
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 5

Artikel: Briefe aus Nicaragua : der Machismo der Compañeros ; Die
ökonomische Krise ; Die Kirche der "Union Sovjetica" ; Jahrestag der
Ermordung von Maurice Demierre

Autor: La Roche, Käthi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dass er lebt, und wie er lebt. Nie habe ich
besser verstanden, was Auferstehung
bedeutet.

Dorothée wurde von diesen Leuten
hier begleitet und getröstet, wie ich das
noch nie gesehen habe, ganz persönlich
von einzelnen, ganz offiziell von andern,
aber immer mit einer unglaublichen
Herzlichkeit. Georges bekam postum die
Militancia de Frente verliehen, wurde also

von der Frente Sandinista als einer der
ihren, als ein Verdadero Sandinista
geehrt. Die Urkunde und eine Art
Ansteckdorn wurden Dorothée in der Kirche

überreicht, in einem Raum, der total
ausgemalt ist mit den Bildern von
nicaraguanischen Heiligen und Märtyrern:
Sandino, Carlos Fansecca, Antonio Val-
devieso, Bauern, Frauen, Menschen, in
deren Leben und Sterben sich die befreiende

Botschaft Christi inkarniert hatte.
Ich habe Ökumene in einer ganz

besonderen Art erlebt: katholische und
evangelische Christen, Revolutionäre
und Leute von der Partei, die Heiligen
und die Toten dieses Volkes, alle
versammelt in einem Gottesdienst und
einem Gotteslob, in einem Triumphgesang,

der dem Triumph des Todes
widerspricht. Es war wunderbar, da mit dabeisein

zu dürfen, und ich wagte es sogar,
auch selber einmal das Mikrophon zu
nehmen und mit meinem wackligen
Spanisch ein paar Worte zu sagen darüber,
was Georges für mich und für die evangelische

Studentengemeinde in Zürich
bedeutet hatte...

Der Machismo der Companeros
Managua, 10. Februar 1987

Liebe Freunde
Zurück aus den Bergen kommt mir

Managua jetzt auf einmal städtisch vor:
die Atmosphäre in den Strassen, das
Warenangebot, wie die Leute angezogen
sind und wie sie reden, dass es wieder
einige Autos hat und Zeitungen zu kaufen

gibt. So hat sich mein Empfinden
verändert nach drei Wochen Leben auf dem
Land...

Ich habe Zeit, jetzt ein wenig über die
Erfahrungen auf dem Lande nachzudenken.

Die Leute, die wir kennengelernt
haben, Landarbeiter ohne eigenes Land,
gehören zur ärmsten Bevölkerungsschicht

Nicaraguas. Es sind Leute, die
noch vor der Revolution von den Lati-
fundisten immer wieder von ihrem
Boden vertrieben worden waren, sobald sie
diesen einigermassen fruchtbar gemacht
hatten, immer weiter hinein in die Berge.
Zuletzt blieb ihnen nur noch, als entwurzelte

Wanderarbeiter im Taglohn in den
Kaffeeplantagen ein Auskommen zu
suchen, zu ausbeuterischen Bedingungen.
Die Frauen und Kinder siedelten in der
Regel auf der Hazienda selbst, die Männer

zogen mehr oder weniger von Ernte
zu Ernte (Kaffee, Baumwolle, Zucker).
Es sind mehrheitlich dunkelhäutige
Menschen, mit starkem indianischem
Einschlag.

Jetzt sind sie alle Angestellte einer
staatlichen Firma für Kaffeeproduktion
und Export. Sie sind fest einer bestimmten

UPE zugeteilt und arbeiten dort
ganzjährig, haben ein gesichertes
Auskommen und können sich gewerkschaftlich

für ihre Rechte wehren, haben
Zugang zu Schulen und medizinischer
Versorgung. Auch wenn sie noch immer sehr
arm sind, so hat sich doch Wesentliches
für sie verändert - sie arbeiten nicht
mehr, um einen Latifundisten zu mästen,
sondern um das gemeinsame Wohl aller
in Nicaragua zu fördern. Sie haben ein
starkes Klassenbewusstsein und sind
stolz auf ihre Leistung.

Und dennoch, die Spuren ihrer
generationenlangen Unterdrückung und
Rechtlosigkeit sind noch nicht verwischt:
Sie verfügen über keine eigene Kultur
und sind in vielen Belangen irgendwie
passiv, initiativelos oder phantasielos.
Die Frauen ertragen beinahe
widerstandslos den üblen Machismo ihrer
Companeros. Die Kinder werden
empfangen, wie sie gerade kommen. Man
macht allerdings auch kein besonderes
Wesen drum, wenn sie sterben. In der

150



Küche arbeitete eine Frau von 20 Jahren,
die ihr viertes erwartete, und eine andere
von 35 Jahren, die nach vierzehn Geburten

sieben lebende Kinder hat von drei
verschiedenen Vätern. Der Verwalter
des Betriebs seinerseits hatte vier
verschiedene Frauen und mit jeder ein paar
Kinder. Im Kindergarten, der seit zwei
Jahren existiert, eine Art Tageshort,
damit die Frauen, welche in den Plantagen
arbeiten, ihre Kleinen nicht einfach
zuhause einsperren, werden Kinder von
zwei Monaten bis sechs Jahren versorgt.
Das heisst: Sie werden zwar gut ernährt
(bekommen neben Reis und Bohnen
auch Milch und Fleisch, Früchte und
Gemüse!), aber kaum irgendwie angeregt
oder gefördert...

In der Stadt scheinen sich die Frauen
ihrer Situation allmählich bewusster zu
werden und sie auch ändern zu wollen.
Wir besuchten zum Beispiel eine
Nähkooperative, die aus der Initiative von
fünf Frauen entstanden ist und jetzt vierzig

Mitarbeiterinnen hat. Diese Frauen
haben sich organisiert, um gemeinsam
billige Kleider herstellen und verkaufen
zu können (billigere als auf dem Markt),
und von dieser Arbeit leben sie. Als
Kooperative können sie Textilien und
Nähmaterial vom Staat beziehen, individuell
nur auf dem Markt, zigfach teurer. Sie
haben ein Atelier in einer Baracke
eingerichtet, wo jede ihre eigene Nähmaschine
mitgebracht hat. Mit den Einnahmen
ihres Absatzes zahlen sie sich den Lohn aus
nach einem gemeinsam diskutierten
Verteilschlüssel (mehr oder weniger nach
Produktionsleistung). Einmal monatlich
versammeln sie sich und diskutieren ihre
«Politik» — ein total selbstverwalteter
Betrieb.

Diese Frauen sind sehr stolz auf das,
was sie erreicht haben. Und weil sie sich
nur dank der Revolution auf diese Weise
überhaupt selbständig machen konnten,
sind sie auch sehr stolz auf «ihre»-Revo-
lution und verteidigen sie auch - zum
Beispiel indem sie alle vierzehn Tage im
Jahr in die Kaffee-Ernte gehen! Wir ha¬

ben mit ihnen auch über das Problem der
Doppelbelastung der Frauen geredet, die
erwerbstätig sind und Kinder haben, am
Tag arbeiten gehen und abends noch die
Familie versorgen müssen. Die meisten
Frauen können, ausser auf finanzielle,
auf gar keine Hilfe des Mannes zählen,
einige von ihnen nicht mal auf diese, ein
paar leben «alleine» (das heisst ohne
Mann, aber selten ohne irgendwelche
andern Familienangehörigen). Immerhin
diskutieren sie unter sich Probl^e wie
Scheidung, Rechte auf Alimentenzahlung,

Familienplanung usw., und sie sind
sich einig, dass sie die künftige Generation

von Männern anders erziehen wollen,

zu mehr Verantwortung im familiären

Bereich. Verbal emanzipieren sie
sich in Riesenschritten, die gelebte
Wirklichkeit sieht noch etwas anders aus.
Aber sie sind ökonomisch ziemlich
unabhängig, und diese Realität verändert ihre
Situation und ihr Bewusstsein als Frauen
erheblich und wird vielleicht auch eines
Tages den Machismo besiegen, der sich
schliesslich nur auf dem Boden von Ignoranz

und wirtschaftlicher Abhängigkeit
in dieser krassen Form entwickeln konnte...

Die ökonomische Krise
18. Februar 1987

Liebe Freunde
Vergangene Woche habe ich in einer

Familie in einem der barrios orientales in
Managua gelebt. Das war eine interessante

und gleichzeitig sehr anstrengende
Erfahrung. Anstrengend darum, weil die
Leute hier sehr eng aufeinander wohnen
und keine Privatsphäre haben noch
respektieren. Dauernd laufen mehrere
Radios auf verschiedenen Programmen (die
der Nachbarn nämlich, deren Häuser
manchmal nur durch eine lose Bretterwand

voneinander getrennt sind).
Unzählige Kinder rennen herum, immer
kocht irgendwer seine frinjolitos, wäscht
jemand anderer seine Wäsche. Interessant

darum, weil einmal hautnah zu erleben

war, wie die Leute mit ihren ratio-

151



nierten Lebensmitteln über die Runden
kommen (Reis, Bohnen, Zucker, Öl und
Seife gibt's nur mit Marken in bestimmten
Quantitäten zu kaufen - auf dem
Schwarzmarkt natürlich immer, aber
dann bis zu zwanzigmal teurer). Vielmal
reicht's nicht ganz. Für andere Dinge
müssen sie Schlange stehen, insbesondere

für Brot, Fleisch, Milch, Käse. Und oft
geht der gewünschte Artikel aus, bevor
alle an die Reihe gekommen sind. Solche
Umstände machen das Leben äusserst
mühsam! Und es gibt viele, die sich
darüber auch bitter beklagen und der Regierung

Vorwürfe machen, das Land in eine
unhaltbare ökonomische Krise hineingebracht

zu haben. Vielleicht denk ich auch
nur, dass es viele sind, weil man als
Ausländerin natürlich immer wieder von
Personen angesprochen wird, die einem
irgendwelche Dollars besonders günstig
wechseln wollen, um zu harten Devisen
zu kommen, und darüber schimpfen,
dass ihnen die Inflation das Geld
buchstäblich aus der Hand frisst. Manche
sagen, früher sei alles besser gewesen,
zumindest hätte man alles zu kaufen
bekommen, während es jetzt nichts mehr
gäbe.

Wir haben in der «Familie» natürlich
viel über solche Begegnungen diskutiert.
Da waren unsere Leute dann aber allerdings

ganz anderer Meinung. Sie leiden
zwar auch unter der wirtschaftlichen
Situation, aber sie schreiben die Probleme
nicht der Unfähigkeit ihrer Comandan-
tes zu, sondern dem Krieg, den die
Reagan-Administration ihrem Land
aufzwingt. Militärisch scheint die Contra
zwar besiegt und auch ideologisch, nach
der Iran-Contra-Affäre, ziemlich
demontiert, aber wirtschaftlich ist Nicaragua

schwer angegriffen und kann
aufgrund der Wirtschaftsblockade und der
eigenen hohen Verteidigungskosten keine

gesunde Ökonomie entwickeln. Dennoch

relativierte Dona Carmen (so hiess
die Mutter unserer «Familie») die
Aussagen der «Unzufriedenen» erheblich:
Klar, vor der Revolution gab's alles zu

kaufen - aber nur für wenige. Jetzt gibt's
wenig - aber für alle!

Die Colonia Nicarao, in der Dona Carmen

seit dreissig Jahren lebt, gehört zu
den militanten Quartieren Managuas.
Schon vor zwanzig Jahren gab's da klan-
destine Organisationen, welche den
Widerstand und schliesslich den Aufstand
gegen Somoza vorbereiteten. Nicht ohne
Affekte konnte Dona Carmen davon
erzählen, wie die Repression in den Jahren
vor dem Triunfo ständig zugenommen
hatte, wie brutal sich die Guardia in den
letzten Tagen des Aufstandes in ihrem
Quartier aufgeführt hatte. Kinder konnte

man nicht mehr auf der Strasse spielen
lassen, weil viele unter dem Verdacht,
Boten für die Muchachos zu sein, oder
auch nur, um die Bevölkerung
einzuschüchtern, einfach erschossen wurden.
Die Guardia, die in jedem Haus Waffen
und Material für den Widerstand vermutete

(nicht zu Unrecht übrigens!), drang
einfach ein bei den Leuten, bedrohte sie,
schlug und terrorisierte sie...

Dona Carmen erzählt auch, dass viele
Leute ihre Kinder auf keine Schule hätten

schicken können und die wenigsten
Familien ihre Söhne an die Universität.

Jetzt studiert ihr Ältester Ingeneria,
nachdem die Universität allen zugänglich
und kostenlos ist, sogar die Bücher werden

Studierenden, welche nicht die Mittel

haben, sie zu kaufen, gratis abgegeben.

Und gute Leistungen werden mit
einem Auslandstipendium honoriert.

Die Kirche der «Union Sovjetica»
Dona Carmen gehört einer der ältesten
und militantesten christlichen
Basisgemeinden an. In diesen Gemeinden haben
die Pfarrer vor allem eine priesterliche
Funktion, die andern (administrativen,
organisatorischen, sozialen, erzieherischen

usw.) Aufgaben werden von
andern Gemeindegliedern übernommen,
einem equipo pastoral. Einige von diesen
Leuten verstehen sich auch als Missioneros

in anderen Stadtvierteln. Von einem
dieser Missioneros, Don Julio, wurden

152



wir eingeladen an eine Reunion in
einem barrio, das den Namen «Union Sov-
jetica» trägt. Vor dem Triunfo war das
ein völlig unorganisiertes Quartier: Die
Leute, die dort wohnten, waren nicht
einmal Besitzer ihrer kleinen Karton-
Häuschen ohne Licht und Wasser,
sondern nur Mieter des Bodens, auf dem sie
wohnten. Vierzehntäglich hatten sie
Miete zu bezahlen, und nach fünf oder
zehn Jahren würde der Grund ihnen
gehört haben, wenn sie in der Lage gewesen
wären, regelmässig zu bezahlen. Konnten

sie aber mehr als dreimal nicht bezahlen,

dann verloren sie alle Rechte und
müssten woanders hinziehen. So kam es
in solchen Quartieren niemals zu einem
grösseren stabilen Bevölkerungsanteil,
und es bildete sich auch kein organisierter

Widerstand gegen die Repression der
Guardia und die Ausbeutung der
Bodenbesitzer. Nach dem Triunfo wurde den
Leuten das Land in Besitz gegeben, jeder
hat jetzt zumindest sein eigenes Dach
über dem Kopf, für das er nicht bezahlen
muss, und die Elektrifikation und
Wasserzufuhr für das Quartier wurden von
der UdSSR finanziert. Darum nannten
die Leute ihr barrio «Union Sovjetica».

Die Kirche der «Union Sovjetica»
besteht aus einem offenen Dachstuhl auf
ein paar Holzträgern - für die Bedachung

mit Wellblech reichte bis jetzt das
Geld noch nicht ganz, erst die eine Seite
ist gedeckt. Wir drängten uns also in das
kleine bisschen Schatten dieses halbfertigen

Unterstandes und warteten erst mal
eine gute Stunde, bis sich die ersten Leute

zur Reunion einfanden. Es kamen
ausschliesslich Frauen und Kinder. Don Julio

beschloss, noch einige mehr
zusammenzutrommeln, und unterdessen
brachte eine Nachbarin einen Plastikkübel

mit Fresco: stark süsses Zuckerwasser
mit Fruchtsaft und Eis. Schliesslich

begann dann die Reunion doch noch. Es
folgte ein Gespräch über einen Bibeltext,
ausgerechnet Lukas 4, 16—19, den Text,
den wir für unseren EHG-Gottesdienst
im Dezember gewählt hatten: «gute

Nachricht für die Armen, ein Gnadenjahr

des Herrn». Ich konnte aus unseren
Reflexionen über diesen Text auch ein
paar Gedanken beisteuern, und es war
sehr interessant, wie direkt die Frauen
des Quartiers sich im Gespräch über diesen

Text äusserten. Gute Nachricht für
die Armen - zum Beispiel andere
Besitzverhältnisse, die es den Besitzlosen
zumindest erlauben, ein Dach über dem
Kopf zu haben. Und dann wird die
Kompatibilität des Programms der Revolution

mit der Botschaft des Evangeliums
diskutiert. Zum Schluss beten die Leute,
danken Gott, ihrem Befreier, und geben
ihrem Vertrauen Ausdruck, dass er sie
aus der Hand ihrer Feinde erretten wird.
Ihre Sprache ist nah an der Sprache der
Bibel und käme in unserem Kontext
vermutlich sehr traditionalistisch daher - im
Kontext der Realität der «Union Sovjetica»

und der Situation in Nicaragua
bedarf sie keiner Übersetzung. Die Leute
wissen, wovon sie sprechen, wenn sie von
Befreiung reden oder von ihren Feinden.

Ca. um 6 Uhr abends kommt ein Auto
in einer Wolke von Staub. Es steigt ein
Priester aus, in Begleitung eines Haitianers

und eines Japaners. Er zieht eine
Art weisses Nachthemd über und beginnt
mit den Leuten eine Messe zu feiern. Er
hält eine Art Predigt über Camillo Torres,

dessen Todestag auf das Datum dieses

Gottesdienstes fällt, das heisst er
erzählt ein wenig, wer Camillo Torres war
und was ihn bewogen hatte, sich dem
bewaffneten Kampf der Guerilla in Kolumbien

anzuschliessen. Dann will er von
den Leuten wissen, was sie zu dem
Problem meinen, dass sich die Kirche an der
Revolution beteiligt und sogar Priester
die Waffe in die Hand nehmen. Die Leute

treten ins Gespräch ein, und der
Haitianer erzählt von der Situation in seinem
Land und was der Kampf der Nicaraguaner

für sein Volk bedeutet, und auch wir
andern Gäste werden aufgefordert zu
sagen, was wir denken und ob die Christen
in der Schweiz solidarisch wären mit
ihren Brüdern und Schwestern im Glau-

153



ben, die Reichen mit den Armen? Was
sollte ich ehrlicherweise dazu sagen?

Ich habe hinterher mit dem Priester
noch ein paar Worte gewechselt - ein
Jesuit, Nordamerikaner, heisst José Mulligan

und ist Professor an der UCA (Uni-
versitad de Centro America). Schwer
vorstellbar, unsere akademischen Lehrer
der Theologie, Gottesdienst feiernd auf
diese Weise, mit einer Handvoll völlig
ungebildeter armer Frauen in zerrissenen

Kleidern, im Trubel einer riesigen
Schar von Kindern, unter denen man
zwischendurch immer mal wieder Ruhe
schaffen muss... Es geht dem Priester
sichtlich darum, bei und mit diesen Leuten

zu sein, und nicht darum, dass sie
seinen gescheiten Belehrungen folgen. Die
Kirche wird vom Volk gebaut und nicht
vom Priester repräsentiert, und die
Theologie wird an der Basis gemacht und
nicht von den Spezialisten.

Auf der Ebene der Hierarchie sieht die
Sache natürlich anders aus. Da ringt die
Regierung mit der offiziellen Kirche um
eine Wiederannäherung und Verständigung

im Gespräch. Bedingung von kirchlicher

Seite: Wiederaufnahme der
Beziehungen zur Contra. Aber die Hierarchie
steht auf verlorenem Posten. Nachdem
die Landesverweisung von Bischof Vega
in Nicaragua eigentlich gar keinen Protest

in der Bevölkerung zur Folge hatte
und, wie informierte Leute mutmassen,
nicht einmal die Ausweisung von Kardinal

Obando y Bravo zu ernsthaften
Reaktionen führen würde, sieht selbst der
Vatikan ein, dass er seine Haltung gegenüber

der Revolutionsregierung massigen
und ändern muss. Es wird dauern, bis
sich die römische Kirche mit der Situation

in Nicaragua arrangiert (und sie ist
mit dem neuen Nuntius auf dem Weg dazu,

nicht aus Überzeugung, sondern aus
Opportunismus, denn letztlich ging sie
noch immer mit denen, die an der Macht
sind, wenn sie deren Macht als unwiderruflich

anerkennen müsste) - aber sie
wird sich arrangieren müssen...

Jahrestag der Ermordung
von Maurice Demierre

Um euch nicht mit seitenlangen
Beschreibungen von Gottesdiensten zu
langweilen, verzichte ich darauf,
ausführlicher von der Messe zum ersten
Jahrestag der Ermordung von Maurice
Demierre in Somotillo zu erzählen.
Wahrscheinlich habt Ihr in den Zeitungen
gelesen, was einer seiner Mörder, ein Söldner

der Contra, tags darauf an einer
Pressekonferenz ausgesagt hat; ich nehme
schon an, dass die Schweizer Presse
detailliert darüber berichtet. Es handelte
sich um einen reinen Terrorakt: Eine
Gruppe von der FDN bezahlter Leute,
einer davon schon schwer besoffen, legte
eine Mine auf die Strasse, und als sie
sahen, dass ein Militärcamion daherkam,
bekamen sie Angst, sprengten die Mine
und flohen. Später legten sie erneut eine
Mine und Hessen die kleine Camionetta
voller unbewaffneter Zivilisten, unter
ihnen fünf Frauen und Maurice, in die Luft
fliegen. Anschliessend erschossen sie die
Verwundeten und flohen. Die Aktion
diente den Söldnern einzig dazu, die
Bevölkerung zu verängstigen und den
Geldgebern gegenüber wieder einmal etwas
vorzuweisen; sie war keineswegs gezielt
oder geplant - Leute ohne Vision und
Moral verrichteten einfach ihr dreckiges
Geschäft. Ihre Opfer sind einen sinnlosen

Tod gestorben.
Während der Messe kamen viele Leute
ans Mikrophon, Kinder, alte Frauen,

junge Männer, einfache Bauern, Delegados
de la Palabra, Brigadisten, und sprachen

in bewegenden Worten darüber,
was das Leben und der Tod von Maurice
in Somotillo für sie bedeutet habe -
Zeugnisse des Glaubens, dass er nicht
sinnlos umgekommen war, sondern sein
Leben gegeben habe als ein Samenkorn
der Hoffnung, das in Nicaragua blühen
und Früchte tragen wird. Ich war sehr
aufgewühlt am Ende des Gottesdienstes.
Etwas in mir wehrt sich, im Krieg Gefallene

zu heroisieren und zufällig Getroffe-

154



ne zu Märtyrern zu stilisieren. Aber dann
denke ich wieder, so zufällig ist ja so einer
wie Maurice auch nicht gestorben, denn
er war ja nicht so zufällig gerade in Somotillo,

und in solch einem Fall von Zufall
zu reden, heisst vielleicht, einfach unbeteiligt

bleiben zu wollen. Vermutlich ist
es der Glaube, der den Leuten in Somotillo

hilft, weder dem Zynismus noch der
Resignation zu verfallen und ihren
Schmerz in Hoffnung zu verwandeln.
Und der Glaube sieht eben im gewaltsa¬

men Tod von Maurice keine vermeidbare
Sinnlosigkeit, sondern ein freiwilliges

Opfer und weiss den Ermordeten gegenwärtig

und lebendig in der Gemeinschaft
der Gläubigen. Nur die Betroffenen
bekennen die Auferstehung - und aus dieser

Sicht bereitet sie auch keine theologischen

oder intellektuellen Schwierigkeiten,
sondern ist eine Protestaussage aus

einer Position der Stärke in aller
Ohnmacht.

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Irritationen um ein Feindbild

Wenn nicht sein kann, was nicht sein darf

Als der brasilianische Befreiungstheologe
Frei Betto anlässlich eines Pressegesprächs

in Zürich gefragt wurde, was er
vom Totalitarismusvorwurf gegenüber
den sozialistischen Staaten halte, war seine

Antwort: «Es gibt für mich nur ein
Beurteilungskriterium der politischen
Lage: Gibt es mehr oder gibt es weniger
Leben? So bin ich, nachdem ich neben
Kuba auch einige sozialistische Länder
Osteuropas kennenlernen konnte, zur
Überzeugung gelangt, dass sich das Projekt

des Lebens durch diese Staatsform
eher verwirklichen lässt als durch die
sogenannten christlichen Länder
Lateinamerikas» («Vorwärts», 30. April). Darauf

meinte ein Redaktor der NZZ, für
ihn «höre des Berichterstatters Höflichkeit

auf», wenn Frei Betto davon rede,
«dass Gottes Wirken im Ostblock und in
Kuba mächtiger sei als in den »sogenannten'

christlichen Gesellschaften». Denn:
«Solche Weltsicht ist nicht nur dumm, sie
ist (auch für die, die sie predigen) gefährlich»

(16. April). Wer jedoch wie Frei
Betto in einem Land lebt, in dem täglich
tausend Säuglinge den Hungertod ster¬

ben, der sieht das «Projekt des Lebens»
nicht durch den real existierenden Sozialismus

gefährdet, sondern durch den real
existierenden Kapitalismus, auch wenn
dieser sich ein christliches Etikett zulegt.
Befreit Gott sein Volk nur durch
Menschen, die ihn kennen? Weist nicht schon
die Befreiung Israels durch den (heidnischen)

Perserkönig Kyrus (Jes. 45) in eine

ganz andere Richtung?
Die bitterböse Bemerkung des NZZ-

Berichterstatters über Frei Betto ist im
grösseren Rahmen eines verbissenen
Kampfes um das geliebte Feindbild
«Sowjetunion» und «Ostblock» zu sehen.
Noch gehe es um einen «gigantischen
Kampf» zwischen dem «kommunistischen

Totalitarismus» und dem «freien
Westen», sagte neulich ein anderer
Redaktor dieses Blattes, Kurt Müller, als
Präsident der «Europäischen Konferenz
für Menschenrechte und Selbstbestimmung»

(TA, 3. September 1986). Geradezu

empört zeigt sich die NZZ über die
«Sympathien breiter Kreise des Publikums

in Europa» gegenüber dem
«Sowjetreich unter Gorbatschow», «besonders

wenn sich im Unterton der Zuneigung

für den Generalsekretär Ungeduld
und Vorbehalte gegen die Amerikaner

155



Käthi La Roche

Briefe aus Nicaragua

Trauer um Georges Casalis

Managua, 18. Januar 1987
Liebe Freunde

Vermutlich erhieltet Ihr die traurige
Nachricht, lange bevor mein Brief Euch
erreicht: Georges Casalis ist tot. Dennoch

drängt es mich, Euch diese
Botschaft persönlich zu übermitteln — diese
Botschaft, die mich so schmerzhaft traf
am Freitagabend, an dem ich mich mit
ihm zum Essen verabredet hatte. Ich ging
zum verabredeten Treffpunkt und wartete

auf die beiden, Georges und Dorothée,

als mir Patricia entgegenkam, eine
Theologin von der evangelischen Fakultät

und baptistische Pfarrerin. Sie nahm
mich beiseite und schloss mich in die
Arme, und ich wusste sofort, was das zu
bedeuten hatte. Denn eine Woche zuvor,
am Tage, als wir uns zum ersten Mal zum
Essen verabredet hatten, hatte Georges
eine Herzkrise erlitten und - da er die
Verabredung nicht wahrnehmen konnte,
hatte ich ihn «zuhause» besucht. Dieser
Besuch sollte mein letzter gewesen sein...

Am Freitagabend fand ein Gottesdienst

statt in der evangelischen Kirche,
am Samstag eine «Vela» (was eigentlich
«Kerze» heisst und bedeutet, dass man
sich einfach in der Kirche versammelt,
wo der Sarg des Toten steht, und singt
und betet und ausdrückt, was einen
bewegt angesichts dieses Todes). Am
Samstagabend wurde der Sarg in die Kirche
Santa Maria de los Angeles gebracht, in
die Pfarrei von Uriel Molina, der ebenfalls

ein Freund von Casalis war, zu
einem grossen ökumenischen Gottesdienst,

und heute morgen früh fand in

dieser Kirche eine liturgische Feier statt,
dann eine Prozession von ca. einer Stunde,

in der in glühender Hitze der Sarg
und all die Blumen auf den Friedhof
getragen wurden, und dort, unter der
stechenden Mittagssonne, wurde er unter
vielen, vielen Gesängen und Gebeten in
die Erde gelegt. Nach dem, was diese
Menschen hier, für die Georges so viel
bedeutet hatte, ausgedrückt haben an
Zärtlichkeit, Dankbarkeit, Respekt für
diesen Mann, bin ich sicher, dass es kein
Zufall ist, dass er in dieser Erde ruht. Er
hat für Nicaragua gekämpft und in
Nicaragua gekämpft und gearbeitet am Aufbau

einer gerechteren Gesellschaft, er
hat Nicaragua geliebt und ist dieses letzte
Mal hierher gekommen, um zu bleiben.
Für die Leute hier war er ein hombre de
Dios, ein Prophet, ein Companero, ein
hermano, und er wird unter ihnen lebendig

bleiben, auch wenn ihn unsere
akademische Theologie in Europa noch so sehr
ignoriert: Hier wird er auferstehen, hier
ist er «presente».

Es war viel Trauer spürbar in diesen
Gottesdiensten über den Verlust von
Georges - aber noch mehr Freude
darüber, dass er «mit ihnen» gewesen war.
Und diese Freude kam zum Ausdruck
vor allem in den Liedern, die sie sangen.
Auch Revolutionslieder, auch politische
Lieder, alles sangen sie, wovon sie wussten,

dass er es gerne gehabt hatte. Und
alle nahmen das Mikrophon: eloquente
Theologen, redegewandte Männer und
Frauen, sogar Kinder, und was sie sagten
war die spürbare Verkündigung davon,

149


	Briefe aus Nicaragua : der Machismo der Compañeros ; Die ökonomische Krise ; Die Kirche der "Union Sovjetica" ; Jahrestag der Ermordung von Maurice Demierre
	Anhang

