
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 5

Artikel: Eineinhalb Jahre nach meiner Amtsenthebung - ein Fazit : Seid
unbequem, seid Sand, nicht das Öl im Getriebe der Welt! (Günter Eich)

Autor: Hochstrasser, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


immer noch einseitig verteilten sozialen men praktizieren, und hoffen noch auf
und ökologischen Lebenschancen zu ent- etwas mehr Mut und Kraft, die eine oder
wickeln. Wir sympathisieren mit solchen andere Idee auch längerfristig durchzu-
Modellen, die dezentral und genossen- setzen,
schaftlich neue Arbeits- und Lebensfor-

JosefHochstrasser

Eineinhalb Jahre nach meiner Amtsenthebung—
ein Fazit

Seid unbequem, seid Sand, nicht das öl im Getriebe der Welt!
Günter Eich

Nach philosophischen und theologischen Studien in Innsbruck und Luzern werde ich 1973 von
Bischof Hänggi zum Priester geweiht. Mein Dienst in der Schweizer Garde im Jahre 1971
(Bischofssynode, u.a. mit dem Thema Pflichtzölibat) wird im späteren Rückblick zu einem pikanten
Detail meines Lebens. Als Vikar in Bern stehe ich bald einmal vor der Entscheidung, zu meiner
jetzigen Frau erst gar keine Beziehung aufkommen zu lassen, sie heimlich zu lieben oder sie zu
heiraten. Ich entscheide mich zur Heirat. Die Trauung kann 1977 aufgrund einer sogenannten
Labierung stattfinden, nachdem aus Rom zuerst zwei negative Bescheide eingetroffen waren. Bis
1982 bin ich als Pastoralassistent in Birsfelden (BL) tätig. 1981 steht der Pfarrei Birsfelden ein
Pfarrerwechsel bevor. Es bildet sich eine Kerngruppe. Sie sammelt in knapp drei Wochen 681
Unterschriften (durchschnittlicher Gottesdienstbesuch pro Wochenende: 800 Teilnehmer). Die
Unterzeichneten bezeugen, dass sie mich als verheirateten Priester zum Pfarrer der Gemeinde
wählen möchten. Die Unterschriften landen beim zuständigen Ordinariat im Papierkorb.

1982 übernehmen Pfarrer Hans Kunz und ich die Pfarrei Entfelden (AG). Auf die Bitte des

Pfarrers spende ich im ersten Halbjahr 1983. wieder alle Sakramente. Eine Pfarreiversammlung
im Juni 1983 steht ausdrücklich hinter dieser kirchenrechtswidrigen Praxis. Dem Basiswunsch
wirdjedoch nicht entsprochen. Bischof Wüst stellt mir ein Ultimatum, mit der Sakramentenspen-
dung aufzuhören oder suspendiert zu werden. Seit Mitte 1983 spende ich keine Sakramente
mehr. Ich leite fortan regelmässig Gottesdienste ohne Einsetzungsbericht. Im August 1985 nehme

ich an der «Synode der verheirateten Priester» in Ariccia (bei Rom) teil. Zurück in der
Schweiz informiere ich via Fernsehen, Radio und Presse. Am 31. Oktober 1985 findet in
Solothurn ein zweieinhalbstündiges «Gespräch» statt. Nach meinem Empfinden handelt es sich um
eine Inquisition, aufgrund meiner vorangegangenen Medienpublikation über die Themen «Kirche»

und «Eucharistie». Am 26. November 1985 werde ich ohne nochmaligen Kontakt des Amtes

enthoben. Ende 1985 kündigt Pfarrer Kunz. Er solidarisiert sich mit mir. Von April bis
September 1986 arbeiten wir als Hilfsarbeiter in der Fabrik. Seit April 1987 studiere ich an der
evang.-theol. Fakultätder UniBern. Ichhabe die Absicht, reformierter Pfarrer zu werden. J.H.

Der «kleine Ketzertod»

Ein Gespenst geht um in der römisch-ka- jagd gegen dieses Gespenst verbündet;
tholischen Kirche - das Gespenst des denn für den römischen Amtsapparat ist
Lebens. Alle Mächte der vorkonziliaren alles suspekt und also gespenstisch, was
Kirche haben sich zu einer heiligen Hetz- innerhalb seiner Grenzen an eigenwilli-

142 '...-.'



gem Leben aufkeimt, sich entfaltet und
eine autonome Daseinsberechtigung
anmelden will.

Günter Eichs letzter Satz aus seinem
Werk «Träume» war mein Primizmotto.
Ich war Sand im römisch-katholischen
Getriebe. Nun bin ich draussen. Das
Getriebe rattert stöhnend weiter. Rom ist
sadistisch. Es hasst alles, was es nicht unter

Kontrolle zu bringen mag. Erich
Fromm bemerkt richtig: «Das Wesen des
Sadismus liegt jedoch darin, dass ein
Mensch Kontrolle über ein anderes
lebendes Wesen haben will, vollständige,
absolute Kontrolle. Das kann ein Tier
sein, ein Kind, ein anderer Mensch;
immer kommt es darauf an, dass dieses
andere lebende Wesen zum Besitz, zum
Ding, zum Herrschaftsobjekt des sadistischen

Menschen wird.»1 Der Sadist liebt
in neurotischer Weise die Ordnung. Er
hat eine unbändige Lust, Unterwürfigkeit

zu verlangen. Ich habe diese
destruktiven Kräfte an mir selber erfahren.
Ich bin den «kleinen Ketzertod» gestorben.

Physisch lebe ich noch. Die
Kirchenbeamten haben mir aber ein grosses
Stück Heimat genommen. In unzähligen
Gesprächen im bischöflichen Palais hat
man zu demonstrieren versucht, mit mir
doch zu reden. In Tat und Wahrheit zielten

diese «Gespräche» nur darauf ab,
mich auf die reine römische Linie zu-
rückzudisziplinieren. Herrschaftsfreie
Kommunikation als Wahrheitsfindungs-
prozess unter christlichen Brüdern waren
diese Gespräche nicht. Immer drohte das
Damoklesschwert des Ausschlusses über
meinem Kopf.

Ich kann es gut verstehen, wenn subalterne

kirchliche Amtsträger vermehrt
autoritätsgläubige, angepasste, resignati-
ve Eigenschaften entwickeln. Nur so hätte

man schliesslich auch Chancen,
Bischof zu werden. Diese hierarchisch gerne

gesehenen «Qualitäten» sind
Ausdruck des unfreien, unschöpferischen
und regressiven Kirchenmenschen, der
noch im Erwachsenenalter an der Brust
der Mutter Kirche säugt. Verhindert

wird die Entwicklung einer autonomen
Kompetenz, zu der aber die Praxis Jesu
aus Nazareth und zahllose emanzipatorische

Texte aus dem Alten und Neuen
Testament aufrufen. Dostojewskis neunzigjähriger,

blutleerer und nekrophiler
Kardinal-Grossinquisitor geht heute noch
um.

Mit meiner «Praxis des relativen
Ungehorsams»2 habe ich innerkirchliche
Herrschaftsmechanismen und
Widersprüche dargestellt und verarbeitet. Ich
diskutiere hier nicht ausführlich, ob dies
einen Sinn gibt oder nicht. Ich meine
bloss, eine innerkirchliche Politiklosig-
keit zementiere den Status quo bis zur
Unerträglichkeit. Die markinische
Erfahrung, dass «die Herrscher ihre Völker
tyrannisieren, und wer Macht hat, es die
anderen spüren lässt», und seinen Hinweis

«aber so soll es bei euch nicht sein»
(Mk 10,42-43) lese ich als Herrschaftskritik,

die kein Gemeinwesen ausgrenzt.
In der Tradition Jesu gilt es, jede Form
der Herrschaft von Menschen über
Menschen zu überwinden, allen voran
Herrschaftsausübung in der Kirche selbst.

Die Ketzerei: Pflicht-Zölibat
widerspricht göttlichem Recht
(ius divinum)
Ich gehe davon aus, dass der Pflichtzölibat

der Praxis Jesu und der Grundintention
des Neuen Testamentes

widerspricht. Niemand bestreitet die Sinnhaf-
tigkeit einer freiwillig gewählten
Ehelosigkeit.

Es gibt weltweit rund 400'000
römisch-katholische Priester. 80'000 sind
verheiratet. Jeder fünfte ist der Kirche
verlorengegangen. Es sind nicht die
schlechtesten Priester, die von dem unter
Innozenz II. 1139 eingeführten Kirchengesetz

des Pflichtzölibates in tragischer
Weise ausgegrenzt werden. 1985 fand in
Ariccia, vor den Toren Roms, eine
«Allgemeine Synode der verheirateten Priester

und ihrer Frauen» statt. Ich nahm
daran teil. Die Synode machte sich
folgende These eines ihrer Mitglieder zu

143



eigen und erklärte die beiden Sakramente
der Priesterweihe und der Ehe für

vereinbar: «Jeder Kirchenamtskandidat
bringt das ius divinum des subjektiven
Rechts, eine Ehefrau mitzuführen, mit;
diesem gegenüber bleibt eine
Zulassungsbedingung kirchlichen Rechts, d.h.
iuris mere ecclesiastici et humani, welche
nur Ehelose akzeptiert, per se rechtlich
unwirksam, weil das niedere vom höheren

Recht gebrochen wird. Der apostolische

Grundrechtsanspruch, sich im
Dienste von einer Ehefrau begleiten zu
lassen, wird von Paulus auf den Herrn,
also auf ius divinum zurückgeführt (1
Kor 9, 5;14). Ein solcher Anspruch muss
aber, weil er höherer, unverletzlicher'
Natur und Sanktion ist, von der kirchli-
chen Autorität so anerkannt werden,
dass er zum kanonischen Recht wird.»3

In Art. 5 der Erklärung der Menschenrechte

von 1789 steht: «Das Gesetz hat
nur das Recht, Handlungen zu verbieten,
die der Gesellschaft schädlich sind.»
Warum folgt die Kirche diesem Grundsatz

nicht? Ist für sie die Ehe (auch eines
Priesters), die sie doch zum Sakrament
erklärt, schädlich? Art. 16 der Allgemeinen

Erklärung der Menschenrechte von
1948 formuliert: «Die folgenden Rechte
kommen allen Menschen ohne Unterschied

zu: .Recht auf selbstgewählte
Ehe und Schutz der Familie». Solch
humane Errungenschaften kümmern die
Kirche nicht, auch wenn sie bei Jesaja
lesen muss: «Weh denen, die Gesetze des
Unheils machen. .» (Jes 10, 1).

Warum werde ich als Priester bestraft,
wenn ich um ein Sakrament bitte? Wie
kann einsichtig werden, dass der Empfang

des einen Sakramentes (der
Priesterweihe) denjenigen eines anderen
(der Ehe) zwingend ausschliesst? Wie
kann der Diözesanbischof des Bistums
Basel sich öffenlich für das Recht und
den Schutz von Flüchtlingen einsetzen
und mir gleichzeitig Beruf und Leben
nehmen? Auch der Verbrecher kann mit
Amnestie rechnen. Nicht so der «Laisier-
te». Die Gewähr des Laientheologen¬

standes in der Kirche Schweiz ist nur der
höchst widerliche Ausdruck eines:
«Seht, wie gnädig wir doch sind!»

Die Gesellschaft kennt gewisse Tabus.
Im kirchlichen Milieu werden diese
darüber hinaus noch mit einer Heiligkeitsaura

umgeben. Damit sind sie der
Diskussion vollends entzogen. Die so der
Erde entrückten Tabus werden wie Götzen

angebetet. Sie behalten Macht und
Zwang. Der Pflichtzölibat gehört in diesen

Bereich. Als Schweizer bin ich aber
genauso wie als Christ wenig geeignet
und auch keinesfalls bereit, einen Gess-
lerhut zu grüssen.

Die verlogene Mitbrüderlichkeit
Bei Erich Fromm4 bin ich einer wichtigen
Beobachtung begegnet. Er unterscheidet
für die Gesellschaft in Anlehnung an den
Schweizer Gelehrten Johann Jakob
Bachofen ein mutterrechtliches und ein
vaterrechtliches Strukturprinzip. Die
väterliche Liebe ist dadurch gekennzeichnet,

dass sie Bedingungen stellt. Die
Sympathie gilt dem Lieblingssohn. Dieser

wird vom Vater dann erwählt, wenn
er ihm gehorcht. Oberste Prinzipien sind
in dieser Gesellschaftsform der Staat, die
Idee, die Gesetze. Die mutterrechtliche
Gesellschaft lässt hingegen keine Hierarchie

entstehen. In ihr gilt die Liebe
bedingungslos und ungeteilt allen. Die
Mutter ernährt ihren Säugling auch
dann, wenn dieser rebelliert; sie lässt den
Sohn nicht fallen, auch wenn er andere
Wege geht.

Die römische Kirche repräsentiert die
patriarchalische Struktur. Rom lässt nur
leben, wer gehorcht. Der Ketzer in den
eigenen Reihen ist nicht erwünscht. Er ist
bedrohlich. Er wird als Schatten ins
Reich des Unbewussten verdrängt. Dabei

erteilt doch das Wort «Einer ist euer
Meister, ihr alle aber seid Brüder» (Mt
23, 8) jeglicher menschlichen Hierarchie
eine klare Absage. Was führten aber
Pfarrer und Bischof in meiner Umgebung

nicht ständig das Wort von der «lieben

Mitbrüderlichkeit» im Mund. Es

144



blieb im Ernstfall bei der Floskel. Ein
einziger lebte die Mitbrüderlichkeit nach
meiner Amtsenthebung auch wirklich:
Pfarrer Hans Kunz, der die Gemeinde
Entfelden leitete, in der ich mitwirkte. Er
kündete und ging mit mir als Hilfsarbeiter

in die Fabrik.
Die unbrüderliche, absolutistische

Stellung des Bischofs zeigt sich nur schon
in seiner Kompetenz, mich wegen
Insubordination jederzeit entlassen zu können.
In meinem «Fall» war er Kläger, Richter
und Vollstrecker in einer Person.
Schliesslich nahm er mich wie eine
Schachfigur aus dem Lernprozess mit der
Gemeinde heraus. Sein
Argumentationsnotstand war in jeder Sitzung
enorm. Er nahm an einer geschlossenen
Pfarreiversammlung in Entfelden nur
unter der Bedingung teil, dass wir beiden
Seelsorger nicht mit dabei sind. Dabei
ging es just gerade um uns.

Selbstverständlich anerkenne ich das
Amt der Gemeindeleitung. Dieses Amt,
wahrgenommen durch einen Bischof,
den Papst oder irgendeinen Pfarrer, darf
sich aber niemals zum bestimmenden
Prinzip über andere Charismen erheben.
Es muss im Dienst der Kommunikation
bleiben. Es ist nicht wichtiger als andere
Kräfte, die die Gemeinde aufbauen. Gott
ruft in die Ämter, nicht der Bischof.
Jeder, der mit der Praxis Jesu ernst macht,
tritt damit in seine Nachfolge. In der
neutestamentlichen Gemeinde gibt es nicht
Herren und Knechte (Gal 3, 28).

Ungehorsam
Jesus war subversiv. Er heilte ausgerechnet

am Sabbat. Situationsbezogene Option

für das Leben stellte er über die
Diktatur des Gesetzes. Er «vermehrte» Brot,
denn er praktizierte eine neue Gerechtigkeit,

Güter zu verteilen. Solches
Verhalten war aber nicht vorgesehen. Die
Ideologen am Jerusalemer Tempel
«berieten miteinander, wie sie Jesus heimlich

verhaften und umbringen könnten»
(Mt 26, 4). Der Nazarener war ein Ketzer.

Er liess sich nicht in die Abhängig¬

keit eines autoritären Gesetzgeber-Gottes
einbinden. Er hat die herrschende

Meinung als die Meinung der Herrschenden

dort mit seiner ganzen Existenz
unterwandert, wo das Leben kaputtgemacht

wurde. Die grandioseste Demonstration

der Verweigerung, sich vor den
jüdischen Instanzen zu rechtfertigen,
lieferte er vor dem hohen Rat: Er schwieg.
Am Kreuz, dem brutalsten «Instrument
des Klassenkampfes von oben zur
Disziplinierung von Aufrührern» (Dorothée
Solle), hat er dafür bezahlt. Fuori le mura
(der herrschenden Ruhe und Ordnung)
hat Jesus gelebt. Sein Reich war nicht
von dieser «ordentlichen Welt». Wie der
Prophet und die Hexe war Jesus «soziologisch

gesehen die ideologische Instanz,
die sich kritisch zur vorfindlichen
Ordnung verhalten kann, weil er sich an
deren Grenze und öfters auch jenseits
davon aufzuhalten vermag».5 Fuori le mura
haben sie Jesus denn auch liquidiert,
dort, wo alle Ketzer, Hexen, Propheten
zugrundegehen. Auch mein «Fall» ist
klar besiegelt worden mit dem Hinweis:
«Wir haben ein Gesetz (für Jesus: Dt 17,
12, für mich: Can 277 §1 des CIC von
1983) und nach diesem Gesetz muss er
sterben» (Joh 19, 7).

Ich habe in allen Verhandlungen bis
zuletzt aus meinem Gewissen heraus die
Unterscheidung von Moralität und Legalität

beansprucht. Mein Schritt in den
Ungehorsam und damit in die
kirchenrechtliche Illegalität war dort klar geboten,

wo ethische und rechtliche Normen
in Konflikt geraten und letztere grundlegende

Lebensvollzüge verunmöglichen.
Als rechtmässig erachte ich nicht einfach
das, was den geltenden, positiven
Rechtsnormen entspricht; rechtmässig
ist vielmehr das, was dem liebenden
Umgang unter Menschen dient. Das gilt auch
für den gesetzlich geforderten Pflichtzölibat.

Ich habe in der Seelsorge dort zu
Widerstand und Ungehorsam aufgerufen,
wo konkrete Prozesse der Menschwerdung

unter Hinweis auf bestehende Ge-

145



setzesparagraphen torpediert wurden.
Sofort hat mich dabei jeweils das kirchlich

internalisierte Uber-ich-Gewissen
bestimmter Leute in die Schranken zu
weisen versucht, denn die autoritäre Moral

kennt eine grosse Sünde: den
Ungehorsam, und eine hohe Tugend: den
Gehorsam. Die herkömmliche christliche
Ethik ist eine rigorose Gehorsamsethik.
Wo wird sonst noch derart versucht,
interessenbedingt Gehorsam einzupauken
wie in der Kirche? Spontan fällt mir
vergleichsweise nur noch die Armee ein. Als
ich im Religionsunterricht in den
Jugendlichen auch die Kräfte zum Widerstand

weckte (nicht nur jene
ungefährlich-bürgerlichen Kräfte des Staunens,
des Dankens, des Ruhig-werdens. da
wurde mir beinahe sokratische Ehre
zuteil: «Er verführt die Jugend!»

Kirche als Klassengesellschaft
Die römisch-katholische Kirche definiert
sich nicht mehr als «societas perfecta».
Sie versteht sich seit dem II. Vatikanischen

Konzil als «Volk Gottes». Selbst
Can 208 des CIC lautet: «Unter allen
Gläubigen besteht, und zwar aufgrund
ihrer Wiedergeburt in Christus, eine
wahre Gleichheit in ihrer Würde und
Tätigkeit, kraft der alle je nach ihrer eigenen

Stellung und Aufgabe am Aufbau
des Leibes Christi mitwirken.» Es
scheint, als ob das Amtspriestertum
wirklich nur eine unter den vielen aus
dem Allgemeinen Priestertum aller
Getauften abzuleitenden Funktionen des
Gemeindeaufbaus wäre und dass das
Volk Gottes einzig und allein unter der
Berufung und Führung Gottes, stünde.
Die Realität sieht aber anders aus. Die
Aussage des Konzils, Kirche sei Volk
Gottes, bleibt in den Niederungen des
Alltages Lippenbekenntnis. Faktisch
herrscht nach wie vor die unüberbrückbare

Kluft zwischen Klerus und Laien,
zwischen Herrschenden und Beherrschten.

Kirche bleibt auch zwanzig Jahre
nach Beendigung des II. Vatikanums
Klassengesellschaft.

Das Kirchenbild der gegenwärtigen
Kirchenführung ist idealistisch. Diese
geht vom ideellen Entwurf einer unsichtbaren,

real gar nicht existierenden Kirche

aus, um von da her dann der konkreten

Wirklichkeit bestimmte Normen
überzustülpen. Dieser herrschenden
idealistischen Vorstellung von Kirche
steht die empirische entgegen, wonach
die vielfältigen, konkreten Erfahrungen
von Menschen das Werden der Kirche
bestimmen. Es stehen damit zwei völlig
verschiedene Religionstraditionen in
einer einzigen konfessionellen Verfasst-
heit im Widerstreit. Der einen, der
dogmatischen Tradition liegt das Bewusstsein

zugrunde, die Offenbarungswahrheiten
träten von aussen an den

Menschen heran. Die andere, die mystische
Tradition ist geprägt von einer aus dem
Innern des Menschen aufsteigenden
Wahrheit, die sich immer wieder neu
ereignet. Lässt die in der römischen Kirche
vor-herrschende dogmatische Tradition
mystische Kräfte als gleichwertige,
gestalterische Elemente zu? Ich habe im
Problemkreis des Pflichtzölibats die
Erfahrung gemacht, dass eine alternative
Praxis nicht möglich ist. Dahinter steht
das ungelöste Problem der «Einheit».
Die Hierarchen meinen mit Einheit
globale Einheitlichkeit. Ich selber meine,
damit durchaus auf dem Boden des Neuen

Testaments stehend, unter Einheit eine

vielfältige, erfahrungsorientierte Praxis

bei gleichzeitigem In-Kommunika-
tion-Bleiben verstehen zu dürfen.

Was Kirche ist, muss von allen Getauften

mitdefiniert werden können. «Nur
durch Teilnahme wird der Laie wieder
zum Subjekt in der Kirche werden. Ohne
Teilnahme bleibt das Bewusstsein der
Zugehörigkeit zur Kirche auf der Ebene
des kanonischen Formalismus oder der
dogmatischen Fiktion stecken.»6 Es kann
für Laien nicht bloss darum gehen, bei
der Gestaltung von Kirche mit-reden zu
dürfen. Wenn es stimmt, dass alle Kirche
sind, dann muss auch allen die Kompetenz

zukommen, ohne jegliche Zensur

146



mit-handeln zu können. Die
Produktionsmittel gehören in die Hände aller.
Der oft zitierte Slogan «Von der versorgten

zur sorgenden Gemeinde» zielt darauf,

dass die Gemeinde Subjekt ihrer
Geschichte wird. Diese Einsicht, auch von
bürgerlichen Theologen (die Tragweite
realisierend?) unterstützt, muss radikal
gelebt werden. Das hätte zur Folge, dass
die Hierarchie wieder voll in das Volk
Gottes zurückintegriert würde. Es gäbe
keine Objekte, keine Klassen mehr.

Allein, die real existierende
römischkatholische Kirche ist durch eine
asymmetrische Produktionsweise geprägt. Eine

Gruppe von Spezialisten (Klerus) hält
das Produktionsmonopol von Religion
(Bekenntnisse, Riten, Dogmen, Gesetze)

inne. Religion ist nicht Selbstentwurf
all derer, die es betrifft. Die religiösen
Produktionsmittel werden dem Volk
Gottes seit Jahrhunderten vorenthalten.
Es ist der Klerus, der die Produktionsmittel

besitzt. Die Laien sind längst zur
dumpfen, konsumierenden Masse
abgesackt. Die herrschende Klerikerklasse
hat überdies jegliches Interesse, die
Macht über die religiöse Produktion
aufrechtzuerhalten. Otto Maduro, dessen
Überlegungen ich hier kurz folge, analysiert:

«Wohl aber ist es möglich und
sogar üblich, dass ein Teil der religiösen
Produktion der religiösen Nachfrage der
Laien fremd ist und nur rein innerinstitutionellen

Interessen des Klerus
entspricht, also einzig und allein aus der
inneren Dynamik des religiösen Bereiches
hervorgeht (z.B. ein grosser Teil der sich
auf das Zölibat beziehenden katholischen

theologischen Produktion).»7
Zwar hat mein «Fall» ein unerwartetes

Echo ausgelöst. Ich bekam Briefe und
Sympathiekundgebungen aus dem In-
und Ausland. Mit meiner innerkirchlichen

Praxis des relativen Ungehorsams
habe ich an einen noch längst nicht
aufgearbeiteten Schatten der Kirche
gerührt. Meilenweit davon entfernt, deswegen

nun ein Prophet sein zu sollen, haben
sich in meinem «Fall» aber doch auch

Mechanismen abgespielt, die Otto
Maduro so beschreibt: «Die antiprophetischen

Reaktionen der kirchlichen Macht
sind darauf ausgerichtet, die widerspenstigen

Vertreter der prophetischen
Bewegung aus der Kirche auszuschliessen,
die noch schwankenden und unsicheren
Anhänger der prophetischen Bewegung
zurückzugewinnen, die von dieser Bewegung

propagierte prophetische Innovation

teils zu disqualifizieren, teils zu
integrieren, um sie so der Kontrolle der
prophetischen Bewegung zu entziehen.»8

Diese Strategie des altrömischen
«divide et impera» trifft haargenau so für
Entfelden zu. Die offene Wunde wurde
kirchenpolitisch möglichst rasch mit der
Wiederbesetzung der Pfarrstelle
überpflastert. Die Narbe aber bleibt. Es gibt
Sieger (von der Hierarchie Zurückintegrierte)

und Besiegte (durch die Hierarchie

Disqualifizierte). Noch 1983 formulierte

eine offene Pfarreiversammlung
mutig zuhanden des Bischofs: «Nebst der
Kirchenpflege, dem Pfarreirat und allen
Pfarreiinstitutionen steht auch die grosse
Mehrheit des Kirchenvolkes hinter unseren

Seelsorgern. Sie hatten die
kirchenrechtswidrige Praxis akzeptiert.»9 Mehr
als kurios empfinde ich die Tatsache,
dass im April 1987 einem verheirateten
Diakon die Kompetenzen des Taufens,
der Eheassistenz und der Krankensalbung

feierlich übertragen wurden, jene
Kompetenzen der Sakramentenspen-
dung also, die man mir als verheiratetem
Priester genommen hat. Eine solche
Kirchenpolitik ist zutiefst krankhaft.

Kirchenträume?
Es fällt mir auf, dass sich zur Zeit
vermehrt «Kirchenträumer» im Bücher-
und Zeitschriftenmarkt zu Wort melden.
Mit den folgenden einleitenden Sätzen in
einem Brief an den Bischof von Basel hat
eine 34jährige Frau im Zusammenhang
mit meinem «Fall» den Austritt aus der
Kirche gegeben; sie hat jedenfalls
ausgeträumt: «Sehr geehrter Herr Bischof, zu
Ihrem Schritt, Herrn Hochstrasser vor

147



die Türe zu setzen, kann ich Ihnen nur
gratulieren. Es kommt mir vor, als hätten
Sie einen pflichtbewussten Matrosen
gegen seinen Willen und seine Überzeugung

vom sinkenden Schiff aus über
Bord geworfen und ihn so vor dem
unvermeidlichen Untergang gerettet. Zwar
hat der tiefe Sturz ins kalte Wasser wohl
bei Herrn Hochstrasser (wie auch bei
vielen seiner Freunde) einen schweren
Schock ausgelöst. Doch eines Tages wird
er daraus erwachen und erleichtert und
dankbar feststellen, dass der Rauswurf
für ihn die Chance seines Lebens war. Ob
Ihre Entscheidung, Herr Bischof, für Ihre

Kirche von Nutzen sein wird, diese
Frage allerdings steht auf einem anderen
Blatt. So oder so - der Untergang Ihrer
Institution wird kaum mehr aufzuhalten
sein, und so ist es wohl gut, wenn
hoffnungsfrohe Menschen sich an die Arbeit
machen und das Christentum in die Tat
umsetzen und es den Kirchenfürsten und
deren Anhängern überlassen, das Grab
für eine hohle Institution selber auszuheben.»

«Kirchenträumer» versuchen landauf
und landab ein Schiff zu retten, das
schwer leck geht. Doch mit einem totalitären

System wie der römisch-katholischen

Kirche ist in wesentlichen Fragen
kein Dialog möglich. Entscheidungen
werden ohne Volk Gottes von oben nach
unten getroffen. Kirchliche Utopie-Entwürfe

haben als Kirchenträume nur dann
eine reale Zukunft, wenn es der
beherrschten Klasse der Laien gelingt, sich
ihres wahren Klassenstandortes bewusst
zu werden, sich zu organisieren und zu
solidarisieren, um so in völlig autonomer
Kompetenz eine religiöse Gegen-Wirklichkeit

zupraktizieren, deren Ziel es sein
wird, als herrschaftsfreie Gemeinde Jesu
am Reich Gottes zu bauen.

1 Erich Fromm, Über die Liebe zum Leben, DVA
1983, S. 69.
2 Mit «Praxis des relativen Ungehorsams» meine
ich die antizipierte Praxis einer Gegen-Wirklichkeit,

die zunächst als «kleines Schisma» im Graubereich

des Kirchenrechtes geduldet werden soll.

3 Heinz-Jürgen Vogels, Pflichtzölibat, München
1978, S. 113-114.
4 Erich Fromm, a.a.O., S. 33f.
5 Stephan Wyss, Fluchen, Freiburg 1984, S. 126.
6 Clodovis Boff, Winter und Aufbruch in der Kirche

Europas, in: Norbert Greinacher/Clodovis
Boff, Umkehr und Neubeginn, Freiburg 1986, S.
57.
7 Otto Maduro, Religion und gesellschaftliche
Auseinandersetzung, Freiburg 1986, S. 142.
8 Otto Maduro, a.a.O., S. 150.
9 Aus einem Brief vom 5. Juli 1983 an den zuständigen

Diözesanbischof; er war von den Präsidenten
der Kirchenpflege und des Pfarreirates unterzeichnet.

Geistliches

In früh'ren Zeiten flog der Geist
noch frei herum und gab ganz dreist
nicht nur dem Bischof guten Rat;
nein, jedem, der ihn darum bat!

Denn damals galt der Spruch noch viel:
Der Heil'ge Geist weht, wo er will!

Doch heute scheint er ganz verschwunden.

Warum? Nun ja, er liegt gebunden
und geknebelt, still wie nie,
im Käfig uns'rer Hierarchie!

Drum sagt man heute nicht zu scharf:
Der Heil'ge Geist weht, wenn er darf!

Manfred Böhm

148


	Eineinhalb Jahre nach meiner Amtsenthebung - ein Fazit : Seid unbequem, seid Sand, nicht das Öl im Getriebe der Welt! (Günter Eich)

