
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 5

Artikel: Klaus Kreppel zu Fragen der NW-Redaktion : ein Fall von kirchlicher
Repression : Säuglingstaufe oder Berufsverbot

Autor: Kreppel, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Kreppel zu Fragen der NW-Redaktion

Ein Fall von kirchlicher Repression:
Säuglingstaufe oder Berufsverbot

Abschied von der Taufe
als mechanischem Beschwörungsritual

NW: Klaus Kreppel, Du bist seit 1983 im
Vorstand des Bundes der Religiösen So-
zialbten Deutschlands und verantwortlicher

Redaktor unserer Schwesterzeitschrift

«Christ und Sozialist». Eigentlich
wollten wir Dich schon lange unseren
Leserinnen und Lesern vorstellen. Nun gibt
es dafür eine Gelegenheit, die wir uns
lieber anders, erfreulicher vorgestellt hätten:
Der Erzbischof von Paderborn hat Dir
die Lehrbefugnis für den katholischen
Unterricht, die sogenannte Mbsio canonica,

entzogen, weil Du Dich zusammen mit
Deiner Frau Christel entschieden hattest,
Eure beiden Kinder nicht schon im
Säuglingsalter taufen zu lassen. Welche
Überlegungen lagen dieser Entscheidung
zugrunde?

Kreppel: Unsere Überlegungen für den
Taufaufschub waren zum einen theologischer

und zum anderen pädagogischer
Art. Meine Frau Christel und ich hatten
beide in der nachkonziliaren Aufbruch-
Stimmung Theologie studiert. Die
theologische Vorstellung von der Taufe als
Sakrament des Glaubens hat uns mehr
überzeugt als die Funktion der Taufe als
Sakrament der Reinigung von der
Erbsünde, wie das uns noch als Kindern
vermittelt worden war. Hier fliesst natürlich
schon pädagogische Argumentation mit
ein, insofern nämlich die Entscheidung
für die neue Sicht der Taufe - die eigentlich

einer ganz alten, also «Tradition»
bestätigenden Auffassung entspricht -
Emanzipation und Abschied von
Bestandteilen eigener religiöser Sozialisa¬

tion bedeutete. Als Messdiener, der häufig

bei Taufen zu assistieren hatte, habe
ich die katholische Praxis von Taufe als
ein mechanisches Beschwörungsritual
zur Herabkunft der göttlichen Gnade
erlebt. Der am Säugling vorgenommene
Exorzismus und die Reinigungsrituale an
der jungen Mutter haben in mir die
dumpfe Ahnung erweckt, dass etwas
«Böses» vorangegangen sein müsste. Die
Vorstellung, dass ungetaufte Kinder
womöglich in die Hölle kämen oder zumindest

sich an ihrem Rand (Limbus)
aufhielten, rechtfertigte die Praxis der
Nottaufe sogar an sterbenden Embryonen.
Die Entscheidung für den Taufaufschub
geschah also in Distanz zu unserer eigenen

religiösen Sozialisation.
Diese uns bekannten Taufszenen

bestätigten unsere Vorstellung von der
Taufe als bewusstem Entscheidungsakt,
der den Glauben bereits voraussetzt und
den Vollzug an unmündigen Kindern
ausschliesst. Auch der «Geist» ist
gelegentlich schon vor der Taufe herabgekommen

(Apg 16, 48), was ein Festhalten

am Primat der Gnade rechtfertigt
und damit einen Taufaufschub, weil das

ungeborene, das neugeborene und das
heranwachsende Kind bereits ohne Taufe

eo ipso der Gnade Gottes überantwortet
ist und später seinen Taufakt bewusst

miterleben kann.
Wir wollten unseren Kindern auch aus

pädagogischen Gründen diese schöne
Feier mit Freunden und Verwandten
nicht durch eine Vorverlegung in die un-
bewusste Säuglingszeit vorenthalten.
Das Versprechen, die Kinder mit bestem
Wissen und Gewissen an die Gemeinde

137



heranzuführen - wobei wir uns darüber
im klaren sind, dass wir eine mögliche
Entscheidung der Kinder gegen eine
Taufe überhaupt respektieren würden -,
sehen wir am ehesten durch einen
Initiationsritus wie eine «Kindersegnung»
eingelöst. Auch die Idee eines «Katechume-
nates» vor der Spät-Taufe griffen wir
gern aus der nachkonziliaren ökumenischen

Taufdiskussion auf. All unsere
Überlegungen trugen meine Frau und ich
den Vertretern des Paderborner Erzbischofs

vor.
NW: Das ist immerhin eine Position, die
durch Namen wie Bonhoeffer und Barth
legitimierbar wäre. Warum kann Erzbischof

Degenhardt diese theologisch und
pädagogisch wohlbegründete Haltung
nicht akzeptieren?
Kreppel: Er hätte, wenn er in erster Linie
theologisch denken und argumentieren
würde, diese Haltung zumindest tolerieren,

wenn schon nicht akzeptieren, müssen,

beruht sie doch — ganz katholisch —

auf den beiden Säulen der Glaubensver-
kündung: Schrift und Tradition, Tradition

zumindest bis in die Zeit Tertullians
(um 200). Historisch hat sich mit
zunehmender Verstaatskirchlichung die
Kindertaufe durchgesetzt und ist im Codex
Juris Canonici als zwingend vorgeschrieben

worden. Und der Erzbischof von
Paderborn argumentiert auch in erster
Linie kirchenjuristisch und nicht theologisch.

Unseren Argumenten wussten die
Vertreter des Erzbischofs in dem bereits
erwähnten gemeinsamen Gespräch
nichts Theologisches entgegenzuhalten
ausser der Aussage, dass der Herr Erzbischof

den Taufaufschub bei normalen
Christen zwar mit Bedenken respektieren

würde, nicht aber bei Personen mit
besonderen kirchlichen Aufgaben, wie
zum Beispiel Religionslehrern. Damit
wird dem vorhandenen Rechtsdenken
durch die Einteilung in normale und
besondere Christen noch eine besondere
hierarchische Komponente beigefügt.

Unsere theologischen Impulse
empfingen wir zwar von Protestanten wie

Barth und Bonhoeffer, Jeremias und
Aland als Vorreiter der kritischen
Aufarbeitung der kirchlichen Lehre von der
Taufe, jedoch haben sich auch die
nachkonziliaren Katholiken ernsthaft beim
ökumenischen Dialog über die Sakramente

die Frage gestellt: «Was können
die katholischen Christen aus der
Kontroverse um die Kleinkindertaufe
lernen?» («Concilium», 3. Jg., Nr. 4,1967).
Christel und ich haben daraus gelernt,
dass die frühchristliche Taufe eine
Bekehrungstaufe und damit ein Sakrament
der Sündenvergebung war. In jedem Falle

waren also der bewusste Akt der
Bekehrung und die Bitte um Vergebung der
Schuld vorausgegangen. Dann erst wurde

die Taufe als Akt der Zulassung zur
eschatologischen Heilsgemeinde der
Kirche vollzogen (vgl. die Taufszenen in
Apg 2, 41-47; 8, 34-38; 10, 45-48;
16, 14-15).

Ausdruck eines flurbereinigenden
Wende- und Wojtylakatholizismus
NW: Wer hat Dich eigentlich angezeigt?
Und worüber hielt sich der Denunziant
wohl mehr auf, über die abgelehnte
Säuglingstaufe oder über Dein Engagement im
Bund der Religiösen Sozialisten, das ja
nicht das einzige ist: Du bist auch noch im
Bensberger Kreis und bei der Initiative
«Kirche von unten» aktiv?
Kreppel: Der Name des Informanten
beziehungsweise der Informantin bleibt mir
natürlich vorenthalten. Vermutungen,
Interpretationen, Indizien, Gerüchte,
diskrete Hinweise mit wiederholten
Namensnennungen grenzen den Täterkreis
auf wenige Personen ein. Abgesehen von
der Aussage, dass der Informant oder die
Informantin «aus tiefster Sorge um die
Kirche» getrieben worden sei, ist mir
über weitere Motive nichts bekannt. Ich
vermute mit an Sicherheit grenzender
Wahrscheinlichkeit, dass den Tätern
schon seit längerer oder sogar seit langer
Zeit bekannt war, dass unsere Kinder
noch nicht getauft sind. Es stellt sich also
die Frage, warum die Informanten oder

138



Informantinnen erst im letzten Sommer
die Sorge um die Kirche und um das Heil
meiner Schüler und Referendare gepackt
hat und sie somit das Geheimnis über
Jahre — vorsätzlich-sündhaft — gehütet
haben. Hier entsteht der berechtigte
Verdacht, dass aus zutiefst säkularen
Motiven gehandelt wurde und der arme
Erzbischof, der ja kirchenjuristisch nicht
anders kann und darf—er hat die Bestimmung,

dass katholische Religionslehrer
ihre Kinder taufen lassen müssen, selbst
vor zehn Jahren mitverschärft -, das Opfer

der Manipulation einer bestimmten
kirchenpolitischen Fraktion geworden
ist. Dieser Fraktion war bekannt, dass ich
im basiskirchlichen Sektor engagiert und
publizistisch in Zeitschriften wie «Imprimatur»

(«Was ich als Christ von Karl
Marx gelernt habe...»), «Publik-Forum»
(«Ein dünner, aber stetiger Strom - Als
Religiöser Sozialist kämpfe ich vor allem
für Basisdemokratie...») und selbstverständlich

«Christ und Sozialist» und
«Junge Kirche» hervorgetreten bin.
Insofern interpretiere ich den Entzug der
Missio canonica auch kirchenpolitisch als
Ausdruck eines flurbereinigenden Wende-

und Wojtylakatholizismus, der grosse
und kleine Exempel statuiert. Ein dem

Erzbischof nicht unbekannter Jesuit, der
sich durch rechtskatholische Aktivitäten
hervorgetan hat, durfte mich öffentlich
mit Billigung des Generalvikariates in
der von ihm herausgegebenen Diözesan-
zeitung «Der DOM» der Häresie bezichtigen

und mich zum Verlassen der
katholischen Kirche auffordern. Meinen
ehemaligen Referendaren ist es dagegen nur
nach heftigen Interventionen (und dann
mit einem langen Nachspann der Redaktion)

gelungen, eine Erklärung zu meinen

Gunsten zu veröffentlichen. Dies
alles mehrt solche Verdachtsmomente,
dass politische, zumindest kirchenpolitische

Motive in der ganzen
Entscheidungsmaschinerie eine Rolle gespielt
haben.

Austritt aus der Institution
«Katholische Kirche»

NW: Du schreibst in einem Briefan Deine
persönlichen und politbchen Freunde:
«Die Amtskirche handelte, wie sie handeln

müsste.» Welche persönlichen
Konsequenzen zieht Ihr gegenüber einer Kirche,

die alle theologischen, pädagogischen

oder schlicht menschlichen
Entscheidungen dem Recht, einem erst noch
fragwürdigen kanonischen Recht,
unterordnet?

Kreppel: Meine Frau Christel hat unmittelbar

nach dem Entzug meiner Missio
canonica die Institution «Katholische
Kirche» verlassen. Sie war empört
darüber, dass die Entscheidung für den
Taufaufschub nicht als partnerschaftliche

Entscheidung zweier christlicher
Eheleute respektiert wurde, sondern
immer nur als die Entscheidung des
Religionslehrers K.K. Sie sah darin nicht nur
eine Diskriminierung der Ehefrau des
Betroffenen, sondern auch eine Missachtung

des Rechtes der Kinder auf eine
freie Taufentscheidung und damit eine
Missachtung der vom Grundgesetz der
Bundesrepublik Deutschland garantierten

Menschenrechte, die durch die
Verpflichtung des Religionslehrers zur
Zwangstaufe seiner Kinder aufgegeben
werden.

Ich selbst reagierte auf die Entscheidung

mit tiefer Betroffenheit, die mich
zunächst in eine verhüllte Identitätskrise
stürzte, die sich aber nach zahlreichen
Gesprächen mit meiner Frau Christel
und nach der «Therapie» mit Genossinnen

und Genossen des Bundes der
Religiösen Sozialisten als Bestätigung meiner
linkskatholischen Identität erwies. In eine

Krisis war nur der kompromissleri-
sche Teil meiner linkskatholischen Identität

geraten, nämlich gleichzeitig zwei
Kirchen, der «von oben» und der «von
unten» dienen zu wollen. Diese Illusion
ist mir wie Schuppen von den Augen
gefallen. Gescheitert ist nicht der Linkskatholik

K.K., sondern der Versuch der

139



Hierarchie, über blinden Gesetzesgehorsam
und Eingriff in die Taufentscheidung

unserer Kinder meine christliche Integrität
zu zerstören. Diese bewahre ich mir

im Hegelschen Sinne von «Aufheben»
und «Überwinden». Während ich ein
halbes Jahr vergeblich um meine
Rehabilitierung kämpfte und dabei die
zahlreichen Protestschreiben an den Erzbischof

mit der Aufforderung nach
Rücknahme seiner Entscheidung als persönliche

Ermutigung empfand und als Faustpfand

gegenüber dem Erzbischof in die
Waagschale legte, trat ich ebenfalls, nach
endgültiger Absage des Kirchenfürsten,
seine als richtig erkannte Entscheidung
zurückzunehmen aus der Institution
«Katholische Kirche» aus.
NW: Soweit ich sehe, hat der repressive
Akt des Erzbbchofs eine breite Welle
ökumenbcher Solidarität ausgelöst.
Kreppel: Ja, es war eine ökumenische
Solidarität, und insofern bitte ich alle,
meinen Schritt aus der Institution
«Katholische Kirche» nicht als unsolidarischen

Akt gegenüber den Freundinnen
und Freunden zu verstehen, die sich unter

der Gefahr der Inkaufnahme möglicher

amtskirchlicher Repressionen mit
ihrem Namen und ihrer Unterschrift für
mich eingesetzt haben.

Gerade die zahlreichen
Unterschriftenaktionen, Eingaben, Bittgesuche,
Resolutionen und Presseerklärungen
innerkirchlicher Gruppen, Einzelpersönlichkeiten,

Religionslehrerkolleginnen und
-kollegen ermutigten mich, mir mein
Recht, Religionslehrer zu sein,
zurückzufordern. Leider wird es durch die unseligen

deutschen Hitlerkonkordatsverträge
und ihre Nachfolgebestätigungen

eingeschränkt. Und so schlagen trotz
Vereinbarungen über die gleichberechtigte
Zustimmung von Staat und Kirche bei
Entscheidungen über Erteilung oder
Rücknahme von Lehrbefähigungen für
den Religionsunterricht amtskirchliche
Bedenken doch stärker durch. Ungeachtet

meiner wissenschaftlichen und staatlichen

Examina sowie langer Lehr- und

Ausbildungspraxis muss ich mich von
einer geliebten Rolle verabschieden.
Treue zu mir selbst und Protest gegen eine

Organisation, die ihren aktiven
Mitarbeitern Demütigungen und Beschädigungen

zumutet, die keine andere Gruppe,
kein Verein, keine Organisation

ihren Mitgliedern zufügen könnte, ohne aus
ihnen Neurotiker, Pragmatiker oder
Zyniker zu machen, verlangen diesen
juristisch-organisatorischen Bruch in meinem

Fall. Das Mass an Toleranz, diese
Demütigungen märtyrerhaft an sich
ertragen zu können und trotzdem
weiterzumachen, ist für meine Person einfach
voll. Daraus werde ich keine kollektive
Entscheidung für den Kirchenaustritt
ableiten. Andere, die weniger Qualen erleiden,

mögen an der «ecclesia semper re-
formanda» weiterarbeiten. Nur, der Einsatz

meiner Energien für die katholische
Kirche hat ein Ende gefunden.

Perspektiven des Religiösen Sozialismus
in der BRD
NW: Könntest Du uns noch kurz die
Stationen aufzeigen, die Dich als engagierten
Katholiken zum Religiösen Sozialbmus
geführt haben.
Kreppel: Ich kann nicht leugnen, dass ich
durch meine Herkunft «vorbelastet» bin.
Ich weiss, dass mein Vater und mein
Grossvater trotz ihres katholischen
Milieus in sozialdemokratischen Organisationen

gearbeitet haben. Ich weiss auch,
dass es harte «antiklerikale» gegen
«kirchenfromme» Positionen in meiner
Grossfamiüe auszutragen galt. Proletarische

Existenz und Verarbeitungsmöglichkeiten

durch Marx, den ich erst so
richtig auf dem bürgerlichen Gymnasium
kennengelernt habe, führten mich früh
an die sozialistische Bewegung heran.
Katholische Sozialisten wie Ketteier und
Dirks las ich schon als Schüler und erst
recht als Student. Von einem Kommunisten,

deren es trotz KPD-Verbot von
1956 noch zahlreiche gab, wurde ich auf
den katholischen Priester Wilhelm Ho-
hoff, der Marx mit Thomas von Aquin zu

140



versöhnen suchte, hingewiesen. Über
Wilhelm Hohoff, den «Marxisten im
Priestergewande», der zwischen 1848
und 1923 lebte und die ideologisch-politischen

Fraktionskämpfe im sozialen
Katholizismus wissenschaftlich-publizistisch

mitverfolgte, bin ich an die
Geschichte des christlichen und religiösen
Sozialismus geraten, die mich nicht mehr
losgelassen hat.

Die Idee, festgefahrene «Lager»
aufzubrechen, reizte mich schon immer.
Aber wo fand ich die Genossen meiner
eigenen Generation, mit denen ich es
gemeinsam hätte leisten können? Zunächst
bei den «werkheften», dann beim «Kritischen

Katholizismus», erstere schon zur
mittleren, letztere zur jüngeren rebellierenden

Generation der sechziger Jahre
zählend, aber beide von der Notwendigkeit

aufklärerischen Bewusstseins im
Katholizismus überzeugt. Die Formen
überlebten sich zum Teil, die Ideen und
Personen modifizierten sich, zeigten aber
auch Dauer und Beharrlichkeit, und es
weckt in mir stets eine freudige Erinnerung,

auf den heutigen «Katholikentagen
von unten» die inzwischen ergrauten
Mitstreiter der sechziger Jahre wiederzu-
entdecken, die ihren Ideen und Hoffnungen

treu geblieben sind.
Eine Zwischenstation für mein

sozialistisches Suchen fand ich in den siebziger
Jahren im «Bensberger Kreis», der an
die Idee eines «christlichen Sozialismus»
in einem «Memorandum» wiedererinnerte.

Für mich als Mitwirkender am
Sozialismus-Memorandum war einmal
wichtig, mitzuerinnern, dass es für den
Sozialismus einen legitimen historischen
wie theologischen katholischen Zugang
gibt, zum anderen zu verdeutlichen, dass
Sozialismus eine ständige alternative
Aufgabe zur Gegenwartsgesellschaft
bleibt, sowohl als Wirtschaftsform wie als
Lebensweise.
NW: Wo siehst Du die hauptsächliche
Aufgabe des Religiösen Sozialismus in
Kirche und Gesellschaft der BRD?
Kreppel: Als Religiöse Sozialisten haben

wir zunächst eine doppelte Brückenbauer-Funktion

in der BRD. Wir müssen
den Christen sagen, dass die politische
Umsetzung der Bergpredigt zur praktischen

Solidarität mit den jeweils in der
Gesellschaft benachteiligten Menschen
führt, und wir können den Sozialisten
sagen, dass ihr hoher ethischer Anspruch
einer solidarischen Gesellschaft in einer
Welt der Egoisten eine fast religiöse
Dimension annimmt, weil sich hier oft eine
«Hoffnung wider alles Hoffen»
durchschlägt. Als kleine Gruppe haben wir wenig

politische Durchschlagskraft und sind
daher eher eine Oase der Reflexion für
gesellschaftliches Handeln, das wir
anderswo leisten: in den Gewerkschaften,
in kirchlichen Gremien und Gruppen, in
der Friedens- und Ökologiebewegung,
bei der SPD und den Grünen oder
ausserhalb der konkreten Parteipolitik. Linke

in der Kirche, die dort nur begrenzt ihr
Sozialist-Sein ausleben dürfen, erfahren
im Bund der Religiösen Sozialisten ihre
Ganzheit, wie umgekehrt Sozialisten, die
im linken Aufkläricht die religiöse
Dimension vermissen.

Bezogen auf die Kirche bedeutet
religiös-sozialistische Arbeit, Defizite in Bezug

auf die «Arbeiterfrage» aufzuarbeiten,

um mehr Präsenz und Solidarität bei
sozialen Konflikten (Streiks, Entlassungen)

zu üben. Das bedeutet aber auch,
sich der basisdemokratischen Traditionen

der Arbeiterbewegung bewusst zu
werden und daraus ein neues Gemeindeverständnis

zu entwickeln, das von der
Gleichberechtigung der Mitglieder und
vom Herrschaftsverzicht der Amtsträger
getragen ist. Beide Schwerpunkte
bestimmen die Mitarbeit der Religiösen
Sozialisten in der «Initiative Kirche von
unten» der BRD.

Bezogen auf die Gesellschaft sollten
wir uns zuallererst bewusst bleiben, dass
wir Sozialisten sind und die Defizite der
gegenwärtigen Wirtschafts- und
Sozialordnung gemeinsam mit Sozialisten
anderer Schattierungen aufarbeiten müssen,

um Alternativen zu den gegenwärtig

141



immer noch einseitig verteilten sozialen men praktizieren, und hoffen noch auf
und ökologischen Lebenschancen zu ent- etwas mehr Mut und Kraft, die eine oder
wickeln. Wir sympathisieren mit solchen andere Idee auch längerfristig durchzu-
Modellen, die dezentral und genossen- setzen,
schaftlich neue Arbeits- und Lebensfor-

JosefHochstrasser

Eineinhalb Jahre nach meiner Amtsenthebung—
ein Fazit

Seid unbequem, seid Sand, nicht das öl im Getriebe der Welt!
Günter Eich

Nach philosophischen und theologischen Studien in Innsbruck und Luzern werde ich 1973 von
Bischof Hänggi zum Priester geweiht. Mein Dienst in der Schweizer Garde im Jahre 1971
(Bischofssynode, u.a. mit dem Thema Pflichtzölibat) wird im späteren Rückblick zu einem pikanten
Detail meines Lebens. Als Vikar in Bern stehe ich bald einmal vor der Entscheidung, zu meiner
jetzigen Frau erst gar keine Beziehung aufkommen zu lassen, sie heimlich zu lieben oder sie zu
heiraten. Ich entscheide mich zur Heirat. Die Trauung kann 1977 aufgrund einer sogenannten
Labierung stattfinden, nachdem aus Rom zuerst zwei negative Bescheide eingetroffen waren. Bis
1982 bin ich als Pastoralassistent in Birsfelden (BL) tätig. 1981 steht der Pfarrei Birsfelden ein
Pfarrerwechsel bevor. Es bildet sich eine Kerngruppe. Sie sammelt in knapp drei Wochen 681
Unterschriften (durchschnittlicher Gottesdienstbesuch pro Wochenende: 800 Teilnehmer). Die
Unterzeichneten bezeugen, dass sie mich als verheirateten Priester zum Pfarrer der Gemeinde
wählen möchten. Die Unterschriften landen beim zuständigen Ordinariat im Papierkorb.

1982 übernehmen Pfarrer Hans Kunz und ich die Pfarrei Entfelden (AG). Auf die Bitte des

Pfarrers spende ich im ersten Halbjahr 1983. wieder alle Sakramente. Eine Pfarreiversammlung
im Juni 1983 steht ausdrücklich hinter dieser kirchenrechtswidrigen Praxis. Dem Basiswunsch
wirdjedoch nicht entsprochen. Bischof Wüst stellt mir ein Ultimatum, mit der Sakramentenspen-
dung aufzuhören oder suspendiert zu werden. Seit Mitte 1983 spende ich keine Sakramente
mehr. Ich leite fortan regelmässig Gottesdienste ohne Einsetzungsbericht. Im August 1985 nehme

ich an der «Synode der verheirateten Priester» in Ariccia (bei Rom) teil. Zurück in der
Schweiz informiere ich via Fernsehen, Radio und Presse. Am 31. Oktober 1985 findet in
Solothurn ein zweieinhalbstündiges «Gespräch» statt. Nach meinem Empfinden handelt es sich um
eine Inquisition, aufgrund meiner vorangegangenen Medienpublikation über die Themen «Kirche»

und «Eucharistie». Am 26. November 1985 werde ich ohne nochmaligen Kontakt des Amtes

enthoben. Ende 1985 kündigt Pfarrer Kunz. Er solidarisiert sich mit mir. Von April bis
September 1986 arbeiten wir als Hilfsarbeiter in der Fabrik. Seit April 1987 studiere ich an der
evang.-theol. Fakultätder UniBern. Ichhabe die Absicht, reformierter Pfarrer zu werden. J.H.

Der «kleine Ketzertod»

Ein Gespenst geht um in der römisch-ka- jagd gegen dieses Gespenst verbündet;
tholischen Kirche - das Gespenst des denn für den römischen Amtsapparat ist
Lebens. Alle Mächte der vorkonziliaren alles suspekt und also gespenstisch, was
Kirche haben sich zu einer heiligen Hetz- innerhalb seiner Grenzen an eigenwilli-

142 '...-.'


	Klaus Kreppel zu Fragen der NW-Redaktion : ein Fall von kirchlicher Repression : Säuglingstaufe oder Berufsverbot

