
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 5

Artikel: NW-Gespräch mit Frei Betto : nur die Armen können die Reichen
bekehren

Autor: Betto, Frei / Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch mit Frei Betto

Nur die Armen können die Reichen bekehren

Die «Nachtgespräche mit Fidel» als Beitrag

zum gemeinsamen Kampf von Gläubigen

und Nichtgläubigen für die
Gerechtigkeit

NW: Frei Betto, Sie sind Dominikaner
und einer der führenden Befreiungstheologen

Lateinamerikas. In Europa wurden
Sie bekannt durch Ihre «Nachtgespräche
mit Fidel». Welches bt die Wirkung dieser
«Nachtgespräche» in Lateinamerika?
Betto: Das Buch hat eine weite Verbreitung

auf dem lateinamerikanischen
Kontinent gefunden. Allein in Kuba wurden
l'200'OOO Exemplare verkauft. Die
eigentliche Bedeutung des Buches aber
liegt in seinem Beitrag zur Reflexion
über die Praxis des gemeinsamen Kampfes

von Gläubigen und Nichtgläubigen
für die Gerechtigkeit. Es ist das erste
Mal, dass ein Staatschef eines sozialistischen

Landes positiv über die Religion
spricht. Und es ist das erste Mal, dass
Fidel Castro über sein ganz persönliches
Leben redet. Er erinnert sich an die zehn
Jahre, die er in katholischen Schulen
verbracht hat. Das war seine Begegnung mit
dem Glauben, der er heute auch gute Seiten

abgewinnt.
NW: Am Pressegespräch vom 14. April in
Zürich haben Sie gesagt, das Buch sei für
zwei Sorten von Dogmatikern wichtig: für
antikommunbtische Christen und für
antireligiöse Kommunisten. Hat das Buch
die erhoffte Wirkung in diesen beiden
dogmatischen Milieus?
Betto: Ja, sogar in sehr starkem
Ausmass. Viele kommunistische Parteien
und auch viele Guerilla-Einheiten
marxistisch-leninistischer Prägung in ganz

Lateinamerika haben die darin enthaltenen

Fragen sehr eingehend diskutiert.
Und auch unter den christlichen Intellektuellen

erzielte es eine nachhaltige
Wirkung, bis hin zu jenen Bischöfen, die in
Zeitungsartikeln dafür oder dagegen
Stellung genommen haben. In Chile
haben sich Theologen an einer
wissenschaftlichen Tagung mit dem Inhalt des
Buches auseinandergesetzt. Und in Kuba
wurde es an einer eigens einberufenen
Zusammenkunft protestantischer
Kirchenvertreter behandelt.

Zeichen des Reiches Gottes
in Kuba
NW: Die negative Kontrastfigur zu Fidel
bt der chilenbche Diktator Pinochet.
Leonardo Boffwurde einmal gefragt, wer
christlicher sei, der katholische Diktator
Chiles oder der Athebt Fidel Castro. Boff
antwortete: «Pinochet gebe ich die Note
minus 5. Er bt Chrbt dem Bekenntnb
nach, aber er foltert, lässt Menschen
verschwinden und tötet jeden, der sich ihm in
den Weg stellt. Fidel Castro bekennt sich
zum Athebmus. Trotzdem hat das
kubanische Volk seine Würde wiedererlangt,
hat zu essen, hat Wohnungen und Schulen
und Ausbildung für alle. In seiner
Handlungswebe entspricht Fidel Castro mehr
den Ansprüchen des Evangeliums als
Pinochet — Note plus 5.» Warum hat der
Papst ausgerechnet den blutrünstigen
Diktator Pinochet besucht, mit dem sich
sonst kein ausländbcher Politiker zeigen
will? Und warum meidet er Kuba?
Betto: Der Papst wollte natürlich nicht
nur Pinochet, sondern das chilenische
Volk besuchen. Mit seinem Besuch hat er

132



dem chilenischen Volk wenigstens die
Gelegenheit gegeben, in den Medien auf
seine Situation aufmerksam zu machen.
Ich bedaure allerdings, dass der Papst in
der Privatkapelle Pinochets einen
Gottesdienst gefeiert hat, nicht aber in einem
der Elendsviertel von Santiago.
NW: Und was halten Sie vom päpstlichen
Aufruf an das chilenische Volk, sich mit
seinen Widersachern zu versöhnen?
Betto: Das chilenische Volk kann sich
mit den chilenischen Generälen nie
versöhnen. Der Papst predigt die Versöhnung,

ohne gleichzeitig die Forderung
nach Gerechtigkeit zu erheben. Die
chilenischen Generäle sind Verbrecher. In
diesem Land muss man das Wort Jesu
anwenden: «Gebt dem Kaiser, was des
Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist» -
den Generälen das Gericht, das sie nach
den Prinzipien von Nürnberg verdienen,
und dem Volk die Gerechtigkeit, die ihm
als unterdrücktem Volk Gottes
zukommt. Genauso müsste man auch die
Generäle von Brasilien und Argentinien
vor Gericht stellen.

Nach Kuba ist der Papst bis jetzt nicht
gegangen, weil er noch keine offizielle
Einladung erhalten hat. Ich hoffe sehr,
dass der bevorstehende Besuch des Papstes

in den USA die Türe nach Kuba
nicht verschliessen wird. Dies könnte
nämlich dann der Fall sein, wenn er in
Miami mit den Exilkubanern zusammentreffen

würde.
NW: Auf seiner Flugreise nach Chile hat
Johannes Paul II. gegenüber einem Jour-
nalbten aus derBRD zwbchen zwei Arten
von Diktaturen unterschieden, solchen,
die nur vorübergehender Natur seien, und
anderen, die zum ideologischen System
selbst gehörten. Zu den vorübergehenden
Diktaturen zählte er ausdrücklich das
heutige Regime in Chile. Diktaturen, die
zum System selbst gehören, sind für ihn
offenkundig die sozialbtbchen Staaten
von Osteuropa bb Kuba. Diese
Unterscheidung wird auch von der Reagan-Ad-
minbtration propagiert, um die eigenen
Bündnbstrategkn mit Rechtsdiktaturen

in aller Welt zu rechtfertigen. Was sagt der
Befreiungstheologe Frei Betto zu dieser
ideologischen Anleihe des Papstes bei der
gegenwärtigen US-Regierung?
Betto: Leider gibt es mehr ideologische
Übereinstimmung zwischen Rom und
Washington als zwischen Rom und
Havanna. Das Beispiel zeigt zugleich, dass
der Glaube in seiner Inkarnation immer
auch durch eine Ideologie vermittelt
wird. Im Fall der von Ihnen zitierten
Unterscheidung des Papstes handelt es sich
um eine bürgerlich-liberale Ideologie, die
es dem Papst nicht erlaubt, zu sehen, dass
schlimmer noch als die Diktatur Pinochets

die Diktatur des Kapitalismus ist,
die sich gegen die Dritte Welt richtet.
Aus der Sicht unseres Glaubens ist also
nicht die Frage von Bedeutung, wie lange
Pinochet noch an der Macht ist, sondern
wie lange das chilenische Volk noch
Hunger leiden muss. Wenn das Leben
Gottes Geschenk ist, dann sind die
Zeichen des Reiches Gottes in keinem
andern Land Lateinamerikas so deutlich zu
erkennen wie in Kuba. In Brasilien sterben

von 1000 lebendgeborenen Kindern
83, im Nordosten sind es sogar 130. In
Kuba sank diese Rate auf 15. Das heisst
eben, dass in Kuba die Zeichen des Reiches

Gottes deutlicher zu sehen sind als
in irgendeinem andern Land Lateinamerikas.

Es ist ungerecht, ein Land wie Kuba,

in dem das Volk so sehr teilhat am
Aufbau einer neuen Gesellschaft, als
Diktatur zu bezeichnen. Die sozialistischen

Länder müssen eine starke Regierung

haben, um der permanenten
Aggression des Kapitalismus begegnen zu
können.
NW: Ich stimme mit Ihnen überein und
stelle meine Fragen nicht etwa als Ihr
Kritiker.

Betto (lachend): Wenn ich Ihnen
antworte, denke ich auch weniger an Sie. Ich
antworte so, wie ich in Gegenwart des
Papstes reden würde. Mich bewegen diese

Fragen, gerade weil ich sie anders sehe
als der Papst.

133



Neuorientierung auch des sowjetischen
Marxismus gegenüber der Religion

NW: Der Höhepunkt Ihrer «Nachtgespräche

mit Fidel» ist wohl die Art und
Weise, wie Sie und Fidel zur Marxschen
These von der Religion als «Opium des
Volkes» Stellung nehmen. Ähnlich wie
schon die Sandinisten in Nicaragua betont
Fidel, «dass die Chrbten aufgrund ihres
Glaubens» — und nicht etwa: trotz ihres
Glaubens — «sehr wohl eine revolutionäre
Haltung einnehmen können». So positiv
hat bislang tatsächlich noch kein Staatschef

aus einem sozialbtischen Land über
Religion gesprochen. Das Äusserste, was
wir von den sozialistischen Regierungen
in Osteuropa zu hören bekommen, bt nur
gerade, dass Religion als «permanente
Realität» (Jaruzelski) angesehen wird.
Gibt es Anzeichen dafür, dass Fidels positive

Einschätzung der Religion, soweit sie
befreiende Praxis ist, auch in den
kommunistischen Parteien Osteuropas ein
Umdenken auslöst?
Betto: Ja, weil es nämlich den Widerspruch

im marxistischen Denken gibt,
dass einerseits die Religion mit der
Entwicklung der sozialistischen Gesellschaft
verschwinden werde, dass aber anderseits

die Religion sich eine gewisse
Autonomie gegenüber dem ökonomischen
Unterbau auch in einer sozialistischen
Gesellschaft bewahren kann. In der
UdSSR zum Beispiel wird man sich dieses

Widerspruchs immer mehr bewusst.
Ich wurde schon dreimal eingeladen, in
der Sowjetunion darüber zu sprechen.
NW: Wer hat Sie eingeladen?
Betto: Die Kommunistische Partei selbst
und dann auch die orthodoxe Kirche. Ich
führte Gespräche mit dem zuständigen
Ministerium für Kirchenfragen und auch
mit Vertretern der Akademie der
Wissenschaften. Sie haben mir bestätigt, dass
sie vor allem im Kontakt mit dem Islam
feststellen müssten, wie komplex das
religiöse Phänomen ist, weit komplexer, als
es in der marxistisch-leninistischen
Theorie erscheint. Es ist eben unmöglich,

in der islamischen Welt Religion und
Kultur zu trennen. Sie erwarten nun von
der Theologie der Befreiung einen
Schlüssel zum Verständnis dieser
Wirklichkeit, die sich ihrem Denken ver-
schliesst. Ich glaube, wir stehen am
Anfang einer neuen Etappe im marxistischen

Denken, ja eines neuen marxistischen

Beitrags zur Deutung der Religion.
Und Fidel Castro ist der eigentliche Pionier

in dieser Neuorientierung des
Marxismus. Zum ersten Mal in seiner
Geschichte gibt sich der Marxismus
Rechenschaft, dass Religion nicht unbedingt

ein reaktionäres Element ist,
sondern dass sie ebensosehr ein befreiendes,
ein revolutionäres Element sein kann.
NW: So zu denken, ist ja im Grunde nur
das Ergebnb einer guten marxbtbchen
Dialektik, die vom Vorrang der Praxis
ausgeht und folglich auch die neue Praxis
eines revolutionären Christentums theo-
retbch reflektieren muss.
Betto: Genau. Die Kritik, die umgekehrt
Marx an der Religion übte, war ja auch
nur eine Kritik, die von der damaligen
Praxis eines reaktionären Christentums
ausging.

Veränderung der Kirche durch
Veränderung der Gesellschaft

NW: Sie sagten anlässlich des erwähnten
Pressegesprächs, Sie hätten in der Kirche
mehr gelitten als im Gefängnis. Wie ist
diese Aussage zu verstehen?
Betto: Im Gefängnis stand ich den
Unterdrückern, also meinen Feinden gegenüber,

in der Kirche lebe ich unter
Brüdern. Unter dem Unverständnis, ja der
Verfolgung von Brüdern zu leiden, ist
sehr viel schwerer. Es ist meine Liebe zu
den Brüdern, die mir dieses Leiden
auferlegt. Ein brasilianischer Kardinal hat
zum Beispiel öffentlich erklärt, dass ich
keinen Glauben hätte. Ein anderes Mal
hat ein Erzbischof sich über die
kommunistische Infiltration in der Kirche
beklagt. Als ein Journalist ihn nach einem
Beispiel fragte, nannte er Frei Betto.
NW: Den Chrbten für den Sozialismus

134



und den Religiösen Sozialisten in der
Schweiz sind solche Vorwürfe auch nicht
unbekannt.
Betto: Diese Angriffe sind für mich
natürlich auch ein Trost, denn sie zeigen
mir, dass ich auf dem richtigen Weg bin.
Sie können mich in meinem Glauben und
in meiner Liebe zu Jesus nicht beirren.
Die Verfolgung um der Gerechtigkeit
willen ist ein Teil der Seligpreisungen.
Wenn ich verfolgt werde, darf ich wenigstens

diese Seligpreisung für mich in
Anspruch nehmen (lacht). Sie ist die einzige
Seligpreisung die nicht von einer subjektiven,

sondern von einer objektiven
Beurteilung abhängt.
NW: Sie sagten bei diesem Pressegespräch
auch, dass die Theologie der Befreiung
primär nicht die kirchlichen, sondern die
gesellschaftlichen Strukturen verändern
wolle. Sei die Gesellschaft einmal
revolutioniert, so werde auch die Kirche eine
andere. Wie sehen Sie diesen Zusammenhang?

Betto: Die Kirche ist ein Teil der Gesellschaft;

denn die Glieder der Kirche sind
gleichzeitig in die verschiedenen Sektoren

der Gesellschaft integriert. Die Kirche

ist keine Gemeinschaft von Engeln,
die über allen gesellschaftlichen
Widersprüchen stünde. Deshalb ist es purer
Idealismus zu meinen, man könne zuerst
die Kirche reformieren und erst nachher
die Gesellschaft.
NW: Ein Idealbmus, den Sie nicht zuletzt
Hans Küng vorwerfen.
Betto: Ja, das ist in etwa schon die Position

meines Freundes Hans Küng, den
ich im übrigen sehr schätze. Diese ganze
Tradition, die besagt, man müsse
zunächst die Herzen bekehren und erst
dann könne man die Gesellschaft verändern,

ist dieselbe Tradition, die sich
immer wieder mit den Mächtigen verbündet

hat. Nur die Armen können die
Reichen bekehren und nie die Reichen sich
selbst. Das zeigt die geschichtliche
Erfahrung. Der Reiche, der sich selbst
bekehrt, muss seine Klasse verraten; das
aber verändert an der Klassengesell¬

schaft an sich gar nichts. In dem Masse,
wie wir die Gesellschaft verändern, werden

wir daher auch die Kirche verändern.

Die Spiritualität Jesu als Spiritualität
des Konflikts
NW: Sicher werden Sie einräumen, dass
dies auch ein dialektischer Prozess bt.
Auch in der Kirche gibt es ja eine revolutionäre

Spiritualität und insofern ein
Veränderungspotential, das in die Gesellschaft

hineinwirkt. Es gibt, marxistbch
gesprochen, diesen subjektiven Faktor,
der nicht etwa nur hinter der gesellschaftlichen

Veränderung nachhinken muss,
sondern ihr sogar vorausgehen kann.
Betto: Gewiss gibt es diesen subjektiven
Faktor. Und die Spiritualität, die wir in
Lateinamerika entdecken, steht ja auch
im Gegensatz zur Spiritualität der ersten
Mönche im 4. Jahrhundert. Weil mit der
konstantinischen Wende das Christentum

Staatsreligion wurde und die Verfolgung

dahinfiel, haben der heilige Antonius

und die ganze Mönchstradition von
Pacoma das Gefängnis durch die Höhle,
die Folter durch die Askese und die
Verfolger durch die Dämonen ersetzt. Jetzt
müssen wir in Lateinamerika genau den
umgekehrten Weg einschlagen. Das ist
dann wieder eine Spiritualität, die auch
das Martyrium kennt, eine Spiritualität
des Konflikts, wie sie der Spiritualität Jesu

entspricht. Die tiefe Verbindung Jesu
mit den Armen gewinnt ihre Kraft aus
der tiefen Gemeinschaft mit Gott.

Noch heute wird das durchschnittliche
katholische Bewusstsein von einer
Spiritualität geprägt, die sich von der Welt
abwendet. Aber wenn wir das Evangelium
lesen, sehen wir bei Jesus die gegenteilige
Bewegung. Jesus lebt ständig in einer
konfliktuellen Situation, sei es mit den
Pharisäern oder sei es mit den eigenen
Jüngern. Er hat ja kaum Zeit zu essen
oder sich auszuruhen. Aber er hat immer
genug Zeit zur Meditation und zum Gebet,

die es ihm erlauben, auch mitten im
Konflikt in Gemeinschaft mit dem Vater
zu bleiben. Der Friede Jesu kommt nicht

135



von Mauern, die er aufgerichtet hätte,
sondern aus diesem Grundvertrauen in
Gott. Dieser Friede existiert konzentriert

in seinem Herzen und dezentriert
in den Menschen, für die er sich einsetzt.
Im Kontakt mit dem Volk und in den
täglichen Konflikten wird Jesus ständig
revolutioniert und erneuert durch eine
Kraft, die man nur mit einem Wort
ausdrücken kann: die Liebe. Aus diesem
Grund definiert er eben Gott als Liebe.

Auch das Schweizervolk hat eine
Befreiung nötig
NW: Frei Betto, Sie kommen aus Brasilien.

Wie schätzen Sie die Chancen einer
sozialistischen Veränderung in Ihrem
Land ein?
Betto: Unter den aktuellen Bedingungen
gibt es in Brasilien keine Möglichkeit für
eine sozialistische Veränderung. Wir
haben aber auch keine Hoffnung, innerhalb
des Kapitalismus eine Lösung für unsere
Probleme zu finden. Zwei Drittel der
Bevölkerung sind ja von der Möglichkeit
eines menschenwürdigen Lebens
ausgeschlossen. Ich glaube, dass wir am
Anfang einer langen Periode sozialer
Konflikte stehen. Das bedeutet unsäglich viel
Gewalt und Tod für die armen Leute.
Erst in einem späteren Zeitpunkt wird es
diese Möglichkeit einer sozialen
Veränderung geben.
NW: In der Schweiz glauben nur noch
wenige an eine sozialistische Veränderung.

Evangelisierung durch die Befreiungstheologie

oder auch durch Marxbten wie
Fidel Castro täte uns not. Wie müsste eine
Theologie der Befreiung in der Schweiz
aussehen?
Betto: Eine Theologie der Befreiung in
der Schweiz setzt voraus, dass die
Schweizer entdecken, wer die Armen
sind. Darüber hinaus müsste das Schweizervolk

erkennen, dass es auch einer
Befreiung bedarf, dass es sich nämlich von
dem befreien müsste, was es bedeutet,
Schweizer zu sein, von der Idee auch,
dass die Leute in diesem Land nur
persönliche und keine sozialen Probleme
hätten. In Wahrheit existieren diese
persönlichen Probleme nicht, es existieren
vielmehr die politischen Probleme, die
sich in den persönlichen widerspiegeln.
Der Konsumismus, die Droge oder die
Vereinsamung sind persönliche
Widerspiegelungen politischer und sozialer
Strukturen, von denen sich die Schweizer
befreien müssten.
NW: Frei Betto, ich danke Ihnen für diese
Begegnung. Unser Gespräch erinnert
mich an einen Buchtitel von Hildegard
Goss-Mayr. Auch Ihre Worte sind ein
«Geschenk der Armen an die Reichen».

(Das Gespräch für die «Neuen Wege»
führte Willy Spieler, die Übersetzung aus
dem Spanischen besorgte Viktor
Hofstetter.)

Ichpflege zu sagen, dass es nicht eigentlich die Kirche war, die eine Entscheidungfür die Armen
traf. Angesichts der Unterdrückung der Volksbewegung und der Gewerkschaftsbewegung waren
es vielmehr die Armen, die eine Option für die Kirche trafen, in ihr also einen Raum suchten, wo
sie sich weiterhin organbieren und artikulieren, Bewusstseinsarbeit betreiben und handeln konnten

In dem Masse, wie die Armen in die Kirche eindrangen, begannen die katholischen Priester

und Bbchöfe, sich zum Christentum zu bekehren.

(Frei Betto, in: Nachtgespräche mit Fidel, Freiburg 1986, S. 221)

136


	NW-Gespräch mit Frei Betto : nur die Armen können die Reichen bekehren

