
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 4

Buchbesprechung: Hinweise auf Bücher

Autor: Schwendemann, Wilhelm / Böhler, Albert

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


langen und um Personalentscheidungen in der Kirche

mitzubestimmen. Marie Veit: «Wir müssten uns
freuen, dass sie solchen Respekt vor uns haben.»

Erhard Griese

Christinnen und Christen für ein
Leben ohne atomare Risiken

Am Samstag, 7. März 1987, wurde in Zürich die
ökumenische Vereinigung «Christinnen und Christen

für ein Leben ohne atomare Risiken» gegründet.

Der Verein will sich für Gerechtigkeit, Frieden
und die Bewahrung der Schöpfung auf einer
Atomwaffen- und AKW-freien Erde einsetzen und
versuchen, diese Zielsetzung im Denken, im Zeugnis
und Leben der Kirchen zu verankern.

An der Gründungsversammlung nahmen 30
Personen teil. In einem einleitenden Referat stellte Dr.
Christian Link, Professor für Systematik und
Philosophiegeschichte der Universität Bern, dar, was aus
theologisch-christlicher Sicht gegen die Atomkraftnutzung

ziviler und militärischer Art spricht. Dr.
Dora Lezzi, Psychiaterin in Zürich, erzählte von
ihrer persönlichen Betroffenheit gegenüber den
atomaren Gefahren. Sie entschloss sich darum, der
Vereinigung «Ärzte für soziale Verantwortung»/
«Ärzte für die Verhütung des Atomkrieges» beizutreten

und sich dort zu engagieren.

Pfr. Renata Huonker-Jenny, Zürioh, und Pfr.
Christian Radecke, Rümlang, umrissen kurz die
Geschichte, die zur Gründung dieses Vereins geführt
hat. Auf den Bettag 1986 haben sie, zusammen mit
anderen Theologinnen und Theologen, einen «Appell

an die Vernunft- Christinnen und Christen für
ein Leben ohne atomare Risiken» lanciert. Im Appell

wird in 10 Punkten auf die «Unvereinbarkeit
unseres Gewissens mit Atomanlagen» aufmerksam
gemacht. In der Zwischenzeit wurde dieser Appell
von über 650 Personen unterzeichnet, darunter
mehr als 200 Theologinnen und Theologen.

Der Gründungsversammlung folgte gleich die
erste Mitgliederversammlung. Frau Pfarrer Renata
Huonker-Jenny wurde einstimmig als erste
Präsidentin gewählt. In den Vorstand wurden gewählt:
Ruth Egloff, cand. theol., Zürich; Theres Pfluger,
Hausfrau, Dietikon; Beat Baumeler-Stierli,
Laientheologe, Grenchen; Guido von Däniken,
Laientheologe, Grenchen; Christian Link, Prof. Dr.
theol., Wabern; Christian Radecke, Pfarrer, Rümlang.

Bereits hat sich auch eine Berufsgruppe von
Theologinnen und Theologen konstituiert, die sich
innerhalb der Vereinigung mit den theologischethischen

Fragen der zivilen/militärischen Nutzung
der Kernenergie befassen will.

Kontaktadressen :

Pfr. Renata Huonker, Pfarramt Zürich-Oerlikon;
Guido von Däniken, Schützengasse 21,
2540 Grenchen.

H INWEISE AUF BUCHERI

N. Ahrens: «Gott ist Brasilianer, doch der Papst ist
Pole». Hintergründe der Theologie der Befreiung.
Lamuv-Verlag TB Nr. 47, Bornheim-Merten 1986.
176 Seiten, Fr. 15.70.

Norbert Ahrens, Politologe und Journalist, schrieb
dieses informative Buch zur lateinamerikanischen
Befreiungstheologie. Das Buch ist in fünf Kapitel
eingeteilt, die chronologisch die Entwicklung der
Befreiungstheologie dokumentieren: I. Zur
Vorgeschichte (1958-1968), II. Die Zeit des Aufbruchs
(1968-1978), III. Die Zeit der grossen Wende
(1978-1981), IV. Der Jahrhundertstreit bricht
offen aus (1980—1986), V. Die politische Dimension
des Konflikts. Zum Buch im einzelnen:

I. Der Autor will die Unterschiede zwischen der
Befreiungstheologie und der römisch-vatikanischen

Kirchentheologie aufzeigen (S. 7). Es geht
bei diesem Konflikt um eine neue Methode, Theologie

zu betreiben. Die Befreiungstheologie
umfasst die «Bewältigung des Alltags, politische Be¬

wusstseinsbildung und christliche Gewissensbildung

in Selbsthilfegruppen mit biblischer
Rückkopplung» (S. 9). Solche Selbsthilfegruppen oder
Basisgemeinden entstanden erst in der jüngsten
Geschichte Lateinamerikas, die mit dem Sieg der
kubanischen Revolution 1959 einsetzte. Dieses
Beispiel zeigte, dass es für Lateinamerika ein
praktikables Sozialismusmodell gab (S. 17). Soziologen
und Theologen benannten dieses Modell mit dem
Stichwort «Befreiung» und meinten damit «Befreiung

der Gesellschaft von äusserer Abhängigkeit».
Einer der ersten Befreiungstheologen war der Priester

Camillo Torres Restrepo, dessen Weg Ahrens
fesselnd herausarbeitet: «Die Revolution ist ein
Gebot christlicher Nächstenliebe» (S. 17f.). Pak-
kend erzählt ist die Geschichte der zweiten
Generalversammlung der lateinamerikanischen Bischöfe
in Medellin (1968), die als Knotenpunkt der Theologie

der Befreiung gilt (S. 40). Die Konferenz von
Medellin arbeitete eine «klare Kritik am kapitalistischen

Wirtschafts- und Gesellschaftssystem als der

127



eigentlichen Ursache der lateinamerikanischen
Misere» heraus (S. 41). Das Stichwort «soziale Sünde»

zur Charakterisierung gesellschaftlicher Un-
rechtsverhältnisse machte die Runde (S. 43f.).

II. Medellin wies der katholischen Kirche den
Weg in eine Zukunft als «Kirche der Armen». Die
ersten Bischöfe, die für eine sozialistische
Gesellschaftsordnung eintraten, waren peruanische
(S. 52). Sie konkretisierten die Kapitalismuskritik
der Dokumente von Medellin. Chiles Bischöfe gingen

nach dem Sturz Allendes einen ähnlichen Weg
(S. 64). Am Beispiel der brasilianischen Bischöfe
zeigt Ahrens die Tendenz, die fast bei allen
Bischofskonferenzen anzutreffen ist: Zuerst stand die
katholische Kirche im Bunde mit den jeweils
Herrschenden, und heute ist sie eher die Verteidigerin
der Armen und Rechtlosen (S. 67).

III. Zwischen 1978-1981 erhielt der Vatikan bei
seiner Kritik an der Befreiungstheologie Rückendeckung

durch «US-amerikanische Befriedungsstrategien».

Johannes Paul II. ernannte den
deutschen Theologen Ratzinger zum Präfekten der
Glaubenskongregation. Damit wurde ein Vertreter
der reichen Kirche zum Wächter und Richter über
die «Kirche der Armen» (S. 84).

IV. Der Rückhalt lateinamerikanischer Bischöfe
gegen die massiven Angriffe der Reagan-Administration

zerfiel in den Jahren 1980-1986 beim
Vatikan zusehends (S. 101). «Während für den christlichen

Arbeiter und für seine engagierten Priester
und Bischöfe in Lateinamerika .Klassenkampf eine

alltäglich erlittene Realität ist. spricht der
Papst von Klassenkampf, als sei er eine bösartige
Erfindung, vor der man ausgerechnet diejenigen
warnen muss, die am meisten unter ihr zu leiden
haben» (S. 105). Aber die Zeit arbeitet eher für die
lateinamerikanischen Befreiungstheologen als für
Rom (S. 123). Das V. Kapitel wird mit Porträts
einiger «Hauptakteure» abgeschlossen (S. 132—150).

Im letzten Kapitel des Buches arbeitet Ahrens
scharfsinnig die politische Dimension des Konflikts
zwischen Amtskirche und Kirche der Armen heraus

(S. 152—166). Ahrens vermag einleuchtend
darzustellen, dass es dabei nicht nur um den Konflikt
zweier verschiedener Theologien geht, sondern
auch und vor allem um handfeste politische Interessen.

Wilhelm Schwendemann

Franz Alt: Liebe ist möglich. Die Bergpredigt im
Atomzeitalter. Serie Piper 429, München/Zürich
1986. 220 Seiten, Fr. 9.80.

Am Anfang des Weltkriegsbrandes 1940/41 sprach
Leonhard Ragaz an den Samstagabenden über
«Die Bergpredigt und unsere Zeit». Im Vorwort
zum damals entstandenen und 1945 veröffentlichten

Buch sagt er: «Die Bergpredigt ist die unerhörte
Botschaft von der Revolution der Welt durch Gott.
Als solche kehrt sie wieder. Tolstoi hat sie einst wieder

entdeckt; nun wird sie durch die Weltkatastro¬

phe und die Weltrevolution neu in den Vordergrund

gerückt. Sie kommt wieder und leitet die
radikale Erneuerung der Sache Christi ein, die der
letzte Sinn dieser Zeit ist. - Die Bergpredigt lebt.
Sie tritt zurück, wenn das Christentum herrscht; sie
tritt hervor, wenn Christus und das Reich Gottes
durchbrechen.»

Franz Alt ist von dieser Botschaft ergriffen worden

(vgl. schon die Besprechung seines Buchs
«Frieden ist möglich», in: NW 1983, S. 240). Er hat
erkannt, dass sie allen Menschen und Völkern zum
Weg der Liebe werden will. Das führt zum Kampf
mit der Vernichtungs- und Todeswelt, «die uns
heute alle umfängt wie Windungen einer Schlange»
(Gandhi). Vor allem der militärisch-industrielle
Komplex droht uns in den Abgrund zu reissen,
wenn wir nicht völlig entschlossen nein sagen zu
seinem frevelhaften Spiel mit dem Leben der Schöpfung

und dem Geschick der Völker.
Franz Alt gibt selbst eine geraffte Zusammenfassung

zu seinem Buch: «Erst wenn wir liebesfähig
sind, werden wir friedensfähig. Abtreibung und
Aufrüstung, der Krieg gegen die Ungeborenen und
der mögliche Atomkrieg haben dieselbe Wurzel:
die Gewalt und die Angst in uns. Die Lösung für
beide Probleme heisst Liebe. Solange Aufrüstung
ein linkes und Abtreibung ein rechtes Thema
bleibt, haben wir beide nicht wahrhaft verstanden.
Für Jesus ist jede Gewalt Sünde. Seine Bergpredigt
ist die Magna Charta der ganzheitlichen Liebe, die
unser ganzes Leben umfasst: privat, politisch, beruflich,

religiös Bisher haben Theologen die
Bergpredigt fast immer nur interpretiert. Im Atomzeitalter

kommt jedoch alles darauf an, die Welt im
Geiste der Bergpredigt zu verändern. Die historischen

Revolutionen waren Revolutionen der
Gewalt. Entsprechend war ihr Ergebnis. Die eigentliche

Revolution steht noch aus: die Revolution der
Gewaltlosigkeit, die Revolution des Bewusstseins,
die Revolution der Liebe. Ist Liebe möglich? Jesus
ist der Partisan der Liebe, der Meister einer rebellischen

Liebe. Er zeigt: Liebe und Kampf gehören
zusammen.»

Wenn wir an die besondere Lage des gespaltenen
Deutschland denken, bleibt ihm eine schwere
verhängnisvolle Last: die Remilitarisierung, das Nato-
Bündnis, die Zwänge des Raketen-Wettrüstens, zu
denen es Hand und Impuls geboten hat. Solche
«Politik» ist echtem Umdenken entgegensetzt. Zu
diesem Umdenken kommt es gewiss nicht nach
Reagan-, Schmidt- und Kohlmanier. Wohl aber
durch den Aufbruch der Völker nach dem Zion der
Gerechtigkeit und des Friedens und durch den Willen

der Völker, die Lehre Christi zu befolgen.
Albert Böhler

128


	Hinweise auf Bücher

