
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 4

Rubrik: Zeichen der Zeit : zwanzig Jahre nach dem Erscheinen von "Populorum
progressio"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


haben. Hilft mir der Vorstoss von Heiner
Ott?

Häufig habe ich mir etliche Unterlagen

beschafft. Natürlich kann man
immer zusätzliche Informationen gebrauchen.

Mir fehlt es indessen an Zeit und

Musse, das vorliegende Material zu sichten,

zu verarbeiten und parlamentarisch
zu verwerten. Ich müsste einen Mitarbeiter

meines Vertrauens haben und mindestens

halbberuflich Parlamentarier sein.
Schön wär's! Hansjörg Braunschweig

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Zwanzig Jahre nach dem Erscheinen von
«Populorum progressio»

«Ein Feuer, das nicht brennt», wurde
«Populorum progressio», das Papstrundschreiben

Pauls VI. vom 26. März 1967
über den «Fortschritt der Völker»,
genannt. «Ein Feuer, das nicht brennt», ist
die Enzyklika auch noch zwanzig Jahre
nach ihrem Erscheinen geblieben. Damit
steht sie jedoch nicht allein; derselbe
Mangel an Aussagekraft und Verbindlichkeit

haftet an der ganzen katholischen

Soziallehre. Ihre Grundsätze
tönen radikal und tun trotzdem niemandem

weh. Um sie in die politische Praxis
umzusetzen, fehlen den kirchlichen
Dokumenten die Analysen und Strategien.
Was an diesen Texten allenfalls auf
Veränderung zielen könnte, richtet sich an
Subjekte und Beharrung.

Mit richtigen Grundsätzen
zum falschen Entwicklungsmodell
«Die volle Entwicklung des Menschen
kann nur in einer solidarischen Entwicklung

der Menschheit geschehen», heisst
einer der Kernsätze der Enzyklika (Nr. 43),
der so auch im Kommunistischen Manifest

stehen könnte. Aus der «Bruderschaft

der Menschen» leitete Paul VI. eine

Reihe von ganz und gar nicht
selbstverständlichen internationalen Prinzi¬

pien ab, wie die «Pflicht zur Solidarität:
die Hilfe, welche die reichen Völker den
Entwicklungsländern leisten müssen»;
die «Pflicht zur sozialen Gerechtigkeit:
die Abstellung dessen, was an den
Wirtschaftsbeziehungen zwischen den mächtigen

und den schwachen Völkern ungesund

ist»; die «Pflicht zur Liebe zu allen:
die Schaffung einer menschlicheren Welt
für alle, wo alle geben und empfangen
können, ohne dass der Fortschritt der
einen ein Hindernis für die Entwicklung
der andern ist» (Nr. 44).
J Das sind radikale Prinzipien, wie
immer, wenn die katholische Soziallehre
sich auf einer hohen Abstraktionsebene
abhandelt. Fragen wir indessen nach den
sozialethischen Normen, durch die sich
diese Prinzipien konkretisieren sollen, so
beginnen schon die relativierenden
Einschränkungen. «Populorum progressio»
fordert zwar eine Umverteilung, aber nur
eine solche, die den «Überfluss» der
Reichen abschöpft: «Der Überfluss der
reichen Länder muss für die Armen sein
Die Reichen haben davon den ersten
Vorteil. Tun sie es nicht, so wird ihr
hartnäckiger Geiz das Gericht Gottes und
den Zorn der Armen erregen, und
unabsehbar werden die Folgen sein» (Nr. 49).

119



Anders als im Evangelium wird hier
nicht der Reichtum an sich in Frage
gestellt, sondern was darüber noch hinausgeht:

der «Überfluss». Auch die kapitalistische

Verfügungsgewalt über den
«Reichtum» ist nicht an sich schlecht1,
sondern es ist nur «eine gewisse Form des
Kapitalismus die Quelle von vielen
Übeln, von Ungerechtigkeiten und
brudermörderischen Kämpfen» (Nr. 26).
Das Privateigentum an den Produktionsmitteln

ist zwar kein «absolutes Recht,
ohne Schranken, ohne entsprechende
Verpflichtungen der Gesellschaft gegenüber»,

aber innerhalb der Schranken
«des Gemeinwohls» durchaus legitim
(Nr. 23). Ein sozial moderierter Kapitalismus

wird so zum Modell, das sich von
der Ersten Welt in die Dritte Welt exportieren

lässt. Der «Überfluss» aus der
Ersten Welt gibt dazu die Starthilfe.

Gewiss wird auch ein sozialistisches
Modell nicht zum vornherein
ausgeschlossen; schliesslich sieht sich die
katholische Kirche seit dem Zweiten Vati-
kanum «an kein besonderes politisches,
wirtschaftliches oder gesellschaftliches
System gebunden»2. Und «Populorum
progressio» trägt diesem Neutralitätsvorbehalt

auch dadurch Rechnung, dass
sie als erste Sozialenzyklika darauf
verzichtet, das Privateigentum an den
Produktionsmitteln zum «Naturrecht» zu
erklären. Als Naturrecht gilt vielmehr das
Prinzip des Gemeingebrauchs, wonach
«die Erde da ist, um jedem die Mittel für
seine Existenz und seinen Fortschritt zu
geben», weshalb «jeder Mensch das
Recht» hat, «auf ihr das zu finden, was er
nötig hat» (Nr. 22). Doch die sozialistische

Alternative, die diesem Prinzip weit
besser Rechnung tragen könnte als ein
sozial noch so temperierter Kapitalismus,

ist nicht gefragt. Wie noch zu zeigen
sein wird, marginalisiert das kirchliche
Lehramt auch weiterhin die Christen, die
sich für einen konsequenten Sozialismus
einsetzen. Die katholische Soziallehre
verspricht sich die Entwicklung der Dritten

Welt vom Kapitalismus und nicht von

dessen Überwindung.
«Es eilt», schrieb Paul VI. vor zwanzig

Jahren, «zu viele Menschen sind elend,
und es wächst der Abstand, der den
Fortschritt der einen von der Stagnation, besser

gesagt, dem Rückschritt der andern
trennt» (Nr. 29). Dieser Abstand ist in
der Zwischenzeit noch unerträglich viel
grösser geworden. «Populorum progressio»

hat auf ein untaugliches
Entwicklungsmodell gesetzt - und ihm zugleich
zu sozialethischer Reputation verholfen.

Fehlende Analysen und
Strategien
Die Enzyklika beurteilt den Nord-Süd-
Gegensatz nach demselben Raster, nach
dem die katholische Soziallehre seit je
die «soziale Frage» angeht. «Heute», so
heisst es, sei diese «soziale Frage weltweit

geworden» (Nr. 3). Sie liege begründet
in einer «Störung des Gleichgewichts»:

«Die einen erzeugen Lebensmittel

im Überfluss, die den anderen in
erschreckender Weise fehlen, und diese
sehen ihre Ausfuhr gefährdet» (Nr. 8).
So würden die reichen Länder immer
reicher und die armen Länder immer ärmer
(Nr. 33, 57). Der freie Markt, «das
Grundprinzip des Liberalismus als Regel
des Handels», funktioniere offenkundig
nicht zwischen Partnern von «ungleichen
wirtschaftlichen Bedingungen» (Nr. 58).

Im Zentrum von «Populorum progressio»
steht der Begriff der «Entwicklung»,

der geradezu als «der neue Name für
Friede» angesehen wird (Nr. 76). Mit
diesem Begriff verbindet sich die Erwartung,

dass die armen Länder die
Entwicklung der reichen Länder einfach
nachholen könnten, als wären sie hinter
dieser Entwicklung zurückgeblieben,
eben «unterentwickelt». Darum sollen
die Reichen ihren «Überfluss» an die
Armen weitergeben, ja noch «mehr und
besser produzieren», «um an der
solidarischen Entwicklung der Menschheit
mitzuarbeiten» (Nr. 48). Wie das Proletariat

in den westlichen Industriestaaten
durch höhere Löhne seine Lebensbedin-*

120



gungen verbesserte, so sollen die armen
Länder durch gerechtere Austauschrelationen

im Handel mit den reichen Ländern

sich entwickeln. «Was von der
Gerechtigkeit des individuellen Lohnes gilt,
gilt auch von internationalen Verträgen:

Der freie Austausch von Gütern
ist nur dann recht und billig, wenn er den
Forderungen der sozialen Gerechtigkeit
unterliegt» (Nr. 59). Das wäre dann die
Quintessenz der (Sozial-) «Partnerschaft»

(Nr. 54) auf Weltebene.
Inzwischen hat die Theologie der

Befreiung jede derartige Entwicklungsideo-
logie(«desarollismo») zurückgewiesen.
Ausgehend von der Abhängigkeitstheorie,

stellen die Befreiungstheologen fest:
Ihre Länder sind nicht unterentwickelt,
sondern unterdrückt. Für die Theologen
der Befreiung gibt es darum keine
Entwicklung, die nicht zunächst einmal
Befreiung von dieser Unterdrückung sein
müsste. Fünf Jahre nach «Populorum
progressio» schreibt Gustavo Gutierrez:
«Die armen Länder werden sich mehr
und mehr dessen bewusst, dass ihre
Unterentwicklung wegen der Art der
Beziehungen, die andere Länder mit ihnen
unterhalten, nichts weiter ist als ein Sub-
produkt der Entwicklung dieser Völker.
Sie sehen immer deutlicher, dass sie
selbst nie dazu kommen werden, sich zu
entwickeln, es sei denn, sie kämpften
dafür, dass die Herrschaft der reichen Länder

über sie gebrochen wird Nur ein
radikales Zerbrechen des gegenwärtigen
Standes der Dinge, eine tiefgreifende
Umgestaltung in den Eigentumsverhältnissen,

ein Eingreifen der Macht von Seiten

der ausgebeuteten Klassen und eine
soziale Revolution, die die bestehende
Abhängigkeit zerbricht, ermöglicht den
Schritt in eine anders geartete, sozialistische

Gesellschaft oder bewirkt wenigstens,

dass diese möglich wird»3. Ein
Entwicklungsmodell in Analogie zur
«Versöhnung» zwischen Kapital und
Arbeit in den westlichen Industriestaaten
kommt für die Befreiungstheologen nur
schon deshalb nicht in Frage, weil die

«Sozialpartnerschaft» im real existierenden

Kapitalismus auf einem Wirtschaftswachstum

beruht, das ohne die gnadenlose

Ausbeutung der Dritten Welt gar nie
möglich gewesen wäre.

Es mag sein, dass die Verfasser von
«Populorum progressio» noch nicht über
diese Erkenntnisse der späteren
Befreiungstheologie verfügten - obschon sich
schon damals das Scheitern des «desarol-
lismo» abzeichnete.4 Weit schlimmer ist,
dass die katholische Soziallehre diese
Erkenntnisse bis heute nicht wirklich ernst
nimmt, sie gar als «marxistisch» verurteilt.

Zwar gibt es immer wieder päpstliche

Aussagen, die das Vokabular der
Abhängigkeitstheorie verwenden, aber
es dann doch nicht wirklich auf den
Begriffbringen. Nach «Laborem exercens»,
der jüngsten Sozialenzyklika von Johannes

Paul IL, sind zum Beispiel «die Scharen

von Arbeitslosen und Unterbeschäftigten

eine Tatsache, die zweifelsfrei
bezeugt, dass im Innern der einzelnen
politischen Gemeinschaften wie auch in den
Beziehungen zwischen ihnen auf
kontinentaler und globaler Ebene hinsichtlich
der Organisation der Arbeit und der
Beschäftigung irgendetwas nicht funktioniert,

und zwar gerade in den entscheidenden

und sozial wichtigsten Punkten»
(Nr. 18). Nur, die Abhängigkeitstheorie
sagt sehr präzis, was nicht funktioniert.
Auf der Ebene lehramtlicher Unver-
bindlichkeit bleibt es beim «irgendetwas».

So aber verliert eine Ethik, die in ihren
Prinzipien durchaus radikal wäre, jegliche

Relevanz für die Praxis. Wer die
Werte ernst nimmt, die er verkündet, der
muss auch die Analyse ernst nehmen,
welche diese Werte der konkreten
Wirklichkeit vermittelt. Hier, in der Analyse
einer gesellschaftlichen Situation, wird
über Sieg oder Niederlage der Werte
entschieden. Eine Kirche, die sich dieser
Analyse verweigert, gar so tut, als mache
die eigene Soziallehre diese Analyse
überflüssig, und dann erst noch die eigene

Soziallehre gegen die—analytisch vor-

121



bildliche - Theologie der Befreiung
ausspielt, betreibt einen wirkungslosen, aber
gerade in seiner Wirkungslosigkeit sozial
schädlichen Triumphalismus.

Innerkapitalistischer
Moralappell
Die Soziallehre der katholischen Kirche
bleibt aber nicht nur deshalb unverbindlich,

weil sie auf Analysen und Strategien
verzichtet, durch die sie sich als konkretes

Veränderungspotential erweisen
könnte; die katholische Soziallehre ist
auch deshalb unverbindlich, weil ihr das
Subjekt solcher Veränderung schlicht
fehlt. Das eine hängt mit dem andern
zusammen: Weil die Verhältnisse, die man
beklagt, nicht oder nur unzureichend
analysiert werden, bleiben auch die
möglichen Träger von Veränderungsstrategien

ausgeblendet.
So kommt es, dass «Populorum

progressio» sich «an erster Stelle» an «die
Begüterten» (Nr. 44) richtet. Sie ist wie
die katholische Soziallehre insgesamt ein
«inner-kapitalistischer Moral-Appell»5,
der aus schlechten Kapitalisten gute
Kapitalisten machen, nicht aber das System
des Kapitalismus überwinden will. Gutierrez

übt berechtigte Kritik an «Populorum

progressio»; «richtet sie sich doch
angesichts der Komplexität des Problems
letzten Endes an die Grossen dieser
Welt, damit sie geruhen, die notwendigen

Veränderungen zu verwirklichen».
Wäre sie eine Befreiungs-Enzyklika
gewesen, «dann hätte sie sich in entschlossener

und direkter Weise an die
Unterdrückten wenden können, damit sie mit
ihrer derzeitigen Situation brechen und
die Zügel ihres Geschickes in die Hand
nehmen»6. So aber ist die Enzyklika, so
ist die ganze katholische Soziallehre
gerade nicht gemeint. Von der
Beschwichtigungsreise Pauls VI. 1968 nach Kolumbien

bis zu den beschämenden Auftritten
seines Nachfolgers 1981 in Nicaragua
geht die päpstliche Strategie dahin, die
Unterdrückten vor der Revolution zu
warnen. Das Subjekt der Befreiung soll

sich ruhig verhalten, die Kirche
versucht's und hält's mit den «Begüterten».

Den «Begüterten» als dem Subjekt der
Beharrung aber fehlt das Interesse an
«kühnen bahnbrechenden Umgestaltungen»

(Nr. 32). Von allem Anfang an zum
Scheitern verurteilt waren darum auch
die mutigeren Vorschläge von «Populorum

progressio», wie insbesondere diejenigen

zur «Errichtung eines grossen
Weltfonds, der durch einen Teil der für
militärische Zwecke ausgegebenen Gelder

aufgebracht werden sollte, um den
Allerärmsten zu helfen» (Nr. 51), oder
zur «Errichtung einer die Welt
umfassenden Autorität», «die in Rechtsfragen
und in der Politik wirksam handeln
kann» (Nr. 78). Ohne jenen Mut
zuzusprechen und auch mit jenen zusammenzuarbeiten,

die in erster Linie ein Interesse

an Veränderungen haben, kapriziert
sich die Kirche nur auf die unheilvolle
Doppelstrategie, einerseits als moralische

Institution erscheinen zu können
und andererseits dennoch nichts verändern

zu müssen.
An sich widerspricht diese Ausrichtung

der katholischen Soziallehre auf die
herrschenden Klassen im Kapitalismus
der vom Konzil hervorgehobenen
Systemneutralität der Kirche. Die Pointe
dieser Systemneutralität liegt jedoch darin,

dass sie nicht schon dann zur Anwendung

kommt, wenn Christen und Sozialisten

den Kapitalismus überwinden wollen,

sondern erst dann, wenn ein
sozialistisches System sich endgültig etabliert
hat. Derselbe Johannes Paul II. zum
Beispiel, der die nicaraguanische Revolution
bekämpft, anerkennt in seiner Enzyklika
«Laborem exercens» ohne weiteres die
Rolle der Kommunistischen Partei als
der «führenden und verantwortlichen
Gruppe» (Nr. 14) im Sozialismus der
Oststaaten.

Wenn die unterdrückten und
ausgebeuteten Massen in kapitalistisch
dominierten Drittweltstaaten eine sozialistische

Alternative suchen, dann werden sie
durch «Populorum progressio» vor «Mes-

122



sianbmen» und «totalitären Ideologien»
gewarnt (Nr. 11). Dann genügt es, dass
Christen zusammen mit Marxisten den
Weg in eine bessere Gesellschaft antreten,

um das Anathema vorgesetzt zu
bekommen: «Der Christ kann kein System
annehmen, dem eine materialistische
und atheistische Philosophie zugrunde
liegt» (Nr. 39). Das Schema der Soziallehre

ist simpel: Der marxistische
Sozialismus gilt an sich als unannehmbar, der
Kapitalismus nur in «einer gewissen
Form». Folglich soll der Christ den
Kapitalismus humanisieren, aber ja nicht auf
die Idee kommen, ihn durch einen
konsequenten Sozialismus zu überwinden.

Diesem Schema folgt auch noch das als
fortschrittlich geltende Schlussdokument
der III. Vollversammlung des
lateinamerikanischen Episkopats in Puebla 1979.
Dem «kapitalistischen Liberalismus»
wird grosszügig konzediert, dass er sich
«in einigen Ländern aufgrund des
Einflusses einer notwendigen sozialen
Gesetzgebung und des erforderlichen
Eingreifens des Staates gemildert»
(Nr. 542) habe. Für den «marxistischen
Kollektivismus» gibt es diese «mildere»
Form offenkundig nicht. Er glaubt an die
«Dialektik des Klassenkampfes», während

Christen «vom Geist bewegt»
(Nr. 486) werden. Er ist und bleibt der
atheistische Erbfeind. Die «theologische
Reflexion», die sich der «marxistischen
Analyse bedient», betreibt «die Aushöhlung

der transzendentalen Dimension
der christlichen Erlösung» (Nr. 545).
Was eine theologische Reflexion
betreibt, die sich «liberaler» Analysen
bedient, bleibt unerwähnt. So stehen den
«Christen für den Kapitalismus» (die
freilich klug genug sind, sich nicht als solche

zu deklarieren) fast beliebige Fluchtwege

in relativierende Nebensätze offen,
während die «Christen für den Sozialismus»

pauschal verurteilt werden.
Wohl spricht die katholische Soziallehre

heute von einer «Option für die
Armen»7. Dabei handelt es sich jedoch
nicht um die (befreiungstheologische)

Option für den Kampf der Armen, der
zwangsläufig ein Klassenkampf sein muss,
sondern weit eher um das Gegenteil: um
eine Option für die herrschenden Klassen,

die ihre Herrschaft zugunsten der
Armen «vermenschlichen», aber keineswegs

abtreten sollen. Entwicklung ist
nicht Selbstbefreiung der Armen,
sondern das, was die Reichen für sie tun.

Würden sie sich wirklich begegnen: die
Kirche und die Armen, die Christen und
die Marxisten, die Soziallehre auf der
Suche nach der ihr adäquaten Analyse und
der Marxismus auf der Suche nach der
ihm adäquaten Ethik, dann wäre das
wohl das wichtigste Zeichen unserer
Zeit. Das kirchliche Lehramt
unternimmt heute alles, dass es soweit nicht
kommt. Es hat eine unevangelische
Angst vor der Befreiung der Armen und
damit vor der eigenen Botschaft. Darum
bleibt die katholische Soziallehre wohl
noch lange «ein Feuer, das nicht brennt».

1 Als «grundsätzlich unchristlich» verurteilt dagegen

Hélder Cämara jeden Kapitalismus. Vgl. Urs
Eigenmann, Politische Praxis des Glaubens, Freiburg

1984, S. 329ff.
2 Pastoralkonstitution «Gaudium et spes», Nr.
42.2.
3 Theologie der Befreiung, München 1973, S. 29.
4 Vgl. a.a.O., S. 74ff.
5 August M. Knoll, Katholische Kirche und
scholastisches Naturrecht, Wien 1962, S. 34.
6 A.a.O., S. 39f.
7 In der Enzyklika «Redemptoris Mater», die
soeben, am 25. März 1987, veröffentlicht wurde,
drückt sich nach Johannes Paul II. in der «Option
zugunsten der Armen» beziehungsweise in der
«vorrangigen Liebe für die Armen» (Nr. 37) geradezu

«das Magnificat der Kirche auf ihrem Pilgerweg»

aus.

123


	Zeichen der Zeit : zwanzig Jahre nach dem Erscheinen von "Populorum progressio"

