
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 3

Artikel: Zum Hirtenbrief der methodistischen Bischöfe in den USA

Autor: Ordnung, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carl Ordnung

Zum Hirtenbrief der methodistischen Bischöfe
in den USA
Als der methodistische Theologe Clifford

Green aus Hartford (USA) Anfang
Februar 1986 auf dem V. Ökumenischen
Symposium zu Friedensfragen an der
Humboldt-Universität in Berlin über
«Konsequenzen aus Bonhoeffers Theologie

für das Handeln in einer bedrohten
Welt» referierte, stellte er zum erstenmal
einer grösseren Öffentlichkeit von Kirche

und Gesellschaft der DDR einen
Friedenshirtenbrief methodistischer
Bischöfe vor, der damals in seinem ersten
Entwurf vorlag. Er unterstrich die vier
abrüstungspolitischen Forderungen, die
im Zentrum dieses Briefes stehen:
1. Umfassendes Atomtestverbot als
erster Schritt auf dem Weg zu einem
wechselseitigen, überprüfbaren Einfrieren der
Produktion und Stationierung nuklearer
Waffen.
2. Konsolidierung der bestehenden
bilateralen Verträge wie ABM und SALT II.
3. Verbot aller offensiven und defensiven

Weltraumwaffen.
4. Vertrag über den Verzicht auf den
Ersteinsatz von Nuklearwaffen, verbunden

mit dem Rückzug nuklearer
Gefechtsfeldwaffen.

Drei Wochen nach den Vorschlägen
Michail Gorbatschows (vom 15. Januar
1986) für eine atomwaffenfreie Welt bis
zum Jahr 2000 kommentierte der
amerikanische Theologe diese Aufzählung mit
der Bemerkung, ihm scheine, dass
Gorbatschow den Entwurf des bischöflichen
Hirtenbriefes gelesen haben müsse. In
der Tat: Das zeichnet die sowjetischen
Vorschläge seit 6. August 1985 aus, dass
sie alle wichtigen Forderungen der
Friedensbewegung, vor allem auch ihres
christlichen Teils, aufgenommen haben.

In der Art und Weise, wie Kirchen heute
diese Vorschläge unterstützen, zeigt sich,
wie ernst sie ihre eigenen Forderungen
nehmen.

Inzwischen liegt die endgültige
Fassung des Hirtenbriefes unter dem Titel
«In Verteidigung der Schöpfung - die
nukleare Krise und ein gerechter
Frieden»* vor. Sie wurde Anfang Mai 1986
auf der Sitzung des Bischofsrates der
Vereinigten Methodistischen Kirche
verabschiedet, zu dessen über 100 Mitgliedern

übrigens auch 20 Bischöfe gehören,
die nicht Bürger der USA sind. Die vier
Forderungen sind unverändert geblieben.

Auf die sowjetischen Vorschläge
könnte sich der folgende Satz beziehen:
«Bedauerlicherweise sind kürzlich
erfolgte Beschränkungen der Sowjetunion
(im Wettrüsten) von seiten der USA
nicht positiv beantwortet worden» (S.
77).

Zusammen mit dem Hirtenbrief hat
die Vereinigte Methodistische Kirche eine

«Anleitung zu Studium und Aktion»
herausgebracht. Diese enthält Anregungen

zur Diskussion der verschiedenen
Aspekte des Grundlagendokumentes.
Dabei wird der Lektüre biblischer Texte
und der Vergegenwärtigung der
methodistischen Friedenstradition besondere
Aufmerksamkeit gewidmet.

Der methodistische Hirtenbrief stellt
sich in die Reihe jener Friedens-Statements

der grossen US-Kirchen, die vom
«Neuen Ruf zum Friedenstiften» der hi-

* In Defense of Creation, Foundation Document,
Nashville 1986, und: In Defense of Creation, Guide
for Study and Action, Nashville 1986. Die Zitate
sind in der Übersetzung des Verfassers diesen beiden

Dokumenten entnommen.

82



storischen Friedenskirchen über ähnliche

Aussagen der Presbyterianer und der
Lutheraner bis zum Hirtenbrief der
katholischen Bischöfe reichen. An manchen

Punkten geht er sowohl theologisch
als auch politisch über diese Statements
hinaus. Ich halte ihn für beispielhaft, und
zwar in dreierlei Hinsicht:
— Er ist ein Beispiel für neues Denken
im Atomzeitalter,
— er ist ein Beispiel für prophetisches
Reden in der Kirche,
— er ist ein Beispiel für den konziliaren
Prozess für Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung.

I. Ein Beispiel für neues Denken
im Atomzeitalter
Ausgangspunkt für den Hirtenbrief ist
die «sich vertiefende nukleare Krise, die
nicht nur die ganze menschliche Familie,
sondern auch unseren Planeten Erde
selbst zu zerstören droht, während heute
allein schon das Wettrüsten Millionen
von Leben durch konventionelle Kriege,
unterdrückerische Gewalt und massive
Armut auslöscht» (S. 11). Diese historisch

neuartige Bedrohung verlangt nach
einem neuen Herangehen, nach einem
grundlegenden Umdenken in zentralen
Fragen des internationalen Lebens. Die
Studienanleitung verweist auf Einsteins
berühmte Forderung nach einem neuen
Denken im Atomzeitalter und beschreibt
den Hirtenbrief selbst als «eine Einladung,

auf neue Weise zu denken» (S. 4).
In diesem Sinne wenden sich die

methodistischen Bischöfe gegen jedes Streben

nach militärischer Überlegenheit und
gegen die Strategie der Abschreckung.
Ein halbes Jahr vor dem Gipfeltreffen in
Reykjavik stellen sie fest, «dass der
Standpunkt der gegenwärtigen Administration,

über SDI nicht zu verhandeln,
zum Haupthindernis für irgendein neues
Abrüstungsabkommen mit der UdSSR
geworden ist» (S. 51). Sie treten für ein
Konzept gemeinsamer Sicherheit ein. «Im
Nuklearzeitalter kann es keine einseitige
Sicherheit geben. Weil unsere Verwund¬

barkeit wechselseitig ist, muss auch unsere
Sicherheit wechselseitig sein» (S. 46).

Was sie für die neue Situation fordern, ist
eine «Ethik der Reziprozität». Eine solche

neue Ethik müsse «geprägt sein
durch die Akzeptanz wechselseitiger
Verwundbarkeit, die Vision einer
gemeinsamen Sicherheit und die Eskalation

gegenseitigen Vertrauens statt
gegenseitiger Bedrohung» (S. 48).

Eine solche Ethik fordert eine möglichst

objektive und unvoreingenommene
Sicht der anderen Seite. Der Hirtenbrief

sieht in den gespannten Beziehungen

zwischen den USA und der Sowjetunion

ein wesentliches Hindernis bei der
Verbesserung der Weltsituation. Deshalb

ruft er vor allem die Kirchen auf, mit
ihren Kräften beizutragen, diese
Konfrontation zu überwinden. Sein Ansatzpunkt

ist der Antikommunismus. «Wir
sind zu der Überzeugung gelangt»,
schreiben die Bischöfe, «dass die zu
politischen und ideologischen Zwecken
manipulierte Furcht vor der Sowjetunion
wahrscheinlich auf seiten der USA das
Haupthindernis für konstruktive
Abrüstungsverhandlungen ist» (S. 17). Und
sie fügen hinzu, dass dieser Antikommunismus

die Wirklichkeit der Sowjetunion
und ihrer Bürger entstellt und verdunkelt.

Sie sind nicht unkritisch gegenüber
bestimmten Aspekten dieser Wirklichkeit.

Aber sie geben gleichzeitig ein
eindrucksvolles Beispiel dafür, wie die USA
die Sowjetunion sehen und verstehen
sollten: «Die Sowjetbürger scheinen fest
vereint in ihrem nationalen Stolz, in dem,
was sie im Blick auf Ökonomie und
Lebensstandard durch harte und opferreiche

Arbeit erreicht haben, in ihren
spektakulären Taten bei der Industrialisierung

und der Erschliessung des Kosmos
und in den eindrucksvollen Errungenschaften

ihrer Kunst, Architektur, Musik
und Literatur. Sie sind sichtbar
zusammengeschlossen in ihrer Leidenschaft für
Frieden, einen Frieden, der nicht auf
militärischer Unterlegenheit beruhen darf.
Diese Auffassung wurzelt in den bitteren

83



Erinnerungen an Invasionen in der
Vergangenheit und in der Neuzeit und an
erbarmungslose Kriege, in denen Millionen

hingeschlachtet und das Land
verwüstet wurden. Nichts in der Erfahrung
der Amerikaner kann mit dem Ausmass
russischen Leidens verglichen werden»
(S. 63).

Wenn der Hirtenbrief im Zeichen des
neuen Denkens die Abschreckung
ablehnt, so ist er doch realistisch genug, zu
«erkennen, dass sie nicht über Nacht
eliminiert werden kann» (Studienanleitung,

S. 17). Er sagt: «Die Ablehnung
atomarer Abschreckung bedeutet nicht
notwendig einseitige Abrüstung. Diejenigen,

die sich selbst als Nuklearpazifisten
verstehen, vertreten nicht eine wirklich

verantwortliche Position, wenn sie
nur Nein zu Nuklearwaffen sagen. Sie
müssen vielmehr teilnehmen an der
schwierigen politischen Aufgabe der
Ausarbeitung einer Strategie der schrittweisen

Rüstungsreduzierung» (S. 48).
Scharf setzen sich die Bischöfe mit

einem Phänomen auseinander, das die
Entwicklung eines neuen Denkens
besonders nachhaltig blockiert: der gezielten

Meinungsmanipulation mit Hilfe der
Massenmedien. Sie benennen auch die
Kräfte, in deren Interesse das geschieht:
den militärisch-industriellen Komplex,
der seine Parteigänger auch in den Bereichen

von Wissenschaft, Erziehung, Religion

und natürlich der Politik hat. «Wir
sind besonders besorgt darüber», heisst
es in dem Dokument, «dass dieses
Geflecht von Einfluss konstant dahin
tendiert, die öffentliche Meinung im Sinne
einer aggressiven Aussenpolitik und
zusätzlicher Militärausgaben zu prägen.
Die in die Multimillionen Dollar gehende

Unterstützung des Grosskapitals für
jene Denkfabriken, die eine harte Linie
vertreten, hat in einem alarmierenden
Ausmass zu Tatsachen-Manipulation
und offener Unwahrheit in den Massenmedien

geführt. Jene, die für Entspannung

und Rüstungsreduktion eintreten,
seien es Präsidenten oder Kongressabge¬

ordnete, Wissenschaftler oder religiöse
Führer, werden dagegen häufig unfair
und oft bösartig als naiv oder zu weich
gegenüber dem Kommunismus
karikiert» (S. 56). An einer anderen Stelle
nennt das Dokument eine solche von der
Regierungspropaganda verbreitete Lüge:

«Die Behauptung, dass die USA in
den siebziger Jahren ihr strategisches
Waffenarsenal abgebaut hätten, während

die Sowjets es aufbauten, ist eine
klare Unwahrheit» (S. 66).

Man ist immer wieder beeindruckt von
dem politischen Sachverstand, mit dem
hier Kirchenmänner reden.

II. Ein Beispiel für prophetisches Reden
in der Kirche
Solche Sachkenntnis haben sich die
Bischöfe in einem längeren Studien- und
Diskussionsprozess angeeignet. Der Plan
einer Äusserung der Bischöfe zur
Friedensfrage wurde schon Ende 1983 ins
Auge gefasst. Ein dafür eingesetzter
Ausschuss konsultierte Experten und
studierte einschlägige Dokumente anderer

Kirchen. Er legte Anfang 1985 eine
erste Ausarbeitung vor, die allen Bischöfen

mit dem Auftrag zugestellt wurde, in
ihrem Sprengel mit Kirchenvertretern
und Politikern die aufgeworfenen
Probleme zu diskutieren. Im Juli 1985 fand
in Washington ein zweitägiges Hearing
statt, bei dem 25 Experten in Rüstungsfragen,

Regierungsvertreter, Theologen
und Repräsentanten von kirchlichen und
säkularen Friedensbewegungen befragt
wurden. Bis zum November lag dann der
erste Entwurf vor, der vom Bischofsrat
erörtert und abermals bis zu seiner
endgültigen Verabschiedung zu kritischer
Stellungnahme freigegeben wurde.

Hinter dem Hirtenbrief steht also ein
erstaunlich breiter Meinungsbildungs-
prozess. Aber es wäre weit gefehlt,
erwartete man von ihm die Durchschnitts-
Meinung der etwa 13 Millionen Methodisten

in den USA. «Diese Botschaft», so

sagen es die Verfasser ausdrücklich, «will
nicht die Konsens-Meinung unserer Kir-

84



che wiedergeben.» Was will sie dann?
«Sie ist ein pastorales und prophetisches
Wort der Bischöfe an die Kirche. Sie ist
pastoral, weil wir als Bischöfe die Kirche
in Studium, Gebet und Aktion in dieser
Frage zu leiten versuchen. Sie ist prophetisch,

weil das Grundlagendokument
unsere Antwort auf das Wort Gottes ist. Sie
bringt unser Verständnis dieses Wortes
für unsere Welt zum jetzigen Zeitpunkt
der Geschichte zum Ausdruck» (S. 92f.).

Für jemanden, der gewohnt ist,
Verlautbarungen führender Vertreter des
deutschen Protestantismus zur Kenntnis
zu nehmen, ist dieser Brief eine erregende

Lektüre. Es fehlt ihm das Streben
nach Ausgewogenheit und diplomatischer

Verschlüsselung, das für politische
Äusserungen aus dem Raum des
deutschen Protestantismus weithin charakteristisch

ist. Er ist viel politischer in der
Analyse und in den Konsequenzen, die
zu ziehen sind. Aber sein Grund und
Quellort ist die Schrift, und deshalb kann
er frei sein von ängstlicher politischer
Rücksichtnahme, die nicht anecken will
und deshalb allgemein bleibt.

Hier haben Bischöfe das prophetische
Amt der Gemeinde wahrgenommen (vgl.
1. Kor. 14). Sie haben versucht, unsere
Weltsituation im Lichte des Wortes Gottes

zu beurteilen und von daher zu sagen,
wofür und wogegen sich Christen heute
zu entscheiden haben. Sie haben sich
nicht von den politischen Positionen
ihrer Informanten abhängig gemacht. Zu
diesen Informanten gehörte beispielsweise

auch Caspar Weinberger, der dem
erwähnten Hearing eine schriftliche
Stellungnahme zuleitete, sowie als treues
methodistisches Gemeindeglied
Brigadegeneral Robert R. Rankine jr., der zur
Zeit Spezialassistent der US-Luftwaffe
für SDI ist. In der Studienanleitung wird
unter Hinweis auf Jeremia 27 und 28 die
Rolle heutiger Meinungsmacher mit den
«Lügenpropheten» in Jerusalem um das
Jahr 594 verglichen, die den Ernst der
Lage und des göttlichen Gerichtes zu
vertuschen versuchten. In derselben

Weise, wie Jeremia damals gegen diese
falschen Propheten auftrat, wenden sich
heute die methodistischen Bischöfe
gegen dieses «Geflecht von Beeinflussung,
durch das systematisch die Wahrheit
über die Perspektiven des Friedens
zerstört wird. Die Wahrheit selbst ist Opfer
des Grosskapitals geworden. Nach intensivem

durch Gebet und Bereitschaft zur
Umkehr begleitetem Studium haben die
Bischöfe versucht, Gottes wahrhaftige
Botschaft für heute und hier zu erkennen.

Dabei erheben sie keinen Anspruch
auf endgültige und vollkommene Wahrheit.

Aber wenn Jeremia heute noch
etwas zu bedeuten hat, was wir glauben,
dann kann die ganze Frage nicht durch
eine Meinungsumfrage oder den Hinweis
auf die wichtigsten ökonomischen
Indikatoren erledigt werden. Das Reich Gottes

ist weder eine Demokratie noch das
Sitzungszimmer eines Grosskonzerns»
(S. 19). Wie wahr! Und deshalb «regiert»
in der Kirche, wenn sie wirklich Kirche
ist, das Wort Gottes.

Was aber heisst konkret, unsere Situation

im Lichte des Wortes Gottes zu
sehen? Beispielsweise, dass Abschreckung
nicht nur deshalb abgelehnt werden
muss, weil sie auf der Ebene des Politischen

und Militärischen nicht das
erreicht, was sie als ihr Ziel vorgibt: Sie
produziert statt grösserer Sicherheit
wachsende Unsicherheit. Der Hirtenbrief

beschreibt das Vertrauen auf die
Abschreckungskonzeption als «nuklearen

Götzendienst», weil Menschen sich
damit «die Ausübung des letzten Gerichtes

und die Macht zur Zerstörung anderer

Nationen anmassen» (S. 46). «Unser
Nein zum Nuklearkrieg und zur Anwendung

nuklearer Waffen ist mehr als eine
Sache ethischer Überlegung: es ist eine
Absage an den nuklearen Götzendienst,
der sich anmasst, die Souveränität des
Gottes des Friedens über alle Nationen
und Völker zu usurpieren. Vergeltendes
Gericht und Massenzerstörung sind
eindeutig gegen den Willen Gottes und die

85



moralische Ordnung der Schöpfung» (S.
13).

Prophetisches Reden schneidet aber
auch und vor allem ins eigene Fleisch. So
ist es auffällig, dass in dem ganzen
umfangreichen Dokument zwei Sachverhalte

nur beiläufig erwähnt werden, die in
der christlichen Friedensdiskussion in
unseren Bereichen einen hohen Stellenwert

haben. Hinsichtlich der
Kriegsdienstverweigerung wird ein Satz aus der
Erklärung der methodistischen
Generalkonferenz von 1976 zitiert, in dem die
Kirche ihre Unterstützung für alle diejenigen

erklärt, «die aus Gewissensgründen
die Vorbereitung für die Teilnahme

an bestimmten oder allen Kriegen
verweigern» (S. 32). Das wird besonders auf
eine selektive Verweigerung bezogen,
wobei der Vietnamkrieg als Beispiel
genannt wird. In der Studienanleitung
heisst es dann: «Die Bischöfe befürworten

nicht den Pazifismus als eine
Haltung, die von allen Christen eingenommen

werden sollte, sie anerkennen und
bestätigen aber seine Grundeinstellung
gegen Krieg und Gewalt» (S. 7). Das
bedeutet nicht eine Absage an die pazifistische

Tradition innerhalb der methodistischen

Kirche. Dahinter steht aber die
Einsicht, dass ein Pazifismus, der unpolitisch

bleibt und sich auf Verweigerung
des Waffendienstes beschränkt, kaum
zur Bewältigung der gegenwärtigen
Herausforderungen beitragen kann. «Wir
glauben», so führen die Bischöfe aus,
«dass die nukleare Krise fundamentale
Fragen des Glaubens aufwirft, die weder
von der pazifistischen Tradition noch von
der Tadition des gerechten Krieges her
angemessen beantwortet werden
können» (S. 13). Man ruft die Glieder der
Kirche auf, gemeinsam nach neuen
Antworten zu suchen, da die heutige Problematik

sich weder «bloss rationaler
Kalkulation noch der begrenzten Sicht der
privaten Gewissensüberzeugung» er-
schliesse. Was nötig sei, wäre eine «neue
Theologie des gerechten Friedens» (S.
36), die das Wesentliche beider Tradi¬

tionslinien aufnehmen und es gleichzeitig
transzendieren würde.

Im Blick auf die Menschenrechtsproblematik

ist der Tatbestand noch frappierender.

Der Begriff kommt auch nur einmal

vor, und zwar in dem folgenden Satz:
«Die sowjetische Definition der
Menschenrechte tendiert zur Betonung der
ökonomischen und sozialen Sicherheit»
(S. 63). Im Zusammenhang mit den USA
wird einmal von Bürgerrechten gesprochen,

und zwar in dem kritischen Hinweis

auf «offizielle Bemühungen, die
Bürgerrechts-Errungenschaften der letzten

beiden Dekaden rückgängig zu
machen» (S. 59). Dazu drei Bemerkungen:
1. Die methodistischen Bischöfe machen
einige Einwände gegen die innere Struktur

der Sowjetunion. Sie erwähnen einmal

kritisch die Situation in Afghanistan.
2. Aber sie sind offensichtlich der
Meinung, dass die USA im Blick auf die eigene

innere Lage kaum legitimiert ist,
international eine Menschenrechtsdiskussion

zu entfachen.
3. Vor allem aber machen sie in ihrem
Hirtenbrief nicht das kleinste
Zugeständnis an jene unsachgemässe, häufig
demagogische Verbindung von
Friedens- und Menschenrechtsfrage, die nur
darauf abzielt, Fortschritte in Richtung
Abrüstung und Entspannung zu verhindern.

Demagogisch ist das deshalb, weil
die Erfahrungen der letzten Jahre
eindeutig erwiesen haben, dass es
Fortschritte bei der Verwirklichung der
Menschenrechte immer nur dann gegeben
hat, wenn die Tendenz zur weiteren
Militarisierung gestoppt und die Entspannung

vorangebracht wurden.

III. Ein Beispiel für den konziliaren
Prozess für Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung
Die Studienanleitung nennt drei Ziele,
die die Bischöfe mit der Verabschiedung
des Grundlagendokumentes verfolgten.
Sie wollten:
« 1. eindeutig ihre Sicht der Probleme der
nuklearen Krise und eines gerechten

86



Friedens formulieren,
2. eine umfassende und faire Diskussion
dieser Probleme in der gesamten Kirche
in Gang bringen, die auch die Möglichkeit

zur Erörterung anderer Überzeugungen

einschliesst,
3. alle, die sich Methodisten nennen,
dringend aufrufen, für all das tätig zu
werden, was der Friede erfordert» (S.
10).

Es geht den Verfassern also um die
Einleitung eines umfassenden Diskussions-

und Meinungsbildungsprozesses,
der möglichst alle Gemeinden erfassen
soll, damit alle Glieder der Kirche in die
Lage kommen, in weltlich-politischen
Zusammenhängen für den Frieden in der
Welt zu wirken. Dies aber dürfte identisch

sein mit dem, worum es in jenem
konziliaren Prozess für Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung
geht, der vom Ökumenischen Rat der
Kirchen zur Vorbereitung auf eine
Weltkonferenz im Jahre 1990 angeregt wurde.
Der methodistische Hirtenbrief ist ein
exemplarischer Beitrag dazu, der
eindeutig beim Frieden die Priorität setzt
und der gleichzeitig unterstreicht, dass es
in einem solchen Prozess um eine
Verbindlichkeit geht, die sich aus dem
«Bund des Friedens» ergibt, den Gott
mit dem Volk des Alten Testamentes
geschlossen hat und der heute erneuert
werden muss. Es wird dabei vor allem auf
Jes. 54, 10 und Hes. 37, 26 verwiesen (S.
25). Solche Verbindlichkeit kann nur
dort wachsen, wo man das Wort der Bibel

als letzten Massstab für christliches
Handeln ernst nimmt und wo man
gemeinsam versucht, im Lichte dieses Wortes

Handlungsanweisungen für unsere
Situation zu gewinnen.

Der Hirtenbrief betont die spirituelle
Seite dieses Prozesses, wenn er
«Friedenstiften als heiligen Ruf des Evangeliums»

beschreibt, der Christen zu
«Evangelisten des Shalom» mache. Er
sagt: «Friedenstiften ist letztlich eine
geistliche Sache; es zwingt zu Umkehr
von Geist und Herz. Das Gebet ist die

Rüstung des Geistes, das uns demütig
macht und zugleich Kraft gibt, Instrumente

des Friedens zu sein, der nicht unser

eigener ist» (S. 20).
Mit dem gleichen Nachdruck

unterstreicht der Hirtenbrief aber auch diepo-
litbche Seite christlichen Friedenswirkens:

«Friedenstiften ist unvermeidlich
politisch. Eine der wichtigsten Aufgaben
christlichen Friedenstiftens ist es,
Menschen für das politische Amt zuzurüsten»
(S. 88). Zwar haben Laien im Methodismus

eine ungleich grössere Rolle gespielt
als in anderen Denominationen. Trotzdem

kritisiert der Hirtenbrief ihre
ungenügende Durchschlagskraft - nicht so
sehr hinsichtlich innerkirchlicher
Verantwortlichkeiten, sondern was das
«öffentliche christliche Zeugnis in den
Bereichen der Arbeitswelt und der
Wahrnehmung staatsbürgerlicher Verantwortung»

betrifft (S. 87). Hier wird energisch

Abhilfe verlangt: etwa durch
kontinuierliche Studienarbeit oder durch
Einrichtung eines Friedensarbeitskreises in
jeder Gemeinde in der Tradition der von
John Wesley begründeten
«Klassversammlungen».

Der Hirtenbrief empfiehlt, das besondere

Erbe der methodistischen Tradition
unter dem Stichwort «World Parish»
(Weltgemeinde) fruchtbar zu machen.
Die methodistische Kirche hat sich von
Anfang an nicht als Nationalkirche
organisiert. «Die Welt ist mein Kirchenspiel»,

war einer der Grundsätze, nach
denen Kirchengründer John Wesley
arbeitete, so dass die Kirche sich in einer
multinationalen Struktur entwickelte.
Das, so meinen die Verfasser, mache sie
besonders geeignet, das um des Friedens
willen notwendige Miteinander aller
Menschen und Völker zu fördern. Von
daher schenkt die Kirche der Unterstützung

der UNO grosse Aufmerksamkeit,
wovon auch einige Passagen des Briefes
zeugen.

Die Bischöfe wissen, dass der Friede
auf Erden nicht vom Himmel fällt,
sondern dass «selbst eine nur teilweise Ver-

87



wirklichung unserer Vision von einer
gerechten und friedlichen Weltgemeinschaft

einen langanhaltenden harten
Kampf erfordert» (S. 74). Dazu wollen
sie Mut machen. Dabei stellen sie dankbar

fest, dass Schritte dahin schon getan

sind: «Die Kirche Jesu Christi ist gesegnet

mit neuen Schwärmen von Friedenstiftern

auf allen Erdteilen» (S. 10). Wieviele

Bischöfe anderer Kirchen können
einen solchen Satz mitsprechen?

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Wer distanziert sich vom Rechtsstaat?

Die «Lehren aus dem neusten ,Fall
Boldern'», die ich im Januarheft als «Zeichen

der Zeit» veröffentlicht habe, sind
nicht überall auf dasselbe Wohlwollen
gestossen, das vielen Zuschriften von Seiten

unserer Leserinnen und Leser zu
entnehmen war. K.M. (Kurt Müller),
Inlandredaktor der NZZ, rubriziert mich in
seinem Blatt (778. Februar 1987) unter
die Spezies der «hemmungslos-wehleidigen

Kritiker». Meine Kritik an einem
Rechtsbürgertum, das nicht bereit ist,
seine ideologische Schützenhilfe für den
Staatsterrorismus der westlichen Supermacht

«von Vietnam bis Nicaragua» zu
überdenken, wird von K.M. als
«Giftspritze» eines «linken ideologischen
Eiferers» kommentiert. Und schon folgt
die Reaktion, die ich als «Ablenkungs-
Inquisition» bezeichnet habe: Wer hier
von «Staatsterrorismus» spricht, der
distanziert sich vom «Rechtsstaat». Denn
erstens gibt es diesen Staatsterrorismus
nicht, weil zweitens jede Gewalt, die von
einer westlichen Demokratie ausgeht,
rechtsstaatlich in Ordnung ist. Wer gar
aus diesem Staatsterrorismus den Terrorismus

von unten erklärt (nicht rechtfertigt!),

der muss geistig kopfstehen. Für
K.M. immerhin ein Thema mit
Weiterungen: «Man könnte diesen geistigen
Kopfstand mit einem ironischen
Kopfschütteln abtun, wenn er nicht die extre¬

me Spitze eines Eisbergs wäre, auf dem
zahlreiche linke Intellektuelle auf innere
Distanz zum liberalen Rechtsstaat in seiner

realen Existenz in der Schweiz und
auch in der Bundesrepublik Deutschland
gegangen sind. Ausgangspunkt sind dabei

vielfach unterschiedliche Auffassungen

zu konkreten politischen Fragen wie
etwa zur Asylpolitik, zu Nicaragua oder
zu Südafrika, aber im Kern wird die
bürgerliche Grundhaltung anvisiert.»

Es ist für das vornehme Blatt an der
Falkenstrasse doch eher aussergewöhn-
lich, dass einer seiner Chefredaktoren
diesem Jargon verfällt und zusammen
mit der Contenance auch noch die Klarheit

des Gedankens verliert. Der ganze
Artikel gerät zum Rundumschlag gegen
sämtliche Reizwörter, die K.M. zur Zeit
geistige Verdauungsbeschwerden bereiten,

vom «Staatsterrorismus» über den
«anwaltschaftlichen Journalismus» bis
zur «Postmoderne». Ich beschränke
mich auf den von K.M. erhobenen
Vorwurf der «inneren Distanz» linker
Intellektueller «zum liberalen Rechtsstaat»,
weil darin ein Verständnis von «Rechtsstaat»

sich ausdrückt, das mit der
ursprünglichen, der herrschaftskritischen
Funktion des Begriffs nichts mehr zu tun
hat. Ich sage das ohne polemische
Absicht, aber in Sorge um die politische
Kultur in unserem Land, zumal das

88


	Zum Hirtenbrief der methodistischen Bischöfe in den USA

