Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 3

Artikel: Zum Hirtenbrief der methodistischen Bischofe in den USA
Autor: Ordnung, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Carl Ordnung

Zum Hirtenbrief der methodistischen Bischofe

in den USA

Als der methodistische Theologe Clif-
ford Green aus Hartford (USA) Anfang
Februar 1986 auf dem V. Okumenischen
Symposium zu Friedensfragen an der
Humboldt-Universitat in Berlin iiber
«Konsequenzen aus Bonhoeffers Theo-
logie fur das Handeln in einer bedrohten
Welt» referierte, stellte er zum erstenmal
einer grosseren Offentlichkeit von Kir-
che und Gesellschaft der DDR einen
Friedenshirtenbrief methodistischer Bi-
schofe vor, der damals in seinem ersten
Entwurf vorlag. Er unterstrich die vier
abrustungspolitischen Forderungen, die
im Zentrum dieses Briefes stehen:

1. Umfassendes Atomtestverbot als er-
ster Schritt auf dem Weg zu einem wech-
selseitigen, uberpriifbaren Einfrieren der
Produktion und Stationierung nuklearer
Waffen.

2. Konsolidierung der bestechenden bila-
teralen Vertrage wie ABM und SALT II.
3. Verbot aller offensiven und defensi-
ven Weltraumwaffen.

4. Vertrag iiber den Verzicht auf den
Ersteinsatz von Nuklearwaffen, verbun-
den mit dem Riickzug nuklearer Ge-
fechtsfeldwaffen.

Drei Wochen nach den Vorschldagen
Michail Gorbatschows (vom 15. Januar
1986) fiir eine atomwaffenfreie Welt bis
zum Jahr 2000 kommentierte der ameri-
kanische Theologe diese Aufzihlung mit
der Bemerkung, ihm scheine, dass Gor-
batschow den Entwurf des bischoflichen
Hirtenbriefes gelesen haben miisse. In
der Tat: Das zeichnet die sowjetischen
Vorschlage seit 6. August 1985 aus, dass
sie alle wichtigen Forderungen der Frie-
densbewegung, vor allem auch ihres
christlichen Teils, aufgenommen haben.

82

In der Art und Weise, wie Kirchen heute
diese Vorschlage unterstiitzen, zeigt sich,
wie ernst sie ihre eigenen Forderungen
nehmen.

Inzwischen liegt die endgultige Fas-
sung des Hirtenbriefes unter dem Titel
«In Verteidigung der Schopfung — die
nukleare Krise und ein gerechter Frie-
den»* vor. Sie wurde Anfang Mai 1986
auf der Sitzung des Bischofsrates der
Vereinigten Methodistischen Kirche ver-
abschiedet, zu dessen uber 100 Mitglie-
dern iibrigens auch 20 Bischofe gehoren,
die nicht Burger der USA sind. Die vier
Forderungen sind unverandert geblie-
ben. Auf die sowjetischen Vorschlage
konnte sich der folgende Satz beziehen:
«Bedauerlicherweise sind kiirzlich er-
folgte Beschrankungen der Sowjetunion
(im Wettrusten) von seiten der USA
nicht positiv beantwortet worden» (S.
77).

Zusammen mit dem Hirtenbrief hat
die Vereinigte Methodistische Kirche ei-
ne «Anleitung zu Studium und Aktion»
herausgebracht. Diese enthalt Anregun-
gen zur Diskussion der verschiedenen
Aspekte des Grundlagendokumentes.
Dabei wird der Lektiire biblischer Texte
und der Vergegenwartigung der metho-
distischen Friedenstradition besondere
Aufmerksamkeit gewidmet.

Der methodistische Hirtenbrief stellt
sich in die Reihe jener Friedens-State-
ments der grossen US-Kirchen, die vom
«Neuen Ruf zum Friedenstiften» der hi-

* In Defense of Creation, Foundation Document,
Nashville 1986, und: In Defense of Creation, Guide
for Study and Action, Nashville 1986. Die Zitate
sind in der Ubersetzung des Verfassers diesen bei-
den Dokumenten entnommen.



storischen Friedenskirchen iiber ahnli-
che Aussagen der Presbyterianer und der
Lutheraner bis zum Hirtenbrief der ka-
tholischen Bischofe reichen. An man-
chen Punkten geht er sowohl theologisch
als auch politisch tiber diese Statements
hinaus. Ich halte ihn fir beispielhaft, und
zwar in dreierlei Hinsicht:

— Er ist ein Beispiel fiir neues Denken
im Atomzeitalter,

— er ist ein Beispiel fir prophetisches
Reden in der Kirche,

— er ist ein Beispiel fiir den konziliaren
Prozess fiir Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schopfung.

I. Ein Beispiel fur neues Denken
im Atomzeitalter

Ausgangspunkt fur den Hirtenbrief ist
die «sich vertiefende nukleare Krise, die
nicht nur die ganze menschliche Familie,
sondern auch unseren Planeten Erde
selbst zu zerstoren droht, wahrend heute
allein schon das Wettriisten Millionen
von Leben durch konventionelle Kriege,
unterdriickerische Gewalt und massive
Armut ausloscht» (S. 11). Diese histo-
risch neuartige Bedrohung verlangt nach
einem neuen Herangehen, nach einem
grundlegenden Umdenken in zentralen
Fragen des internationalen Lebens. Die
Studienanleitung verweist auf Einsteins
beriihmte Forderung nach einem neuen
Denken im Atomzeitalter und beschreibt
den Hirtenbrief selbst als «eine Einla-
dung, auf neue Weise zu denken» (S. 4).

In diesem Sinne wenden sich die me-
thodistischen Bischofe gegen jedes Stre-
ben nach militirischer Zﬁaerlegenheit und
gegen die Strategie der Abschreckung.
Ein halbes Jahr vor dem Gipfeltreffen in
Reykjavik stellen sie fest, «dass der
Standpunkt der gegenwartigen Admini-
stration, iiber SDI nicht zu verhandeln,
zum Haupthindernis fiir irgendein neues
Abriistungsabkommen mit der UdSSR
geworden ist» (S. 51). Sie treten fiir ein
Konzept gemeinsamer Sicherheit ein. «Im
Nuklearzeitalter kann es keine einseitige
Sicherheit geben. Weil unsere Verwund-

barkeit wechselseitig ist, muss auch unse-
re Sicherheit wechselseitig sein» (S. 46).
Was sie fiir die neue Situation fordern, ist
eine «Ethik der Reziprozitdt». Eine sol-
che neue Ethik musse «gepragt sein
durch die Akzeptanz wechselseitiger
Verwundbarkeit, die Vision einer ge-
meinsamen Sicherheit und die Eskala-
tion gegenseitigen Vertrauens statt ge-
genseitiger Bedrohung» (S. 48).

Eine solche Ethik fordert eine mog-
lichst objektive und unvoreingenomme-
ne Sicht der anderen Seite. Der Hirten-
brief sieht in den gespannten Beziehun-
gen zwischen den USA und der Sowjet-
union ein wesentliches Hindernis bei der
Verbesserung der Weltsituation. Des-
halb ruft er vor allem die Kirchen auf, mit
ihren Kraften beizutragen, diese Kon-
frontation zu Uberwinden. Sein Ansatz-
punkt ist der Anfikommunismus. «Wir
sind zu der Uberzeugung gelangt»,
schreiben die Bischofe, «dass die zu poli-
tischen und ideologischen Zwecken ma-
nipulierte Furcht vor der Sowjetunion
wahrscheinlich auf seiten der USA das
Haupthindernis fiir konstruktive Abri-
stungsverhandlungen ist» (S. 17). Und
sie figen hinzu, dass dieser Antikommu-
nismus die Wirklichkeit der Sowjetunion
und ihrer Burger entstellt und verdun-
kelt. Sie sind nicht unkritisch gegentiber
bestimmten Aspekten dieser Wirklich-
keit. Aber sie geben gleichzeitig ein ein-
drucksvolles Beispiel dafur, wie die USA
die Sowjetunion sehen und verstehen
sollten: «Die Sowjetblirger scheinen fest
vereint in ihrem nationalen Stolz, in dem,
was sie im Blick auf Okonomie und Le-
bensstandard durch harte und opferrei-
che Arbeit erreicht haben, in ihren spek-
takularen Taten bei der Industrialisie-
rung und der Erschliessung des Kosmos
und in den eindrucksvollen Errungen-
schaften ihrer Kunst, Architektur, Musik
und Literatur. Sie sind sichtbar zusam-
mengeschlossen in ihrer Leidenschaft fur
Frieden, einen Frieden, der nicht auf mi-
litarischer Unterlegenheit beruhen darf.
Diese Auffassung wurzelt in den bitteren

83



Erinnerungen an Invasionen in der Ver-
gangenheit und in der Neuzeit und an er-
barmungslose Kriege, in denen Millio-
nen hingeschlachtet und das Land ver-
wustet wurden. Nichts in der Erfahrung
der Amerikaner kann mit dem Ausmass
russischen Leidens verglichen werden»
(S. 63).

Wenn der Hirtenbrief im Zeichen des
neuen Denkens die Abschreckung ab-
lehnt, so ist er doch realistisch genug, zu
«erkennen, dass sie nicht iiber Nacht eli-
miniert werden kann» (Studienanlei-
tung, S. 17). Er sagt: «Die Ablehnung
atomarer Abschreckung bedeutet nicht
notwendig einseitige Abristung. Dieje-
nigen, die sich selbst als Nuklearpazifi-
sten verstehen, vertreten nicht eine wirk-
lich verantwortliche Position, wenn sie
nur Nein zu Nuklearwaffen sagen. Sie
mussen vielmehr teilnehmen an der
schwierigen politischen Aufgabe der
Ausarbeitung einer Strategie der schritt-
weisen Riistungsreduzierung» (S. 48).

Scharf setzen sich die Bischofe mit ei-
nem Phianomen auseinander, das die
Entwicklung eines neuen Denkens be-
sonders nachhaltig blockiert: der geziel-
ten Meinungsmanipulation mit Hilfe der
Massenmedien. Sie benennen auch die
Krifte, in deren Interesse das geschicht:
den militarisch-industriellen ‘Komplex,
der seine Parteiganger auch in den Berei-
chen von Wissenschaft, Erziehung, Reli-
gion und naturlich der Politik hat. «Wir
sind besonders besorgt dartiber», heisst
es in dem Dokument, «dass dieses Ge-
flecht von Einfluss konstant dahin ten-
diert, die offentliche Meinung im Sinne
einer aggressiven Aussenpolitik und zu-
satzlicher Militarausgaben zu pragen.
Die in die Multimillionen Dollar gehen-
de Unterstutzung des Grosskapitals fiir
jene Denkfabriken, die eine harte Linie
vertreten, hat in einem alarmierenden
Ausmass zu Tatsachen-Manipulation
und offener Unwahrheit in den Massen-
medien gefiihrt. Jene, die fiir Entspan-
nung und Ristungsreduktion eintreten,
seien es Prasidenten oder Kongressabge-

84

ordnete, Wissenschaftler oder religiose
Fihrer, werden dagegen hdufig unfair
und oft bosartig als naiv oder zu weich
gegenuber dem Kommunismus kari-
kiert» (S. 56). An einer anderen Stelle
nennt das Dokument eine solche von der
Regierungspropaganda verbreitete Lu-
ge: «Die Behauptung, dass die USA in
den siebziger Jahren ihr strategisches
Walffenarsenal abgebaut hatten, wah-
rend die Sowjets es aufbauten, ist eine
klare Unwahrheit» (S. 66).

Man ist immer wieder beeindruckt von
dem politischen Sachverstand, mit dem
hier Kirchenménner reden.

II. Ein Beispiel fiir prophetisches Reden
in der Kirche

Solche Sachkenntnis haben sich die Bi-
schofe in einem langeren Studien- und
Diskussionsprozess angeeignet. Der Plan
einer Ausserung der Bischofe zur Frie-
densfrage wurde schon Ende 1983 ins
Auge gefasst. Ein dafiir eingesetzter
Ausschuss konsultierte Experten und
studierte einschliagige Dokumente ande-
rer Kirchen. Er legte Anfang 1985 eine
erste Ausarbeitung vor, die allen Bischo-
fen mit dem Auftrag zugestellt wurde, in
threm Sprengel mit Kirchenvertretern
und Politikern die aufgeworfenen Pro-
bleme zu diskutieren. Im Juli 1985 fand
in Washington ein zweitagiges Hearing
statt, bei dem 25 Experten in Rustungs-
fragen, Regierungsvertreter, Theologen
und Représentanten von kirchlichen und
sakularen Friedensbewegungen befragt
wurden. Bis zum November lag dann der
erste Entwurf vor, der vom Bischofsrat
erortert und abermals bis zu seiner end-
gultigen Verabschiedung zu kritischer
Stellungnahme freigegeben wurde.
Hinter dem Hirtenbrief steht also ein
erstaunlich breiter Meinungsbildungs-
prozess. Aber es ware weit gefehlt, er-
wartete man von ithm die Durchschnitts-
Meinung der etwa 13 Millionen Metho-
disten in den USA. «Diese Botschaft», so
sagen es die Verfasser ausdriicklich, «will
nicht die Konsens-Meinung unserer Kir-



che wiedergeben.» Was will sie dann?
«Sie ist ein pastorales und prophetisches
Wort der Bischofe an die Kirche. Sie ist
pastoral, weil wir als Bischofe die Kirche
in Studium, Gebet und Aktion in dieser
Frage zu leiten versuchen. Sie ist prophe-
tisch, weil das Grundlagendokument un-
sere Antwort auf das Wort Gottes ist. Sie
bringt unser Verstandnis dieses Wortes
fur unsere Welt zum jetzigen Zeitpunkt
der Geschichte zum Ausdruck» (S. 92f.).

Fiir jemanden, der gewohnt ist, Ver-
lautbarungen fuhrender Vertreter des
deutschen Protestantismus zur Kenntnis
zu nehmen, ist dieser Brief eine erregen-
de Lektire. Es fehlt thm das Streben
nach Ausgewogenheit und diplomati-
scher Verschliisselung, das fiir politische
Ausserungen aus dem Raum des deut-
schen Protestantismus weithin charakte-
ristisch ist. Er ist viel politischer in der
Analyse und in den Konsequenzen, die
zu ziehen sind. Aber sein Grund und
Quellort ist die Schrift, und deshalb kann
er frei sein von &dngstlicher politischer
Riicksichtnahme, die nicht anecken will
und deshalb allgemein bleibt.

Hier haben Bischofe das prophetische
Amt der Gemeinde wahrgenommen (vgl.
1. Kor. 14). Sie haben versucht, unsere
Weltsituation im Lichte des Wortes Got-
tes zu beurteilen und von daher zu sagen,
wofur und wogegen sich Christen heute
zu entscheiden haben. Sie haben sich
nicht von den politischen Positionen ih-
rer Informanten abhédngig gemacht. Zu
diesen Informanten gehorte beispiels-
weise auch Caspar Weinberger, der dem
erwahnten Hearing eine schriftliche Stel-
lungnahme zuleitete, sowie als treues
methodistisches Gemeindeglied Briga-
degeneral Robert R. Rankine jr., der zur
Zeit Spezialassistent der US-Luftwaftfe
fir SDI ist. In der Studienanleitung wird
unter Hinweis auf Jeremia 27 und 28 die
Rolle heutiger Meinungsmacher mit den
«Lugenpropheten» in Jerusalem um das
Jahr 594 verglichen, die den Ernst der
Lage und des gottlichen Gerichtes zu
vertuschen versuchten. In derselben

Weise, wie Jeremia damals gegen diese
falschen Propheten auftrat, wenden sich
heute die methodistischen Bischofe ge-
gen dieses «Geflecht von Beeinflussung,
durch das systematisch die Wahrheit
iber die Perspektiven des Friedens zer-
stort wird. Die Wahrheit selbst ist Opfer
des Grosskapitals geworden. Nach inten-
sivem durch Gebet und Bereitschaft zur
Umkehr begleitetem Studium haben die
Bischofe versucht, Gottes wahrhaftige
Botschaft fir heute und hier zu erken-
nen. Dabei erheben sie keinen Anspruch
auf endgiiltige und vollkommene Wahr-
heit. Aber wenn Jeremia heute noch et-
was zu bedeuten hat, was wir glauben,
dann kann die ganze Frage nicht durch
eine Meinungsumfrage oder den Hinweis
auf die wichtigsten okonomischen Indi-
katoren erledigt werden. Das Reich Got-
tes ist weder eine Demokratie noch das
Sitzungszimmer eines (Grosskonzerns»
(S. 19). Wie wahr! Und deshalb «regiert»
in der Kirche, wenn sie wirklich Kirche
ist, das Wort Gottes.

Was aber heisst konkret, unsere Situa-
tion im Lichte des Wortes Gottes zu se-
hen? Beispielsweise, dass Abschreckung
nicht nur deshalb abgelehnt werden
muss, weil sie auf der Ebene des Politi-
schen und Militarischen nicht das er-
reicht, was sie als ihr Ziel vorgibt: Sie
produziert statt grosserer Sicherheit
wachsende Unsicherheit. Der Hirten-
brief beschreibt das Vertrauen auf die
Abschreckungskonzeption als «nuklea-
ren Gotzendienst», weil Menschen sich
damit «die Ausubung des letzten Gerich-
tes und die Macht zur Zerstorung ande-
rer Nationen anmassen» (S. 46). «Unser
Nein zum Nuklearkrieg und zur Anwen-
dung nuklearer Waffen ist mehr als eine
Sache ethischer Uberlegung: es ist eine
Absage an den nuklearen Gotzendienst,
der sich anmasst, die Souveranitidt des
Gottes des Friedens uiber alle Nationen
und Volker zu usurpieren. Vergeltendes
Gericht und Massenzerstorung sind ein-
deutig gegen den Willen Gottes und die

85



moralische Ordnung der Schopfung» (S.
13).

Prophetisches Reden schneidet aber
auch und vor allem ins eigene Fleisch. So
1st es auffallig, dass in dem ganzen um-
fangreichen Dokument zwei Sachverhal-
te nur beilaufig erwdhnt werden, die in
der christlichen Friedensdiskussion in
unseren Bereichen einen hohen Stellen-
wert haben. Hinsichtlich der Kriegs-
dienstverweigerung wird ein Satz aus der
Erklarung der methodistischen General-
konferenz von 1976 zitiert, in dem die
Kirche ihre Unterstutzung fiir alle dieje-
nigen erklart, «die aus Gewissensgriin-
den die Vorbereitung fiir die Teilnahme
an bestimmten oder allen Kriegen ver-
weigern» (S. 32). Das wird besonders auf
eine selektive Verweigerung bezogen,
wobei der Vietnamkrieg als Beispiel ge-
nannt wird. In der Studienanleitung
heisst es dann: «Die Bischofe befiirwor-
ten nicht den Pazifismus als eine Hal-
tung, die von allen Christen eingenom-
men werden sollte, sie anerkennen und
bestdtigen aber seine Grundeinstellung
gegen Krieg und Gewalt» (S. 7). Das be-
deutet nicht eine Absage an die pazifisti-
sche Tradition innerhalb der methodisti-
schen Kirche. Dahinter steht aber die
Einsicht, dass ein Pazifismus, der unpoli-
tisch bleibt und sich auf Verweigerung
des Waffendienstes beschrankt, kaum
zur Bewaltigung der gegenwartigen Her-
ausforderungen beitragen kann. «Wir
glauben», so fithren die Bischofe aus,
«dass die nukleare Krise fundamentale
Fragen des Glaubens aufwirft, die weder
von der pazifistischen Tradition noch von
der Tadition des gerechten Krieges her
angemessen beantwortet werden kon-
nen» (S. 13). Man ruft die Glieder der
Kirche auf, gemeinsam nach neuen Ant-
worten zu suchen, da die heutige Proble-
matik sich weder «bloss rationaler Kal-
kulation noch der begrenzten Sicht der
privaten Gewissensiiberzeugung» er-
schliesse. Was notig sei, ware eine «neue
Theologie des gerechten Friedens» (8.
36), die das Wesentliche beider Tradi-

86

tionslinien aufnehmen und es gleichzeitig
transzendieren wiirde.

Im Blick auf die Menschenrechtspro-

blematik ist der Tatbestand noch frappie-
render. Der Begriff kommt auch nur ein-
mal vor, und zwar in dem folgenden Satz:
«Die sowjetische Definition der Men-
schenrechte tendiert zur Betonung der
Okonomischen und sozialen Sicherheit»
(S. 63). Im Zusammenhang mit den USA
wird einmal von Birgerrechten gespro-
chen, und zwar in dem kritischen Hin-
weis auf «offizielle Bemiihungen, die
Burgerrechts-Errungenschaften der letz-
ten beiden Dekaden ruckgangig zu ma-
chen» (S. 59). Dazu drei Bemerkungen:
1. Die methodistischen Bischofe machen
einige Einwande gegen die innere Struk-
tur der Sowjetunion. Sie erwahnen ein-
mal kritisch die Situation in Afghanistan.
2. Aber sie sind offensichtlich der Mei-
nung, dass die USA im Blick auf die eige-
ne mnere Lage kaum legitimiert ist, in-
ternational eine Menschenrechtsdiskus-
sion zu entfachen.
3. Vor allem aber machen sie in ihrem
Hirtenbrief nicht das kleinste Zuge-
standnis an jene unsachgemasse, haufig
demagogische Verbindung von Frie-
dens- und Menschenrechtsfrage, die nur
darauf abzielt, Fortschritte in Richtung
Abrustung und Entspannung zu verhin-
dern. Demagogisch ist das deshalb, weil
die Erfahrungen der letzten Jahre ein-
deutig erwiesen haben, dass es Fort-
schritte bei der Verwirklichung der Men-
schenrechte immer nur dann gegeben
hat, wenn die Tendenz zur weiteren Mili-
tarisierung gestoppt und die Entspan-
nung vorangebracht wurden.

II1. Ein Beispiel fiir den konziliaren
Prozess fiir Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schopfung

Die Studienanleitung nennt drei Ziele,
die die Bischofe mit der Verabschiedung
des Grundlagendokumentes verfolgten.
Sie wollten:

«1. eindeutig ihre Sicht der Probleme der
nuklearen Krise und eines gerechten



Friedens formulieren,

2. eine umfassende und faire Diskussion
dieser Probleme in der gesamten Kirche
in Gang bringen, die auch die Moglich-
keit zur Erorterung anderer Uberzeu-
gungen einschliesst,

3. alle, die sich Methodisten nennen,
dringend aufrufen, fiir all das tatig zu
werden, was der Friede erfordert» (S.
10).

Es geht den Verfassern also um die
Einleitung eines umfassenden Diskus-
sions- und Meinungsbildungsprozesses,
der moglichst alle Gemeinden erfassen
soll, damit alle Glieder der Kirche in die
Lage kommen, in weltlich-politischen
Zusammenhéngen fiir den Frieden in der
Welt zu wirken. Dies aber diirfte iden-
tisch sein mit dem, worum es in jenem
konziliaren Prozess fiir Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schopfung
geht, der vom Okumenischen Rat der
Kirchen zur Vorbereitung auf eine Welt-
konferenz im Jahre 1990 angeregt wurde.
Der methodistische Hirtenbrief ist ein
exemplarischer Beitrag dazu, der ein-
deutig beim Frieden die Prioritat setzt
und der gleichzeitig unterstreicht, dass es
in einem solchen Prozess um eine Ver-
bindlichkeit geht, die sich aus dem
«Bund des Friedens» ergibt, den Gott
mit dem Volk des Alten Testamentes ge-
schlossen hat und der heute erneuert
werden muss. Es wird dabei vor allem auf
Jes. 54, 10 und Hes. 37, 26 verwiesen (S.
25). Solche Verbindlichkeit kann nur
dort wachsen, wo man das Wort der Bi-
bel als letzten Massstab fur christliches
Handeln ernst nimmt und wo man ge-
meinsam versucht, im Lichte dieses Wor-
tes Handlungsanweisungen fur unsere
Situation zu gewinnen.

Der Hirtenbrief betont die spirituelle
Seite dieses Prozesses, wenn er «Frie-
denstiften als heiligen Ruf des Evange-
liums» beschreibt, der Christen zu
«Evangelisten des Shalom» mache. Er
sagt: «Friedenstiften ist letztlich eine
geistliche Sache; es zwingt zu Umkehr
von Geist und Herz. Das Gebet ist die

Rustung des Geistes, das uns demilitig
macht und zugleich Kraft gibt, Instru-
mente des Friedens zu sein, der nicht un-
ser eigener ist» (S. 20).

Mit dem gleichen Nachdruck unter-
streicht der Hirtenbrief aber auch die po-
litische Seite christlichen Friedenswir-
kens: «Friedenstiften ist unvermeidlich
politisch. Eine der wichtigsten Aufgaben
christlichen Friedenstiftens ist es, Men-
schen fur das politische Amt zuzurusten»
(S. 88). Zwar haben Laien im Methodis-
mus eine ungleich grossere Rolle gespielt
als in anderen Denominationen. Trotz-
dem kritisiert der Hirtenbrief ihre unge-
nugende Durchschlagskraft — nicht so
sehr hinsichtlich innerkirchlicher Ver-
antwortlichkeiten, sondern was das «0of-
fentliche christliche Zeugnis in den Be-
reichen der Arbeitswelt und der Wahr-
nehmung staatsbiirgerlicher Verantwor-
tung» betrifft (S. 87). Hier wird ener-
gisch Abhilfe verlangt: etwa durch konti-
nuierliche Studienarbeit oder durch Ein-
richtung eines Friedensarbeitskreises in
jeder Gemeinde in der Tradition der von
John Wesley begriindeten «Klassver-
sammlungen».

Der Hirtenbrief empfiehlt, das beson-
dere Erbe der methodistischen Tradition
unter dem Stichwort «World Parish»
(Weltgemeinde) fruchtbar zu machen.
Die methodistische Kirche hat sich von
Anfang an nicht als Nationalkirche orga-
nisiert. «Die Welt ist mein Kirchen-
spiel», war einer der Grundsatze, nach
denen Kirchengriinder John Wesley ar-
beitete, so dass die Kirche sich in einer
multinationalen Struktur entwickelte.
Das, so meinen die Verfasser, mache sie
besonders geeignet, das um des Friedens
willen notwendige Miteinander aller
Menschen und Volker zu fordern. Von
daher schenkt die Kirche der Unterstiit-
zung der UNO grosse Aufmerksamkeit,
wovon auch einige Passagen des Briefes
zeugen.

Die Bischofe wissen, dass der Friede
auf Erden nicht vom Himmel fallt, son-
dern dass «selbst eine nur teilweise Ver-

87



wirklichung unserer Vision von einer ge-
rechten und friedlichen Weltgemein-
schaft einen langanhaltenden harten
Kampf erfordert» (S. 74). Dazu wollen
sie Mut machen. Dabei stellen sie dank-
bar fest, dass Schritte dahin schon getan

sind: «Die Kirche Jesu Christi ist geseg-
net mit neuen Schwarmen von Frieden-
stiftern auf allen Erdteilen» (S. 10). Wie-
viele Bischofe anderer Kirchen konnen
einen solchen Satz mitsprechen?

Willy Spieler

Zeichen der Zeit

Wer distanziert sich vom Rechtsstaat?

Die «Lehren aus dem neusten ,Fall Bol-
dern‘», die ich im Januarheft als «Zei-
chen der Zeit» veroffentlicht habe, sind
nicht iiberall auf dasselbe Wohlwollen
gestossen, das vielen Zuschriften von sei-
ten unserer Leserinnen und Leser zu ent-
nehmen war. K.M. (Kurt Miiller), In-
landredaktor der NZZ, rubriziert mich in
seinem Blatt (7./8. Februar 1987) unter
die Spezies der «khemmungslos-wehleidi-
gen Kritiker». Meine Kritik an einem
Rechtsbirgertum, das nicht bereit ist,
seine ideologische Schiitzenhilfe fiir den
Staatsterrorismus der westlichen Super-
macht «von Vietnam bis Nicaragua» zu
uberdenken, wird von K.M. als «Gift-
spritze» eines «linken ideologischen Ei-
ferers» kommentiert. Und schon folgt
die Reaktion, die ich als «Ablenkungs-
Inquisition» bezeichnet habe: Wer hier
von «Staatsterrorismus» spricht, der di-
stanziert sich vom «Rechtsstaat». Denn
erstens gibt es diesen Staatsterrorismus
nicht, weil zweitens jede Gewalt, die von
einer westlichen Demokratie ausgeht,
rechtsstaatlich in Ordnung ist. Wer gar
aus diesem Staatsterrorismus den Terro-
rismus von unten erklart (nicht rechtfer-
tigt!), der muss geistig kopfstehen. Fiir
K.M. immerhin ein Thema mit Weite-
rungen: «Man konnte diesen geistigen
Kopfstand mit einem ironischen Kopf-
schiitteln abtun, wenn er nicht die extre-

88

me Spitze eines Eisbergs wire, auf dem
zahlreiche linke Intellektuelle auf innere
Distanz zum liberalen Rechtsstaat in sei-
ner realen Existenz in der Schweiz und
auch in der Bundesrepublik Deutschland
gegangen sind. Ausgangspunkt sind da-
bei vielfach unterschiedliche Auffassun-
gen zu konkreten politischen Fragen wie
etwa zur Asylpolitik, zu Nicaragua oder
zu Siidafrika, aber im Kern wird die biir-
gerliche Grundhaltung anvisiert.»

Es ist fiir das vornehme Blatt an der
Falkenstrasse doch eher aussergewohn-
lich, dass einer seiner Chefredaktoren
diesem Jargon verfallt und zusammen
mit der Contenance auch noch die Klar-
heit des Gedankens verliert. Der ganze
Artikel gerat zum Rundumschlag gegen
samtliche Reizworter, die K.M. zur Zeit
geistige Verdauungsbeschwerden berei-
ten, vom «Staatsterrorismus» iiber den
«anwaltschaftlichen Journalismus» bis
zur «Postmoderne». Ich beschranke
mich auf den von K.M. erhobenen Vor-
wurf der «inneren Distanz» linker Intel-
lektueller «zum liberalen Rechtsstaat»,
weil darin ein Verstandnis von «Rechts-
staat» sich ausdriickt, das mit der ur-
sprunglichen, der herrschaftskritischen
Funktion des Begriffs nichts mehr zu tun
hat. Ich sage das ohne polemische Ab-
sicht, aber in Sorge um die politische
Kultur in unserem Land, zumal das



	Zum Hirtenbrief der methodistischen Bischöfe in den USA

