
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 2

Rubrik: Zeichen der Zeit : Fidel und die Religion

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Fidel und die Religion

«Mich durchströmen eine brüderliche
Bewunderung für Fidel und eine stilles
Lobgebet an den Vater.» Mit diesen
Worten beendet der brasilianische
Befreiungstheologe Frei Betto seine
«Nachtgespräche mit Fidel», die im letzten

Herbst nun auch in deutscher Sprache

erschienen sind.1 Es ist ein Buch der
Grossen Hoffnung, ein wirkliches
Zeichen der Zeit geworden: zunächst für
den lateinamerikanischen Kontinent -
allein in Kuba wurden innert vier Monaten

eine Million Exemplare verkauft,
nicht einmal das Tagebuch des Che hat
hier diese Auflage erreicht; dann aber
auch für Christen und Sozialisten in Ost
und West. Wenn sie anfingen, die Begriffe

zu revolutionieren, wie Fidel und Frei
Betto es tun, dann hielte die Wirklichkeit,

die reaktionäre, nicht mehr lange
stand, dann könnten alle zusammenarbeiten,

die, vereint durch die Grosse
Hoffnung, schon lange zusammengehörten.

Dann wäre das die Selbstbefreiung
des Marxismus von allem, was auch nur
entfernt mit Repression zu tun hat; dann
wäre aber auch Religion nicht mehr
«Opium», sondern befreiende Praxis.

«Ich kann mich nicht erinnern, jemals
zuvor in meinem Leben einen Menschen
von so scharfer Intelligenz und so viel
Bereitschaft zum persönlichen Gespräch
getroffen zu haben», schreibt Frei Betto
über Fidel (S. 63). Die Aufzeichnung
dieser 23 Nachtstunden dauernden
Gespräche bestätigt es Seite um Seite. Die
menschliche Glaubwürdigkeit des
Revolutionärs vereinigt sich mit der intellektuellen

Redlichkeit des Analytikers.
(Auch der wissenschaftliche Hinter¬

grund Fidels ist beachtlich: je ein
Doktortitel der Rechte und der Sozialwissenschaften

sowie ein Lizentiat für den
Diplomatischen Dienst.) In Frei Betto findet

er einen ebenbürtigen christlichen
Gesprächspartner, der durch Veröffentlichungen

über seine Gefängnisjahre unter

Brasiliens Militärdiktatur weltweit
bekannt wurde und erst kürzlich vom
Brasilianischen Schriftstellerverband die
Auszeichnung «Intellektueller des Jahres»

erhielt. Ihm widmet Fidel das schöne

Wort: «Wenn aber irgend jemand aus
mir einen gläubigen Menschen machen
kann, dann ist das Frei Betto» (S. 196).

Nun, ein «gläubiger Mensch» ist Fidel
schon heute, gerade als Marxist. «Ich bin
ein Mann des Glaubens, des Vertrauens
und des Optimismus», sagt er von sich
selbst (S. 79). Von daher zieht ihn jeder
echte Glaube an, so dass er Frei Betto
gesteht: «Was mir persönlich am stärksten
Respekt Ihnen gegenüber eingeflösst
hat, war Ihre tiefe religiöse Überzeugung
und Ihr Glaube» (S. 233). Vor allem findet

Fidel einen unverstellten Zugang zur
Bibel. Da fallen ganz selbstverständlich
Sätze wie: «Marx hätte die Bergpredigt
unterschreiben können» (S. 254), oder:
«Wer den Armen verrät, der verrät Christus»

(S. 258).
Das Vorwort zu den «Nachtgesprächen»

hat der brasilianische Bischof
Pedro Casaldäliga geschrieben. Er bezeichnet

Fidel als «herausragenden Staatsmann»

und fährt fort: «Was Fidel sagt, ist
von Belang und Interesse. Er formuliert
bewusst, und sein Wort nimmt - gegen
die Verleumdungen des Imperialismus -
seinen Weg durch die Dritte Welt» (S. 7).

58



Es lohnt sich, den Stationen dieses
Lebens nachzugehen und über Fidels
Verständnis von Christentum und Marxismus

nachzudenken, auch über das mögliche

Bündnis oder gar die politische Einheit

von Christen und Marxisten, die
Fidel so eindringlich bejaht, obschon er
einräumt, dass die Christen in Kuba noch
immer diskriminiert werden.

Die Entwicklung des Christentums
vom Opium
Fidels Mutter und deren Familie waren
geprägt von einer intensiv gelebten
Volksfrömmigkeit. Rosenkranzgebete,
Fürbitten zu den Heiligen, brennende
Kerzen, Gelübde und Wallfahrten
gehörten zum Alltag der ersten Lebensjahre.

Nur der Vater schien da nicht recht
mitzumachen. «Vielleicht war er ein
Skeptiker auf religiösem Gebiet» (S. 82).
Auch Fidel blieben diese religiösen Praktiken

fremd, vielleicht schon deshalb,
weil er mit viereinhalb Jahren von zu
Hause fort müsste, um eine Schule in
Santiago de Cuba zu besuchen. Trotzdem

verhielt er sich gegenüber seinen
frommen Verwandten zu keiner Zeit
intolerant. Noch nach der Revolution von
1959 hörte er ihnen «mit sehr viel Interesse,

sehr viel Respekt» zu; «denn ich habe

die Kraft gesehen, die ihnen der Glaube

gab, den Mut, den er ihnen einflösste,
und den Trost, den sie aus ihren religiösen

Gefühlen und Überzeugungen
erhielten» (S. 82).

Den Rest der Volksschule und des

Gymnasiums verbrachte Fidel bei Jesuiten.

«Aber sie hatten keine Vorstellungen

davon, dass sie einen Guérillero
ausbildeten» (S. 102). Das taten sie mehr
indirekt durch die Pflege einer Reihe von
Sekundärtugenden: «Wenn sie bei den
Schülern Eigenschaften beobachteten,
für die sie Sympathien hegten, wie
Risikobereitschaft, keine Angst vor Anstrengungen,

Opferbereitschaft, dann
versuchten sie das zu fördern, sie machten
aus den Schülern keine Feiglinge» (S.
102). Darüber hinaus vermittelten sie

dem jungen Fidel «ein starkes Empfinden
für persönliche Würde», «unabhängig

von ihren politischen Ideen» (S. 121).
Wurden diese Tugenden und Werte von
dem «rebellischen Geist» aufgenommen,
der Fidel schon zu seiner Schulzeit war,
dann konnte sich daraus sehr wohl ein
«politisches Bewusstsein» entwickeln,
wenngleich nicht dasjenige, das die
Patres ihm anerziehen wollten. «Irgendwann

begann dann mein Widerspruch
gegen die politischen Ideen, die in der
damaligen Zeit vorherrschend waren,
und gegen die Art und Weise, wie sie
Religion predigten» (S. 103).

Die «politischen Ideen» der Jesuiten
waren typisch für den Klerikalfaschismus
der 40er und 50er Jahre. Die Patres, die
zumeist aus Spanien stammten, «waren
ohne Ausnahme Franco-Anhänger».
«Ihre Ideologie war rechtsgerichtet,
franquistisch, reaktionär». Wenn sie vom
«Kommunismus» redeten, dann nur als
«einer ganz entsetzlichen Sache» (S.
113f.). Den politischen Ideen entsprach
die religiöse Erziehung. Fidel erwähnt
«die Ausblendung von Reflexion», «den
dogmatischen Charakter der religiösen
Unterweisung: Das ist so, weil es eben so
sein muss, wir müssen glauben, selbst
wenn wir es nicht verstehen; wenn wir
nicht glauben, auch ohne zu verstehen,
ist das ein Vergehen, eine Sünde, eine
Handlung, die bestraft werden muss» (S.
103). Die Alternative von Strafe oder
Belohnung als «Hauptargument» dieser
Erziehung machte es ihm erst recht
unmöglich, «ein Nachdenken oder ein
Gefühl für den Glauben zu entwickeln, das
als Basis für eine ernsthafte religiöse
Überzeugung dienen könnte» (S. 104).
Er lehnte sich auf gegen die «Terrorisierung

des Geistes», wie sie durch
«Meditationspredigten über die Hölle» (S.
117f.) betrieben wurde. Der «tägliche
Messbesuch» erschien ihm als «eine völlig

mechanische Angelegenheit» (S.
116). Sein gutes Gedächtnis erinnert sich
gar an die rassistische Bibelmanipulation,

wonach die Geschichte Noahs und

59



seiner Söhne lehre, «dass es eine Strafe
Gottes bedeutet, schwarz zu sein» (S.
119).

Das alles hat Fidel so wenig vergessen
wie die Geschichte Kubas, die eine
Geschichte der kolonialistischen Ausbeutung,

Unterdrückung und Versklavung
unter «christlichem» Vorzeichen war:
«Man kann einfach nicht leugnen, dass
die Kirche historisch gesehen auf der Seite

der Eroberer, der Unterdrücker und
der Ausbeuter gestanden hat. Es hat
niemals wirklich eine entschiedene und
kategorische Verurteilung der Sklaverei
gegeben» (S. 226). Selbst zur blutrünstigen

Diktatur Batistas - dieser liess 1953
für jeden gefallenen Soldaten zehn
gefangene Revolutionäre erschiessen (S.
148) - unterhielt die Kirche
«ausgezeichnete offizielle Beziehungen» (S.
159). Noch im Jahr der kubanischen
Revolution besass «die Klasse der Reichen
das Kirchenmonopol und versuchte, die
Kirche zu instrumentalisieren» und «zu
konterrevolutionären Positionen zu
verleiten» (S. 167). Diese «Kirche der
reichen Minderheit» ist dann «im allgemeinen

ausgewandert» (S. 217) und hat von
den USA aus die Revolution bekämpft.
«Auch einige Priester haben dieselbe
militante Haltung eingenommen; sie sind in
die USA übergesiedelt und haben Aktionen

in die Wege geleitet. Sie segneten
sogar die verbrecherische Invasion der
Söldner in der Schweinebucht, die Blok-
kade gegen Kuba und alle anderen
Verbrechen ab, die der Imperialismus gegen
unser Land angezettelt hat» (S. 218).
Drei Priester hatten sich persönlich an
der Invasion in der Schweinebucht 1961
beteiligt (S. 174).

Was Marx mit dem Satz meinte, dass
Religion «Opium des Volks» sei, wurde
für Fidel eine sehr existentielle Erfahrung.

«In Anbetracht der Verwendung
der Religion als Herrschaftsinstrument
ist es nur logisch, dass die Revolutionäre
eine antiklerikale und sogar antireligiöse
Reaktion zeigten. Ich glaube, dies erklärt
die Lage, in der ein solcher Satz entstan¬

den ist» (S. 259). Aber Fidel wäre nicht
der Dialektiker, der er ist, wenn er es dabei

bewenden und die Entstehung eines
revolutionären Christentums im heutigen

Lateinamerika ausser acht liesse.

zur befreienden Praxis
Fidel nimmt die revolutionäre Linie im
Christentum sehr ernst. Wenn er von der
kirchlichen Rechtfertigung der kolonialistischen

Greuel spricht, vergisst er nicht,
die Priester zu erwähnen, die sich schon
damals «gegen diese unerhörten Verbrechen

auflehnten, wie zum Beispiel Bartolomé

de las Casas» (S. 224). Ja, er betont,
«dass die Priester eine entscheidende
Rolle beim Ausbruch der Französischen
Revolution spielten» (S. 172). Es gibt für
ihn nicht nur die Kirche der Reichen, die
seine Revolution sabotieren wollte,
sondern auch eine Reihe revolutionärer
Christen, die wie Pais, Echeverrîa und
Pater Sardinas zu seinen Kampfgefährten

zählten (S. 127, 138, 150), oder die
katholische Gruppe «Mit dem Kreuz und
mit dem Vaterland», die aktiv die Revolution

unterstützte (S. 167). Fidel hebt
mehrmals die evangelische Kirche hervor,

mit der es im Unterschied zum
katholischen Klerus «keine Probleme»
gegeben habe, da sie sich «stärker in den
ärmeren Sektoren der Bevölkerung»
verbreitete (S. 167).

Sie wurde für Fidel immer bedeutender,

diese revolutionäre Linie im
Christentum. Er beobachtete, wie «die Kirche

und vor allem zahlreiche Christen —

unter ihnen auch viele wertvolle Priester
und Bischöfe - mit ihrem Engagement
für Gerechtigkeit neue Fakten setzten»
(S. 219). Fidel erwähnt die vielen Christen,

die in Nicaragua für die sandinistische

Revolution kämpften, unter ihnen
die Brüder Cardenal und Miguel d'Escoto,

dann Erzbischof Romero und die vier
Schwestern aus dem Maryknoll-Orden,
die in El Salvador ermordet wurden (S.
216f.). Seit Johannes XXIII. und dem
Zweiten Vatikanum sei auch die katholische

Kirche immer mehr zu einer Hoff-

60



nung für die Armen geworden: «Die
Armen dringen in die Kirche ein und
beeinflussen sie, und die Kirche ihrerseits
dringt als Reflex oder Echo auf dieses
Leiden tiefer in die Welt der Armen ein.
Ich kann Ihnen versichern, dass die Kirche

in dieser Hälfte des Kontinents noch
niemals das Ansehen und die Autorität
gehabt hat, die sie in dem Moment
erreichte, als sich viele Priester und Bischöfe

mit der Sache der Armen zu identifizieren

begannen» (S. 230f.).
Fidel nennt die Entwicklung vom

«Opium» zur befreienden Praxis auch
die «Wiederbegegnung des Christentums

mit seinen Wurzeln». «Das geht in
einer solchen Gewaltigkeit vor sich, dass
es die gesamte Linke Lateinamerikas dazu

zwingt, dies als eines der fundamentalsten

Ereignisse unserer Epoche zu
betrachten» (S. 228). In Frei Betto tritt
Fidel ein weiterer Repräsentant dieses
neuen und doch so genuin alten
Christentums gegenüber: «Wenn Sie erlauben,

Kommandant, den Gott, den ihr
Marxisten-Leninisten leugnet, den leugne

ich ebenfalls: den Gott des Kapitals,
den Gott der Ausbeutung Das ist
nicht der Gott der Bibel, nicht der Gott
Jesu» (S. 204).

Fidel zeigt auf, wie er selber sich dieser
«neuen Realität» (S. 228) geöffnet hat:

- 1971 kam es zu seiner Begegnung mit
den Christen für den Sozialismus in Chile
(S. 214), wo er an das Wort Che Guevaras

erinnerte, dass «die Revolution in
Lateinamerika unbesiegbar sein werde»,
wenn die Christen es wagten, «ein umfassendes

revolutionäres Zeugnis abzulegen».2

Frei Betto dokumentiert auch das
Wort Fidels an den chilenischen Klerus,
dass es «zehntausendmal mehr
Übereinstimmung des Christentums mit dem
Kommunismus gibt, als es mit dem
Kapitalismus geben kann» (S. 17).

- Sechs Jahre später traf sich Fidel mit
vorwiegend protestantischen Vertretern
der Kirche von Jamaica, wo er wiederum
festhielt, dass «es keine Widersprüche
gibt zwischen den Zielen der Religion

und den Zielen des Sozialismus», dass
vielmehr «ein strategisches Bündnis
zwischen Religion und Sozialismus,
zwischen Religion und Revolution» (S. 19f.)
geschlossen werden sollte.3

- Zu weiteren Begegnungen kommt es
1985. Den Brüdern Boff macht Fidel das
unvergleichliche Kompliment: «Eure
Theologie unterstützt die Veränderung
Lateinamerikas mehr als Millionen von
Büchern über den Marxismus» (S. 10).
Mit nordamerikanischen Bischöfen trifft
er sich zu einer «Meditation über
geschichtliche Erfahrungen und Ereignisse»

(S. 202). Er betont die Übereinstimmung

zwischen den Werten des
Christentums und der kubanischen Revolution:

«Wenn die Kirche einen Staat auf
der Grundlage dieser Prinzipien errichtete,

dann würde sie einen Staat aufbauen
wie den unseren» (S. 206). Zugleich

verspricht er seinen Gästen, die meisten
der noch inhaftierten «Konterrevolutionäre»

in die USA zu entlassen (S. 212).4
Fidel sieht immer deutlicher, dass eine

atheistische Rhetorik die christlich
geprägten Massen Lateinamerikas nicht
erreichen «und nur dazu dienen würde, das
System der Ausbeutung zu unterstützen».

Eine Linke, die dagegen bereit und
fähig ist, die religiöse Frage neu zu
beantworten, «beraubt die Ausbeuter
ihres vielleicht wertvollsten Instrumentes,
auf das sie zählen konnten, um die Massen

irrezuleiten, sie zu täuschen, sie zu
entfremden und die Ausbeutung damit
aufrechtzuerhalten» (S. 227f.).

Zur Vereinbarkeit von Christentum
und Marxismus
Für alle, denen die christlich-marxistische

Praxis ein Anliegen ist, erreichen
die «Nachtgespräche» ihren Höhepunkt
mit Frei Bettos Frage: «Kommandant,
glauben Sie daran, dass die Religion
Opium des Volkes ist» (S. 259)? Das ist
in der Tat die «Gretchenfrage», an der
sich entscheidet, ob es einen offenen
Marxismus geben kann, der nicht einfach
dogmatisiert, was Marx dem real existie-

61



renden Christentum seiner Zeit ja gewiss
vorwerfen müsste. Fidels Antwort
kommt überraschend klar: «Meiner
Meinung nach ist die Religion in sich selbst
aus politischer Sicht weder Opium noch
Wunderheilmittel. Sie kann Opium sein
oder ein Heilmittel in dem Masse, wie sie
dazu dient, entweder die Unterdrücker
und die Ausbeuter oder die Unterdrückten

und die Ausgebeuteten zu verteidigen».

Die Sandinisten seien zu einem
«sehr richtigen Schluss» gekommen,
«dass die Christen aufgrund ihres Glaubens

sehr wohl eine revolutionäre
Haltung einnehmen können, ohne dass es
einen Widerspruch gäbe zwischen ihrer
Rolle als Christen und als Revolutionäre».5

Der Marxsche Satz aus der Einleitung

«Zur Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie», dass Religion «Opium des
Volks» sei, darf nach Fidel «keineswegs
den Charakter eines Dogmas oder einer
absoluten Wahrheit für sich beanspruchen.

Es ist eine Wahrheit, die an
bestimmte historische Bedingungen
geknüpft ist, ich glaube diese Schlussfolgerung

ist absolut dialektisch und
marxistisch» (S. 260).

In der Tat, wenn der Marxismus wirklich

vom Primat der Praxis ausgeht, dann
muss eine revolutionäre Praxis von Christen

immer auch Rückwirkungen auf seine

Theorie haben, dann muss sich die
Opium-These zumindest partiell falsifizieren

lassen, dann darf sie auf keinen
Fall zum Dogma erstarren (zumal der
Schluss vom Einzelnen auf das Allgemeine,

von der historischen Kontingenz von
Religion im Blickfeld eines Karl Marx
auf das Wesen von Religion überhaupt,
logisch unzulässig wäre). Wenn dem aber
so ist, dann gibt es nicht nur Vereinbarkeit

von Christentum und Marxismus im
Politischen, dann gibt es auch
christlichmarxistische Identität als politische
Möglichkeit. Fidel sagt es ganz offen: «dass
man Marxist sein kann, ohne das Christsein

aufzugeben Das Entscheidende
in beiden Fällen ist, dass die Beteiligten
ernsthafte Revolutionäre sind» (S. 260).

Darum ist das «Bündnis» von Christen
und Marxisten, das er schon in Jamaica
gefordert hat, nicht nur «strategisch»; er
kann ebensogut «von einer Einheit
zwischen Christen und Marxisten wie in
Nicaragua» (S. 233) sprechen. Fidel stimmt
mit Frei Betto sogar noch dort überein,
wo dieser im Kommunismus und in der
christlichen Reich-Gottes-Hoffnung eine

gemeinsame Utopie entdeckt und «eine

andere Sphäre spiritueller Qualitäten»

erwartet, «sobald die Widersprüche
aufgehoben sind und auch der Staat nicht
mehr existiert» (S. 202).

So hat bislang noch kein Staatschef
über Religion gesprochen. Es ist aber
nicht nur Lateinamerikas «neue Realität»,

die Fidel «eine Veränderung in der
Behandlung der Religionsfrage nahelegt
(S. 228); es gibt noch einen weiteren
Grund, weshalb er sich der Dialektik
zwischen einem befreienden Christentum

und einem undogmatischen Marxismus

öffnet: seine hohe Wertschätzung
der Ethik für den Aufbau einer sozialistischen

Gesellschaft. Er betont immer wieder,

«dass in einer Revolution die Moral
der grundlegende Faktor ist» (S. 173).
Auch der rote Märtyrer opfert sein
Leben einem «Ideal», das um so höher
steht, als er dieses Opfer ohne Aussicht
auf eine jenseitige Belohnung erbringt
(S. 106). Fidels eigener Lebensweg
verbindet ein starkes moralisches Empfinden

mit einem rebellischen Geist und
bündelt beides durch die Evidenz der
marxistischen Analyse zu einer
revolutionären Kraft. «Wenn man bestimmte
Charaktereigenschaften hat, die aufrührerisch

und rebellisch sind, bestimmte
ethische Prinzipien, und dann auf eine
Idee stösst, die eine ungeheure Klarheit
mit sich bringt, wie die, die mir geholfen
hat, Welt und Gesellschaft zu verstehen,
in der ich lebte und die ich überall um
mich herum wahrnehmen konnte, wie
sollte ich da nicht das Gefühl einer
wirklichen politischen Offenbarung spüren»
(S. 127)? So ähnlich verläuft auch der
Lebensweg vieler Christen, die das Ge-

62



bot der Liebe im Kontext einer
Klassengesellschaft zum revolutionären Engagement

drängt. Darum ist revolutionäres
Christsein für Fidel so gut nachvollziehbar.

«Dieses Gebot der Nächstenliebe
realisiert sich in sehr konkreter

Form in der Gleichheit, der Brüderlichkeit
und der menschlichen Solidarität,

die der Sozialismus ermöglicht, ausserdem

in einem internationalistischen
Geist» (S. 261).

Die Revolution als «Kunstwerk»
Zwei neuralgische Punkte der kubanischen

Revolution treten ins Blickfeld,
sobald die «Nachtgespräche» sich mit der
Diskriminierung von Christen befassen.
Zunächst ist die Rede von der Weigerung
der KP Kubas, Christen als Mitglieder
aufzunehmen - «eine der interessantesten

und wichtigsten Fragen» in diesen
«Nachtgesprächen», wie Fidel bemerkt
(S. 177). Er versucht, diese Diskriminierung

dadurch zu erklären, dass «die
Mehrheit der engagierten Katholiken
grundsätzlich aus der reichen Klasse
kam», man also «nicht eigentlich Katholiken

ausschliessen» wollte, «wohl aber
potentielle Konterrevolutionäre» (S.
191). Doch dann folgt das Eingeständnis,
dass diese Diskriminierung für zahlreiche

Christen, vor allem aus den
protestantischen Kirchen, «nicht gerecht» sei
(S. 192). Ja, Fidel übt geradezu «Selbstkritik»

: «Wir haben nicht für Bedingungen

gearbeitet, welche die Spuren und
die Schatten jener Umstände verschwinden

lassen, die uns in der Vergangenheit
zu dieser Strenge bei der Auswahl der
Mitglieder für die Partei gezwungen
haben» (S. 194).

Nicht weniger aufschlussreich und redlich

verläuft die Diskussion über die
Religionsfreiheit. Fidel betont, dass nach
der Revolution keine Kirche in Kuba
geschlossen (S. 175) und keine Gewalt
gegen Priester geübt wurde (S. 172f.). Er
räumt aber ein, dass es «eine subtile
Diskriminierung in bezug auf die Christen»
gibt. «Sie existiert, und ich denke, dass

wir diese Phase überwinden müssen» (S.
195). «Denn solange Bedingungen
existieren, dass Individuen - aufgrund
bestimmter religiöser Überzeugungen -
nicht dieselben Vorrechte haben, die wir
besitzen, während sie ihre gesellschaftlichen

Pflichten ebenso wie alle anderen
erfüllen, solange ist unser revolutionäres
Werk noch nicht vollständig» (S. 193).
Die Revolution sei ein «Kunstwerk», das
keinerlei Diskriminierung ertrage (S.
220).

Wie dieses Kunstwerk - ich schreibe es
ohne Anführungszeichen — alle Bereiche
des gesellschaftlichen Lebens in Kuba
prägt, wie es die sozialen Grundrechte
(auf Arbeit, Bildung, Gesundheit, Wohnen)

vorbildlich ausgestaltet, warum es
keine bürgerliche Demokratie ist und
sich dennoch für demokratisch hält, was
es zur Entwicklung der gesamten Dritten
Welt beiträgt, auch zu einer konstruktiven

Überwindung der Verschuldungskrise,
das alles kann hier nicht mehr erörtert

werden. Kuba ist gewiss nicht das Paradies

auf Erden, aber es ist ein ernsthafter
Versuch, eine sozialistische Gesellschaft
aufzubauen, offen zu sein für die Abenteuer

der Dialektik und selbst die «Revolution

in der Revolution» nicht zu scheuen,

die der Dialog des Kommunisten
Fidel mit dem Dominikaner Betto vorbereitet.

1 Frei Betto, Nachtgespräche mit Fidel.
Autobiographisches - Kuba - Sozialismus - Christentum -
Theologie der Befreiung. EDITION EXODUS,
Freiburg/Schweiz 1986. 295 Seiten, Fr. 24.80.
2 Nach Pablo Richard, Chrétiens pour le
socialisme-Chili 1970-1973, Paris 1974, S. 37ff., 154.
3 Das Treffen von Jamaica ist dokumentiert in:
Junge Kirche, 7/1978, S. 263ff.
4 Vgl. Roman Berger, Menschenrechte: Kubas
«Schonfrist» läuft ab, in: TA, 16. August 1986.
5 Vgl. Kommunique der Nationalen Leitung der
FSLN zur Religionsfreiheit, in: Solle /Goldstein
(Hg.), «Dank sei Gott und der Revolution», Hamburg

1984, S. 109ff.

63


	Zeichen der Zeit : Fidel und die Religion

