
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 1

Artikel: Christentum und Marxismus - vom Dialog zur gemeinsamen Praxis? :
Ein marxistischer Versuch, aus lateinamerikanischen Erfahrungen zu
lernen

Autor: Egloff, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willi Egloff

Christentum und Marxismus - vom Dialog
zur gemeinsamen Praxis?
Ein marxistischer Versuch, aus lateinamerikanischen
Erfahrungen zu lernen

Christen in der marxistischen Regierung Allende in Chile, Christen in der sandinistischen

Regierung Nicaraguas — es sind dies nur zwei der zahlreichen Beispiele revolutionärer

Praxis, welche die katholische Kirche Lateinamerikas in den letzten Jahrzehnten
hervorgebracht hat. In der «Theologie der Befreiung» findet diese Praxis ihren theoretischen

Ausdruck. Was bedeutet diese Entwicklungfür uns? Was können wir westeuropäischen

Marxistinnen und Marxisten aus diesen lateinamerikanischen Erfahrungen
lernen? W.E.

«Unsere Erfahrung lehrt uns, dass man
gleichzeitig gläubiger Christ und
konsequenter Revolutionär sein kann und dass
es keinen unlösbaren Widerspruch
zwischen diesen beiden Dingen gibt», heisst
es in einer Erklärung des Frente Sandini-
sta aus dem Jahre 1980. Fidel Castro, auf
die eben zitierte Aussage angesprochen,
gab seinem Interviewer Frei Betto zu
Protokoll: «Von einem streng politischen

Standpunkt aus gesehen meine ich,
dass man, ohne aufzuhören, Christ zu
sein, Marxist sein und gemeinsam mit
dem kommunistischen Marxisten an der
Umgestaltung der Welt arbeiten kann.
Wichtig ist, dass beide aufrichtige
Revolutionäre sind.»1

Von der Konfrontation...
Das sind, zumindest für europäische
Ohren, recht ungewohnte Töne. Die gängige

Vorstellung des Verhältnisses von
Christentum und Marxismus ist nach wie
vor diejenige der absoluten Unvereinbarkeit,

der Konfrontation. «Religion ist
das Opium des Volks», hatte Marx 1843,
in einem seiner ersten Werke, geschrieben,

und sein Satz wird von Anhängern
und Gegnern gleichermassen oft zitiert
wie missverstanden.2 Der Kommunismus

sei das «furchtbare Monstrum einer
entmenschten Menschheit», schrieb auf der
andern Seite der bestimmt nicht
unbedeutende Theologe Emil Brunner3, und
er war nur einer unter vielen mit dieser
Auffassung. Der Vatikan verkündet
noch im Jahre 1984 allen Ernstes: «Der
Atheismus und die Negation der
menschlichen Person, ihrer Freiheit und
ihrer Rechte befinden sich im Zentrum
der marxistischen Konzeption.»4

Diese gegenseitige Verurteilung stand
allerdings oft in einem unübersehbaren
Gegensatz zur Realität. So hinderte der
Bannstrahl aus Rom die italienische
Gesellschaft nie, ein fast schon
selbstverständliches Zusammenleben mit der
starken kommunistischen Bewegung im
Lande zu entwickeln. Guareschis «Don
Camillo»-Romane legen davon beredtes
Zeugnis ab. Umgekehrt sind die christlichen

Kirchen in den sozialistischen Ländern

keineswegs verschwunden, sondern
sie haben sich - mit historisch bedingten
starken Unterschieden von Land zu
Land - in die neuen Gesellschaften
eingefügt.

zum Dialog
Hier interessieren aber für einmal weder

14



die atheistische Propaganda der
Arbeiterbewegung noch die antikommunistischen

Kampagnen der verschiedenen
Kirchen, sondern das Gegenteil: die
Ansätze zum Dialog und zur Zusammenarbeit.

Auch diese gibt es bekanntlich, und
sie haben in der Schweiz durchaus ihre
Tradition: Erinnert sei an die religiös-soziale

Ausrichtung der evangelischen
Theologie um Leonhard Ragaz oder Karl
Barth, an die Bewegung der «Christen
für den Sozialismus» oder, auf marxistischer

Seite, an Konrad Farner. Auf
internationaler Ebene war es vor allem die
«Paulusgesellschaft», die in den
Sechzigerjahren durch die Diskussion zwischen
katholischen Theologen und marxistisch
orientierten Philosophen den Dialog
voranzutreiben versuchte.

Dieser Dialog hatte allerdings einen
wesentlichen Mangel: Es fehlte ihm die
Praxis. Der chilenische Theologe
Fernando Castillo beschreibt dies so: «(Der
Dialog) konnte nicht mehr erreichen, als
Annäherungspunkte und auch evidente
Unterschiede zwischen schon strukturierten

Denksystemen - jedes mit eigenen

Voraussetzungen, Begründungen
und mit eigener Logik - festzustellen.
Der Vergleich von Theorien kann nicht
über die Feststellung von Ähnlichkeiten
und Differenzen hinausgehen. Im Dialog
wurde sehr wenig von der Praxis gesprochen

und noch weniger von sozialen
Bewegungen. Dies führte zu einem
Stillstand, als die genannte Grenze einmal
erreicht war.»5

Diese Feststellung beinhaltet keinen
Vorwurf. Von Praxis konnte nicht
gesprochen werden, weil der Kalte Krieg
jeder organisierten Form von
Zusammenarbeit im Wege stand und weil vor
allem das Subjekt fehlte, das diese Praxis
hätte verwirklichen können: eine in
christlichen und in marxistischen Traditionen

in gleicher Weise verankerte
Arbeiter- und Bauernschaft.

Lateinamerikanische Erfahrungen
Anders in Lateinamerika. Hier war die

Auseinandersetzung von Marxismus und
Christentum von Anfang an eine Frage
der politischen Praxis. Die schreienden
sozialen Ungerechtigkeiten, die
wirtschaftliche Not, das Elend des Landproletariats

führten zu sozialen Bewegungen,
in welchen marxistische und christliche

Kräfte gemeinsam für gesellschaftliche
Veränderungen eintraten. Welche

politische Kraft in dieser Allianz steckt,
haben viele Ereignisse der letzten
Jahrzehnte deutlich gezeigt. Als Beispiel
erwähnt seien hier nur die Unidad Popular
von Salvador Allende, eine marxistisch
orientierte Bewegung, welche u.a. von
den mehrheitlich christlichen Parteien
MAPU und Izquierda Cristiana mitgetragen

worden war, und der Frente San-
dinista, in welcher marxistische Kräfte
eine überwiegend christlich orientierte
Befreiungsbewegung mittrugen.

Diese praktischen Erfahrungen schlugen

sich schon bald auch in der Theorie
nieder, und zwar auf marxistischer wie
auf christlicher Seite. Salvador Allende
und andere chilenische Marxisten
entwickelten ihre Konzeptionen einer
politischen Koalition marxistischer und
christlicher Kräfte, ebenso Che Guevara
und Fidel Castro. Castro sprach schon im
Jahre 1971 von einer «strategischen
Allianz», um dieses langfristige
Zusammenwirken für eine revolutionäre
Umwandlung der Gesellschaft zu charakterisieren.

Auf christlicher Seite waren es
zunächst die «Christen für den Sozialismus»

und später vor allem die Theologen
der Befreiung, welche die Hinwendung
zur revolutionären Praxis aufarbeiteten.
Diese kirchliche Theorie ist keineswegs
ein Studierstubenprodukt, sondern sie ist
eine Auswertung der alltäglichen kirchlichen

Praxis in Lateinamerika. Es ist kein
Zufall, dass die bekanntesten Vertreter
dieser Befreiungstheologie - Gustavo
Gutierrez, Leonardo Boff, Ernesto und
Fernando Cardenal, Oscar Arnulfo
Romero und viele andere - nicht in erster
Linie Universitätsgelehrte sind, sondern

15



ihre eigenen pastoralen Erfahrungen
einbringen.

Bei alldem sei natürlich nicht
verschwiegen, dass auch bei uns eine
Zusammenarbeit zwischen Christen und
Marxisten existiert. Es gab sie vor allem
im antifaschistischen Widerstand, und es

gibt sie heute in der Friedensbewegung,
in der antiimperialistischen Solidarität
und an andern Orten. Und doch besteht
ein fundamentaler Unterschied: Die
Kooperation bei uns beschränkt sich auf
eine punktuelle Zusammenarbeit für
bestimmte aktuelle Ziele. Demgegenüber
hat sich in Lateinamerika die umfassende
langfristige Koalition zur gemeinsamen
revolutionären Veränderung der Gesellschaft

herausgebildet. Es ist genau dieser
Unterschied, den Castro mit seinem
Begriff der «strategischen Allianz» zum
Ausdruck bringt.

Von Lateinamerika lernen?
Ich meine, dass diese lateinamerikanischen

Erfahrungen uns nicht einfach
unberührt lassen können. Vor allem zwei
Punkte sind es, die meines Erachtens eine

grundsätzliche Überprüfung marxistischer

Positionen erfordern:
1. Chile, Grenada, Kuba, Nicaragua und
andere lateinamerikanische Länder sind
Beispiele dafür, dass fundamentale
gesellschaftliche Veränderungen durch
Bewegungen bewirkt worden sind, in
welchen christliche und marxistische Kräfte
in einer festen Allianz zusammenwirkten.

Es gibt umgekehrt kein Beispiel aus
diesem Kontinent, wo eine rein christliche

oder eine rein marxistische Organisation

eine revolutionäre Umgestaltung
erreicht hätte. Es liegt nahe anzunehmen,

dass dies kein Zufall ist, sondern
dass in einer christlich geprägten Kultur
gesellschaftlicher Fortschritt nur durch
organisiertes Zusammenwirken christlicher

und marxistischer Kräfte erreicht
werden kann.
2. Es ist anzuerkennen, dass die Marxsche

Religionskritik die «Theologie der
Befreiung» nicht trifft. Nur eine halbe

Seite nach dem berühmten Opium-Zitat
heisst es bei Marx: «Die Kritik der Religion

ist also im Keim die Kritik des
Jammertales, dessen Heiligenschein die Religion

ist. Es ist also die Aufgabe der
Geschichte, nachdem das Jenseits der
Wahrheit verschwunden ist, die Wahrheit

des Diesseits zu etablieren.»6 Was
aber, wenn die Religion selbst sich auf
das Diesseits verpflichtet? Was, wenn die
Religion die irdische Beseitigung des
irdischen Jammertales zu ihrer ureigensten

Aufgabe erklärt? Was, wenn die
Religion das urmarxistische Wahrheitskriterium

der Praxis auch als Wahrheitskriterium

für sich selbst akzeptiert?
Das alles ist bei der Theologie der

Befreiung der Fall. Die heftige Kritik von
Marx (und später auch von Lenin) an der
Religion trifft die Theologie der Befreiung

gar nicht, denn diese ist keine «Religion»

im Sinne der Marxschen Religionskritik,

sie ist nicht «Opium für das Volk».
Die Theologie der Befreiung entzieht
sich dieser pauschalierenden Verurteilung.

Thesen für eine konstruktive
Auseinandersetzung
Eine umfassende marxistische Aufarbeitung

der lateinamerikanischen Erfahrungen
einer christlich-marxistischen

Kooperation zur revolutionären Umgestaltung
der Gesellschaft existiert meines

Wissens noch nicht. Sie kann im Rahmen
dieses Beitrages auch nicht geleistet werden.

Die folgenden Thesen sind daher
vor allem als Vorschläge zu verstehen, in
welche Richtung eine solche Aufarbeitung

allenfalls gehen könnte.
1. Neben der marxistischen Ideologie
beinhaltet auch das Christentum das
Potential zu einer revolutionären
Umgestaltung der Gesellschaft. Die beiden
Zielvorstellungen schliessen sich nicht
aus, sondern decken und ergänzen sich.
2. In einer christlich geprägten Kultur,
also auch in der Schweiz, werden wichtige

Veränderungen nur im Zusammenwirken

marxistischer und fortschrittli-

16



cher christlicher Kräfte möglich sein.
3. Dieses Zusammenwirken kann nur
erfolgreich sein, wenn es sowohl über
den theoretischen Dialog als auch über
die punktuelle Kooperation hinausgeht
zur gemeinsamen, organisierten politischen

Praxis, die auf langfristige Zielsetzungen

angelegt ist. Diese Praxis muss im
gesellschaftlichen Alltag verankert sein.
4. In dieser gemeinsamen Praxis darf es
kein Schüler-Lehrer-Verhältnis, kein
Vorkämpfer-Nachhut-Verhältnis, kein
Vorrangstreben geben. Christentum und
Marxismus müssen gleichberechtigt in
diese Allianz einfliessen, mit ihren
weltanschaulichen Gemeinsamkeiten und
Differenzen, mit ihren unterschiedlichen
Traditionen und Voraussetzungen. Die
Zusammenarbeit zielt daher auch
keinesfalls auf ideologische Konvergenz,
sondern sie respektiert den unterschiedlichen

ideologischen Ausgangspunkt.
5. Diese gemeinsame politische Praxis
basiert auf einer marxistischen Analyse
der Gesellschaft. Sie ist daher parteilich,
vertritt die Interessen der «Armen», der
politisch Unterdrückten, der sozial
Benachteiligten, der Lohnabhängigen. Sie
ist orientiert auf eine sozialistische
Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung.
6. Die politische Praxis ist nicht auf
bestimmte Sachbereiche beschränkt,
sondern sie ist umfassend. Das hindert sie
nicht, ihre Schwerpunkte dort zu setzen,
wo Ungerechtigkeit besonders gravierend

und der Kampf dagegen besonders
dringlich ist, also zum Beispiel im
Bereich der Solidarität mit Befreiungsbewegungen

der Dritten Welt, im Kampf
um den Frieden, in der Auseinandersetzung

um soziale Sicherheit.
7. Die politische Praxis zielt auf
gesellschaftliche Veränderung auch im eigenen

Bereich, ist also auf die eigene
Lebenswirklichkeit ausgerichtet. Sie ist
nicht einfach karitativ nach aussen tätig,
sondern bezieht die eigene Situation in
die Veränderung ein.
8. Die Organisierung der politischen
Praxis schliesst nicht unbedingt eine Auf¬

lösung der bestehenden politischen
Organisationen ein, die sich daran beteiligen.

Unverzichtbar ist aber eine
Unterordnung dieser Organisationen unter die
gemeinsam beschlossenen Orientierungen.

Was haben wir zu gewinnen?
Es gibt keinen Zweifel, dass die Voraussetzung

für die Umsetzung derartiger
Vorstellungen in die Realität der
Schweiz keineswegs günstig sind. Die
veränderungswilligen Kräfte sind sowohl
im christlichen Lager als auch auf
marxistischer Seite ziemlich schwach. Zudem
besteht zur Zeit nicht einmal ein Dialog
zwischen diesen Kräften, geschweige
denn eine relevante politische
Zusammenarbeit. Hinzu kommt, dass die spezifische

weltwirtschaftliche Situation der
Schweiz, die als Hehlerin des weltweiten
Unrechts eine privilegierte wirtschaftliche

Stellung einnimmt, den Wunsch nach
Veränderungen nicht gerade befördert.

Trotzdem liegt in der heutigen Situation

auch eine Chance. Es ist offenkundig,
dass in unserem Lande eine politische

Perspektivenlosigkeit und
Orientierungslosigkeit herrschen, welche vor
allem von den jüngeren Generationen als
Katastrophe empfunden werden und
zum Teil auch in Katastrophen (soziale
Isolierung, Sucht, Selbstmord usw.)
münden. Die Vielzahl punktueller
Aktionskomitees, Bürgerinitiativen,
Interessenvereine, Solidaritätskomitees usw.
weist auf ein Aktivitätsbedürfnis hin, das
aber durch diese Gruppen nicht befriedigt

werden kann, weil ihnen die
gesamtgesellschaftliche Dimension fehlt. Eine
Rückbesinnung auf weltanschauliche
Orientierungen, die sich gleichzeitig an
christlichen und an marxistischen
Zukunftsvorstellungen festmacht, könnte
durchaus in der Lage sein, hier brachliegende

Kräfte zu wecken und zu sammeln.
Es ist klar, dass ein marxistisch-christlicher

Dialog und dessen Hinwendung zu
gemeinsamer politischer Praxis auf mittlere

Sicht kaum spektakuläre politische

17



Ergebnisse verheisst. Die schwachen
Kräfte, die hinter einer solchen Allianz
stünden, würden zumindest am Anfang
kaum Wesentliches bewegen können.
Was also soll das Ganze? Ist diese
Perspektive überhaupt mehr als eine
intellektuelle Spielerei?

Ich meine, dass sie mehr ist. Ich meine,
dass - noch unabhängig von den politischen

Veränderungen, die allenfalls
erreicht werden können - beide Seiten,
Marxisten und Christen, von der
Zusammenarbeit auch für sich selbst Gewinn
ziehen könnten. Zahlreiche Theologen
der Befreiung haben immer wieder
bestätigt, wie sehr der Marxismus ihr Denken

und Handeln bereichert hat. So
bezeichnet etwa der Jesuit Ignacio Ellacu-
ria die folgenden Elemente als wesentliche

Beiträge des Marxismus zur Theologie
der Befreiung:

- Die ethische «Verpflichtung zum
Engagement gegen die Ungerechtigkeit

angesichts des sicheren Wissens,
dass sie geschichtlichen Ursachen
entspringt und dass sie überwunden werden
kann, wenn man sich auf die Seite der
Unterdrückten stellt».7

- Das Wissen darum, dass Erkenntnis
von Interessen abhängig ist und sich in
der Praxis zu bewähren hat. Daraus
folgert die Theologie der Befreiung, dass
christliche Erkenntnis vom Standpunkt
der «Armen» aus gewonnen und in ge-
sellschaftsverändernde Praxis umgesetzt
werden muss.

- Die dialektische Methode, insbesondere

hinsichtlich der gesamtheitlichen
und dynamischen Konzeptionen der
Wirklichkeit.
- Die Bewertung der geschichtlichen
Realität als der Realität überhaupt, in
welcher der neue Mensch und die neue
Erde zu erreichen sind.

Aber die Befruchtung läuft durchaus
auch in umgekehrter Richtung. Ich selbst
sehe mögliche Beiträge der Theologie
der Befreiung an den Marxismus vor
allem in den folgenden Bereichen:

- In der Bewertung der einzelnen Person,

die, ohne in einen bürgerlichen
Individualismus zu verfallen, über ihre
gesellschaftliche Bedingtheit hinaus in
ihrer Einmaligkeit und auch in ihrer
Unvollkommenheit erkannt und anerkannt
werden muss.

- In einer andern Würdigung der
Vergangenheit, die nicht nur die Sieger,
sondern auch die Besiegten ernst nimmt,
«die nicht nur das Gelungene erinnert,
sondern auch das Zerstörte, nicht nur das
Verwirklichte, sondern auch das
Verlorene».8 Diese Neubewertung könnte
vielleicht auch zu einer Hinterfragung
des in der Arbeiterbewegung und
insbesondere in den sozialistischen Ländern
tief verwurzelten Heldenkultes führen.
- Im Festhalten am ethischen Charakter
der Politik, durch welches ein Abgleiten
in einen unkontrollierten Sozialdarwinismus

vermieden wird.
- Schliesslich - und nicht zuletzt - in der
Konfrontation des Marxismus mit der
Frage der Transzendenz, die diesen zur
Auseinandersetzung mit seinen eigenen
Prämissen zwingt.

Negieren ist kein Ausweg
Zugegeben: Die politische Situation
unseres Landes zwingt nicht zu dieser
Auseinandersetzung. Marxismus und
Christentum stehen bei uns nicht in der Weise
geschichtlich nebeneinander, dass eine
Zusammenarbeit unausweichlich wäre.
Die Kooperation ist höchstens ein möglicher

Weg unter andern.
Immerhin, und auch das lehrt

Lateinamerika: Auf die Dauer kann der Frage
nicht ausgewichen werden. Die
geschichtliche Entwicklung führt die
revolutionären gesellschaftlichen Kräfte
notwendigerweise zueinander hin. «Wenn
es um eine gerechtere, friedlichere und
freundlichere Welt geht und wenn wir
wissen, dass daran mitzuwirken Gottes
Wille ist, dann brauchen wir die Grenzen
der Ideologie nicht ernster zu nehmen als
die gemeinsame Aufgabe», sagte der
Berliner Bischof Albrecht Schönherr

18



einmal. Wer möchte als Marxist dem 5 F. Castillo, Die Christen und der Marxismus, in:
wohl widersprechen wollen! p Rottländer (Hg.), Theologie der Befreiung und

Marxismus, Münster 1986, S. 27.
6 MEW 1, S. 379.

1 Fidel y la Religion - Conversaciones con Frei 7 L Ellacuria, Theologie der Befreiung und Mar-
Betto, La Habana 1985, S. 333. xismus, in: P. Rottländer, a.a.O., S. 88.
2 MEW 1, S. 378. g j B MetZ; in: p Rottländer, a.a.O., S. 184.
3 Zit. nach K. Farner, Gesprach auf der Leiter, in: 9 A Schönherr, Erinnerungen und Vermächtnis,
Theologie des Kommunismus?, Zürich 1985, S. in: Horizont und Mitte, Berlin 1979, S. 269.
105.
4 Instruktion der Kongregation für die Glaubenslehre

über einige Aspekte der «Theologie der
Befreiung», Kap. VII, S. 9.

fragen eines denkenden baslers

(frei nach bert brecht, gewidmet der familie spaar)

Christoph merian meliorierte die birsebene;
hat ihm kein einziger arbeiter dabei geholfen?

Christoph merian schenkte 100000 franken
zur Verteilung von wohlfeilem brot an die bedürftigen;
warum hatte er wohl diese summe vorig
die der bedürftigen bevölkerung fehlte?

Christoph merian entschied sich für den bau
der elisabethenkirche und eines kleinkinderschulhauses;
wäre ein zweites schulhaus nicht wichtiger gewesen
als eine kirche?

Christoph merian gründete die christoph-merian-stiftung;
kommt es wohl daher dass seine gipsbüste heute
im Schaufenster einer grossbank prunkt?

die pächterfamilie spaar bewirtschaftete eine generation lang
den predigerhof in reinach erfolgreich;
kommt es wohl daher dass die CMS allein für das jähr 1984
mit einem überschuss von 10 millionen abschliessen konnte?

möglicherweise Hesse sich aus dem predigerhof
noch mehr profit herauspressen;
kommt es wohl daher dass die söhne des pächters spaar
jetzt von ihrem hof vertrieben werden sollen?

fragen über fragen

hans peter gansner

19


	Christentum und Marxismus - vom Dialog zur gemeinsamen Praxis? : Ein marxistischer Versuch, aus lateinamerikanischen Erfahrungen zu lernen

