
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 1

Artikel: Mystische Elemente in der Theologie der Befreiung

Autor: Grmi, Vekoslav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


auch? Jesus war doch nicht hier gewesen,
also erinnerte nichts an ihn. Aber an
jenem Tag gab's plötzlich einen inneren
Dreh. Warum war er ein derartiger
Geographie-Materialist geworden? Konnte
Gott nicht überall sprechen und sich
offenbaren? Müsste es der Dornbusch in
einer arabischen Wüste sein? Durfte es
nicht dieser Wasserbüffel Asiens
werden? Das Tier des kleinen Mannes,
geduldig, langsam, behäbig, uneffizient?

Damit war Koyama bei seiner alten
Frage: Warum ist Gott so langsam und
uneffizient? Warum lässt er sein Volk
vierzig Jahre lang in der Wildnis herumirren?

Warum wirkte Jesus nur drei Jahre
lang? Warum liess er sich ans Kreuz
schlagen und immobil machen? Es hätte
doch effizientere Symbole für später
gegeben als dieses Kreuz, das «keinen Henkel

zum Tragen» hat.
So entwickelt Koyama eine Theologie

nicht nur des langen, sondern auch des
langsamen Marsches. Er findet zu
«einem Gott, der nur drei Meilen in der

Stunde» geht. Die Distanz wird immer
weniger wichtig; die Tiefe und Vertiefung

macht das Wesentliche aus, nicht eine

horizontale Ausbreitung, sondern die
Verwurzelung - in Richtung Tiefe.

Und wie er so zu reden anfing und
Gleichnisse aus dem Thai-Leben und aus
der Mit-Welt der Bauern nahm, begann
man, ihm zuzuhören. Und Gott sprach
über den Wasserbüffel, den Paddy-Reis,
die Regenzeit, das lecke Haus, die Fische
und den Hahnenkampf zu seinem Volk.
Mit diesen Geschichten erzeugte Gott
Sinn. Dieses Greifbare schuf neue
Einsichten und befreite. Da nicht mehr Zeit
und Fortschritt, nicht mehr die zurückgelegte

Länge und ein äusserlich angehäuftes
Wissen zählen, sondern die Intensität,

führt dieses Bauernwissen zur Gotteserfahrung;

damit zu einem Glauben, der
nicht bloss zum Himmel aufschaut,
sondern die Welt, und zwar meine konkrete,
verändert; zu einer Befreiung, die eher
Zeit lässt als Geld bringt.

Vekoslav Grmic

Mystische Elemente in der Theologie
der Befreiung

SS&T&Ì

S>

7 ü r i c n

Die Theologen der Befreiung werden
von ihren Gegnern oft beschuldigt, zu
politisch geworden zu sein. Es wird ihnen
vorgeworfen, die spirituelle Dimension
des christlichen Glaubens ausser acht
gelassen oder ihr in ihrer theologischen
Reflexion zuwenig Aufmerksamkeit
geschenkt zu haben. Darauf möchte ich mit
dem Befreiungstheologen E. Bonnm
antworten, «dass die ursprüngliche und
ursächliche Erfahrung der Theologie der
Befreiung eine spirituelle Erfahrung
war»1. Ähnlich betont auch der wohl
bekannteste Begründer der Theologie der gagements.»3

Befreiung, G. Gutierrez, dass die
lateinamerikanische Theologie der Befreiung
bereits von Anfang an auf den Wegen des
Geistes wandelte. «Sie ist nämlich», wie
Bonnin hinzufügt, «historischer und
theologisch-spiritueller Treffpunkt der
politischen und der kontemplativen
Dimension des Christen. Es geht hier nicht
darum, die Spiritualität in das Fahrwasser

der Befreiung umzuleiten. Wohl aber
gilt es, die Fülle der Wirkungsmöglichkeiten

einer echten christlichen Spiritualität

zu erschliessen, also auch die des En-



Aus der Spiritualität entspringt die
Mystik. Zum geistlichen Leben gelangen
wir, indem sich das innere Leben aus dem
Bewusstsein entfaltet, in einer geistigen
Wirklichkeit zu stehen, die über das
Dasein des einzelnen hinausgreift.4 Zum
geistlichen Leben im christlichen Sinne
gehört die verinnerlichte Beziehung zu
einem Gott, der vollkommenste Person
in transzendentaler Wirklichkeit ist und
der sich in Christus durch sein Wort, sein
Handeln und sein Leben geoffenbart hat.
Die Mystik ist «die das gewöhnliche
Bewusstsein und die verstandesmässige
Erkenntnis übersteigende, unmittelbare
Erfahrung der göttlichen oder transzendentalen

Realität»5. Die christliche Mystik

erweist sich insofern als die Entfaltung

der christlichen Spiritualität. Sie ist
ein Erfassen der Wahrheiten des
Evangeliums in ihrem tiefsten Grund, soweit
das mit Hilfe der Gnade und jener
sakramentalen Wirklichkeiten möglich ist, die
der Christ im Glauben bejaht und in der
Liebe sich zu eigen macht.6 Es geht um
eine besondere geistliche Erfahrung, die
sich im letzten nur aus dem Mysterium
Christi und seines Kreuzes erklären lässt.
«Das mystische Leben ist nichts anderes
als die Entfaltung eines Lebens in Jesus
Christus, dem Mensch gewordenen
Gottessohn, der gestorben und auferstanden
ist.»7

Die Spiritualität
in der Theologie der Befreiung
In der Schlusserklärung des Internationalen

ökumenischen Theologiekongresses
1980 in Säo Paulo wurde gesagt:

«Wir müssen unseren Gemeinschaften
helfen, sich die grosse spirituelle Tradition

der Kirche anzueignen, die heute,
wie zu allen Zeiten, verkörpert und zum
Ausdruck gebracht wird durch die
Annahme der gegenwärtigen Herausforderung

der Geschichte. Somit können wir
von einer Spiritualität der Befreiung'
sprechen. Wir müssen die christliche
Spiritualität wieder beleben und manchmal
sogar neu entdecken als die ursprüngli¬

che Erfahrung, die Christen und
Gemeinschaften des Volkes zu evangelisa-
torischem politischem Engagement und
theologischer Reflexion drängt.»8

Es geht dabei um die Liebe Gottes, die
Christen in Lateinamerika aufruft, Jesus
zu folgen. Die Nachfolge geschieht im
Engagement, in den Kämpfen und im
Martyrium der Menschen bis hin zu einer
befreienden Auferstehung. Wir haben es
mit einer Option der Solidarität für die
Armen und Unterdrückten zu tun, die zu
einer Erfahrung des Gottes Jesu Christi
wird. Bonnin sagt treffend, dass der Ort,
von dem die Gotteserfahrung und das
Leben nach dem Geist in Lateinamerika
ausgeht, «das Volk der Armen» ist.9 Und
Gutierrez meint im Anschluss an Bernhard

von Clairvaux, «in Sachen der
Spiritualität müsse jeder ,aus seiner eigenen
Quelle trinken'. Indem wir uns dem
Befreiungsprozess des lateinamerikanischen

Volkes anschliessen, erfahren wir
das Geschenk des Glaubens, der Hoffnung

und der Liebe und werden so zu
Jüngern und Jüngerinnen des Herrn. Die
Erfahrung ist unsere Quelle.»10

Die Theologie der Befreiung wurzelt
in einer spirituellen Erfahrung, deren
Ausgangspunkt die Begegnung mit Jesus
Christus und deren Inhalt seine Nachfolge,

die «Imitatio Christi», ist. Jesus

begegnen und nachfolgen heisst, sich
zusammen mit dem armen Volk auf den
Weg machen und an seiner Seite um die
Befreiung kämpfen. Mit seinen Taten
zugunsten der Armen und Bedürftigen
weist sich Jesus als Erlöser aus, der die
Jünger zu derselben Sendung erwählt
und aussendet.

Diese Spiritualität ist also eng mit der
Freiheit, mit der Befreiung verbunden,
und das Paradigma für einen Weg zum
Leben nach dem Geist ist der Exodus des
jüdischen Volkes. «Das Volk lässt eine
Situation von Sklaverei, Ausbeutung und
Elend in der ägyptischen Fremde hinter
sich und geht in einem ereignisreichen
Befreiungsprozess der Freiheit, der
Gerechtigkeit und dem verheissenen Leben,

10



das nun sein Eigentum werden soll,
entgegen.»11 Auf diesem Wege suchte das
jüdische Volk seinen Gott, der sich in der
Bibel immer als Gott der Befreiung, der
Freiheit offenbarte.

Im Neuen Testament ist die Rede vom
Weg der Liebe, der die christliche
Gemeinde prägt und Weg des Geistes heisst
(1 Kor 12, 31; Gal 5, 1). Es geht also um
die Freiheit zur Liebe. Gutierrez versteht
«unter Befreiung einen komplexen
Prozess»: «erstens die Lösung aus der Situation

der Ungerechtigkeit und Ausbeutung,

in der die Mehrheit der Armen
Lateinamerikas und der Menschheit lebt.
Befreiung bedeutet zweitens aber auch
die Aufhebung all dessen, was den
Menschen daran hindert, zur vollen Entfaltung

zu gelangen. Letztlich geht es um
die Befreiung aus der Sünde, aus dem
gebrochenen Verhältnis der Menschen
zueinander und zu Gott.»12 Nach L. Boff ist
daher «der Befreiungsprozess die in der
Geschichte antizipierte und im Fragment
konkret gewordene Erlösung»13. Befreien

heisst Mitwirken mit Gott, mit Jesus
Christus bei der Erlösung der Welt, beim
Aufbau des Reiches Gottes. Freilich kann
diese ganzheitliche Befreiung nur aus der
Gnade, aus der Gabe des Heiligen Geistes

verwirklicht werden. Die Erlösung
ist ein Geschenk aus Gottes freier Initiative.

Sie ist aber auch Beitrag, Arbeit,
Werk, Errungenschaft des Menschen,
weil die Initiative Gottes das fordert.

Gottes Wirken wird in der geschichtlichen

Wirklichkeit erkannt, das Wort des
Glaubens kann sich nur auf der Grundlage

geschichtlicher Wirklichkeiten artikulieren.

Und deshalb muss sich die Kirche
zu einem historbchen Volk Gottes
entwickeln, wenn man innerhalb der Kirche
wirklich Christus, Gott oder den Heiligen

Geist erfahren will. Christ sein heisst,
in der christlichen Gemeinschaft leben
und das Reich Gottes aus der Kirche heraus

aufbauen, durch die Kraft der
unterschiedlichen Charismen. In Lateinamerika

geht es um die Kirche der Armen, um
die Konsequenzen, die daraus für das

christliche Leben folgen, um die Parteinahme

für die Armen: «Es geht darum,
das ,Nein' Gottes zur Welt zu hören,
sofern diese Sünde ist. Dieses ,Nein' ist
absolut; ohne dieses ,Nein' ist das ,Ja' Gottes

zur Welt nicht Bestandteil der
Wirklichkeit, so wie sie ist.»14

Die Theologie der Befreiung
und die Mystik
Durch die vorangehende Reflexion über
die Spiritualität der Befreiung haben wir
uns schon den mystischen Elementen in
der Theologie der Befreiung genähert.
Die Theologie der Befreiung gebraucht
den Begriff «Mystik» ausdrücklich.
Kardinal P.E. Arns sagt zum Beispiel: «Was
aus der Gemeinschaft heraus an Kraft
kommen kann, auch als Erneuerungskraft

für die Gesellschaft, das ist manchmal

viel mehr, als was man auf den ersten
Blick sehen kann. Aber es ist sicher, dass
man dafür eine Mystik braucht, eine
Spiritualität, eine starke Spiritualität. Diese
basiert auf Martyria, auf Zeugnis.»15
Und Gutierrez schreibt: «Die biblischen
und urkirchlichen Modelle des Exodus
haben die Art und Weise geprägt, wie
Christen ihren Weg der Suche nach Gott
erfahren und reflektiert haben. Sowohl
die grossen Mystiker als auch das christliche

Volk insgesamt haben sich von ihnen
inspirieren lassen.»16

Man darf und muss aber auch dem
Inhalt nach von der Mystik oder von mystischen

Elementen in der Theologie der
Befreiung reden. Das zeigt sich zum
Beispiel in der Art und Weise, wie Boff vom
Gebet redet, durch das der Mensch «weit
über sich hinausreichen, alle Grenzen
der Schöpfung und der Geschichte
überschreiten, zu einer ,Ekstase' kommen
und dann ein Gespräch mit dem
allerhöchsten Geheimnis beginnen und laut
sagen kann: ,Vater!' Damit lässt er die
Welt nicht zurück, sondern nimmt sie auf
und macht sie Gott zum Geschenk. er
tritt allein vor den Absoluten, um mit
ihm zusammen einen Weg zu gehen.
Das Befreiungsgebet sammelt alle Ele-

11



mente des engagierten Lebens ein: die
Kämpfe und die Anstrengungen des Volkes,

die Irrtümer wie auch die erreichten
Erfolge.»17 Man kann das Gebet auch
«Ausdruck der befreienden Gemeinschaft»

nennen. Und so kommt man zur
«politischen Heiligkeit» durch die
Parteinahme für die Armen, die prophetischen

Mut, geschichtliche Geduld und
österliches Verhalten überhaupt
verlangt.18 Ja, diese Heiligkeit ist Heiligkeit
des Kämpfers, in der die neuen Tugenden

der Klassensolidarität zum
Ausdruck kommen.19

Gutierrez wiederum erklärt den
Befreiungskampf des lateinamerikanischen
Volkes am Beispiel der mystischen
Erlebnisse des heiligen Johannes vom
Kreuz. So spricht er vom geistigen Pfad,
Aufbruch, Abenteuer im Glauben, vom
Morgengrauen und von den drei Nächten,

die der Christ in Lateinamerika in
seinem Kampf um die Befreiung
durchmachen muss. «Kein Aspekt der
menschlichen Existenz bleibt von der
Nachfolge Jesu unberührt. Dieser Weg
umgreift alle Dimensionen unseres
Lebens. Spiritualität ist nicht auf die
sogenannten religiösen Aspekte wie Gebet
und Gottesdienst beschränkt. Spiritualität

ist keine regionale, sondern eine
umfassende Wirklichkeit. Die ganze
menschliche - persönliche und gemein-
schaftsbezogene - Existenz setzt sich in
Bewegung. Ein Lebensstil gibt unserm
Beten, Denken und Handeln seine tiefe
Einheit.. Denn ,Gott gibt sich nur dann
ganz', sagt Theresa von Avila, ,wenn sich
auch die Seele ihm ganz gibt'.»20

Jede Spiritualität und jede Mystik wollen

ein Weg zum besseren Dienst an Gott
und am Nächsten sein. Es geht darum,
frei zu sein, um lieben zu können. Von
der lateinamerikanischen Entscheidung
in diesem Sinne sagt Gutierrez: «Die
Option für die Armen und ihre Befreiung
hat dazu geführt, dass wir in Lateinamerika

gegenwärtig eine Zeit intensiven
Ringens um Solidarität erleben. Solidarität

ist ja heute die konkrete Gestalt der

christlichen Liebe und wurzelt im übrigen

auch in den kulturellen Traditionen
des indianischen Volkes auf diesem
Erdteil.»21 Die persönliche Umkehr und die
gesellschaftliche Veränderung sind eng
miteinander verbunden. Dasselbe gilt für
das Materielle und das Geistige. Die
Gnade Gottes schenkt diese Liebe zu
Gott und zum Nächsten: Geschenktsein
und Wirksamkeit der Liebe gehören
zusammen. «Gott hat uns zuerst geliebt»
(Joh 4, 19), aber die Liebe ist auch unsere

Antwort auf Gottes Liebesinitiative.
Das Geschenktsein der Liebe stellt
Anforderungen im grössten Ausmass.

Die Hingabe, die erforderlich wird,
wenn man von der Liebe und Solidarität
spricht, kann bis zum physischen Tod
gehen. Das meint auch Kardinal J. Landa-
zuri: «Das Kreuz tragen heisst nicht nur
unumgängliche Nachteile in Kauf
nehmen, sondern auch - und muss es unter
den obwaltenden Bedingungen auch
heissen - die Leiden auf sich nehmen, die
der Kampf gegen Ungerechtigkeit und
Unterdrückung mit sich bringt. Das
Kreuz tragen heisst dafür leiden, dass wir
versuchen, das zu ändern, was Medellin
Situation der Sünde' und Situation
institutionalisierter Gewalt' nennt und was
in den ungerechten Strukturen, welche
die Lage in Lateinamerika kennzeichnen,

unübersehbar zutage tritt.»22 In den
Situationen, in denen das lateinamerikanische

Volk gezwungen ist zu leben,
entdeckt es das Kreuz Jesu wieder, Frucht
seiner Entscheidung für die Brüder und
Schwestern. Aber mit dem Kreuz erfährt
es auch die Auferstehung.

Die spirituelle Kindschaft spielt im
Leben der lateinamerikanischen Christen
eine wichtige Rolle, wie sie auch einer
der Grundbegriffe des Evangeliums ist.
Sie bedeutet eigentlich die Haltung des
Menschen, der das Geschenk der
Gotteskindschaft annimmt und darauf seine
Antwort gibt, indem er sich für
Brüderlichkeit, für das Reich Gottes einsetzt.
Dabei erfährt er auch jene «tiefste und
endlose Einsamkeit», von der die gros-

12



sen Mystiker sprechen. Dieser Weg
durch die Einsamkeit führt zugleich zu
einem tiefen Leben in Gemeinschaft,
denn der Mensch, der Einsamkeit erlebt,
sehnt sich nach Gemeinschaft. Das
bedeutet auch, aus der Eucharistie leben,
denn die Teilhabe an Leib und Blut des
Herrn verpflichtet zum Zeugnis der Liebe

für alle Menschen, besonders aber für
die Armen.

Die radikale Anstrengung um die
Befreiung ist nur dann möglich, wenn sie die
mystische Spiritualität ernst nimmt und
so aus der Gnade Gottes die Kraft dazu
schöpft. Von solcher Spiritualität sprechen

auch die Theologen der Befreiung.
In der Schlusserklärung der EATWOT
heisst es: «Dies bedeutet, ständig Dualismen

zu überwinden, die der biblischen
Spiritualität fremd sind, wie Glaube und
Leben, Gebet und Aktion, Engagement
und tägliche Arbeit, Kontemplation und
Kampf, Schöpfung und Erlösung.
Spiritualität ist nicht nur ein einzelnes
Moment am Befreiungsprozess der Armen.
Sie ist die Mystik der Erfahrung Gottes
mitten in diesem ganzen Prozess. Sie
bedeutet die Begegnung mit dem lebendigen

Gott Jesu Christi in der gemeinsamen

Geschichte und im täglichen
persönlichen Leben. Gebet und Engagement

sind nicht sich gegenseitig aus-
schliessende Handlungen. Sie bestärken
und bedingen vielmehr einander.»23

Diese Spiritualität und Mystik, die eine

Grundlage der Theologie der Befreiung

bilden, kann man «christliche
Spiritualität der Weltverantwortung» nennen.

Das Spezifikum christlicher
Welterfahrung ist nicht die Weltflucht oder die
Distanz zur Welt, sondern die
Unterscheidung der Geister in der Welt und
der Dienst an der Welt im Sinne des Aufbaus

des Reiches Gottes auf dieser Erde.
Es geht um ein Mitwirken mit Gott aus
der Initiative Gottes.

2 Ebenda.
3 Ebenda.
4 Vgl. L. Bouyer, Einführung in die christliche

Spiritualität, Mainz 1965, S. 16.
5 Vgl. Lexikon für Theologie und Kirche VII,

Freiburg 1968, S. 732.
6 Vgl. L. Bouyer, a.a.O., S. 277.
7 Ebenda, S. 279.
8 Schlusserklärung des Internationalen Ökumenischen

Theologiekongresses (EATWOT IV), Säo
Paulo 1980, in: N. Greinacher (Hg.): Konflikt um
die Theologie der Befreiung, Zürich-Einsiedeln-
Köln 1985, S. 123/124.

9 Vgl. E. Bonmn, a.a.O., S. 14.
10 G. Guttierrez, Aus der eigenen Quelle trinken,
München 1986, S. 13.
11 Ebenda, S. 84.
12 P. Eicher, Theologie der Befreiung im
Gespräch, München 1985, S. 32/33.
13 Ebenda, S. 82.
14 J. Sobrino, Erfahrung Gottes in der Kirche der
Armen, in: E. Bonnfn, a.a.O., S. 164.
15 P.E. Arns, Kirche und Theologie der Befreiung,

in: J.B. Metz (Hg.), Die Theologie der Befreiung:

Hoffnung oder Gefahr für die Kirche, Düsseldorf

1986, S. 144.
16 G. Gutierrez, a.a.O., S. 94.
17 L. Boff, Von der Spiritualität der Befreiung zur
Praxis der Befreiung, in: E. Bonnin, a.a.O., S. 65-
67.
18 Ebenda, S. 69/70.
19 Vgl. L. Boff, Kirche: Charisma und Macht,
Düsseldorf 1985, S. 220.
20 G. Gutierrez, a.a.O., S. 94/95.
21 Ebenda, S. 106.
22 Ebenda, S. 127.
23 Schlusserklärung EATWOT, a.a.O., S. 124.

1 E. Bonnfn, Wirklichkeit und Sinn einer Theologie

der Spiritualität aus der Sicht Lateinamerikas,
in: E. Bonnin (Hg.), Spiritualität und Befreiung in
Lateinamerika, Würzburg 1984, S. 12.

13


	Mystische Elemente in der Theologie der Befreiung

