
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 1

Artikel: Variationen asiatischer Befreiungstheologie

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeid

Variationen asiatischer Befreiungstheologie

Zu den Mitbegründern der Ökumenischen

Vereinigung der Dritte-Welt-
Theologen, kurz EATWOT genannt,
gehören auch sechs - eigentlich sieben -
asiatische Theologen (vier weitere müssten

sich für das erste Treffen 1976 in Dar
es Salaam, Tansania, entschuldigen). Die
überragenden Gestalten waren der
Ceylonese Tissa Balasuriya und Schwester
Virginia Fabella von den Philippinen (die
später erstaunlicherweise auch von den
EATWOT nicht erwähnt wird, weil sie
für die «Herren» schon damals das
Protokoll führte und in aller Bescheidenheit
ihren eigenen Namen nicht einsetzte;
aber wohl auch ein wenig aus Protest, da
die Männer-Theologen vergassen, sie um
ihre Unterschrift zu fragen.

Im Gegensatz zu Lateinamerika, aber
auch zu einem Grossteil Afrikas hat das
Christentum in ganz Asien ausser auf den
Philippinen (die heute noch in vielem
eher lateinamerikanisch-portugiesisch
als asiatisch sind) nur ein kärgliches
Dasein geführt. Seitdem jedoch ein neuer
Wind durch Asiens christliche Theologie
weht, wird diese mehr und mehr Element
einer Befreiungs- und Entkolonialisierungsstrategie.

Die Erneuerung kam von
unten und nicht zuerst von den Theologen.

In vielen Teilen ging sie von Schwestern

und nicht von Priestern aus. Und
noch etwas überrascht: Die neuen Theologen

sind zuerst Dichter und
Geschichtenerzähler. Nur so ist die Kraft von Minjung

und Han in Südkorea oder von
People's Power auf den Philippinen zu
erklären.

Der folgende Beitrag versucht, mit
sechs Bildern einen Ausschnitt aus der

asiatischen Befreiungstheologie zu
vermitteln. Der Unterschied zwischen den
einzelnen Gegenden und Ländern mag
gross sein, doch alle heben zwei zentrale
Dinge hervor: 1. Die neue Theologie hat
vom Kontext (dem Konkreten, dem
Leiden, dem betroffenen Volk der Kleinen
und Armen) auszugehen. 2. Sie muss
politische Elemente enthalten und Teil in
einem Befreiungsprozess sein. Sie muss
dieser Welt etwas zu offenbaren haben.

I. Theologie vom Dritten Auge
Es gibt schamanistische Völker und ganz
besonders die Tibetaner, die eine Mystik
des Dritten Auges kennen. Sie gehen
davon aus, dass der gewöhnliche Mensch
mit seinen zwei Augen eben nur diese
Welt sieht, alles nur zweidimensional
erkennt, an der Oberfläche bleibt und nicht
entweder in die Tiefe dringt oder sich zu
den Höhen aufschwingt. Es braucht eine
geistige Operation, um ein Drittes Auge
zu erhalten.

Das Wort vom Dritten Auge ist denn
auch in der Parapsychologie aufgetaucht
und so in den Westen gekommen. Viele
wünschen sich die Gabe des Dritten Auges,

um über Raum und Zeit hinauszusehen,

um auf Psi zu stossen.
Der Taiwanese CS. Song hat auf originelle

Art und Weise diesen Begriff
aufgegriffen und 1980 eine «Theologie mit
dem Dritten Auge» geschrieben. Song
gehört zu den Presbyterianern, die überall

in Asien dank ihrer demokratischen
Kirchenverfassung direkter als andere
Kirchen zum Volk vorstossen und daher
auf Taiwan, in Südkorea und auch in
Thailand führende Theologen der Be-



freiung hervorgebracht haben. Diese
Öffnung ist jedoch nicht ungefährlich,
denn viele mit dem «Dritten Auge» werden

politisch verfolgt. Auch Song müsste
1970 Taiwan verlassen und sein Dekanat
am Theologischen Kolleg von Taiwan
aufgeben. Seither betreut er verschiedene

Aufgaben beim Weltkirchenrat.
Song weiss, dass das Christentum in

Asien kaum heimisch wurde. Es war
nirgends zu einer Volksangelegenheit- ausser

auf den Philippinen - geworden. Der
Christ kam nach Asien als einer, dem
schon alles offenbart war. Er glaubte,
nicht mehr sehen und hören, sondern nur
noch verkünden und diktieren zu müssen.

Wie die amerikanischen Schnellimbissketten

- so Song - brachte er das
Christentum als Sandwich fixfertig
verpackt.

Dieses Christentum war vorfabriziert,
standardisiert und daher kleinkariert. Es
gab zwar vor, aus einem Gott, der
Mensch geworden ist, hervorzugehen.
Aber von Menschwerdung spürte der
Asiate kaum etwas.

Songs Theologie vom Dritten Auge
zielt nicht zu den Wolken und auf die
Himmel hin. Sein Drittes Auge möchte
mehr die Umgebung - die Theologen
nennen das Kontext - sehen lernen und
eine Menschwerdung im Alltag bewirken.

Es geht ihm um eine Dimension, die
das Greif- und Spürbare, das Materielle
und Körperhafte ernstnimmt und nicht
bloss geistig herumwildert. Ja, um eine
Vertiefung im Konkreten, wodurch die
Befähigung zur Wahrnehmung des
Nachbarn und der Nachbarschaften im
menschlichen, sozialen und ökologischen
Sinn gezeugt werden soll.

Die Flucht des Christentums ins zu
Geistige und zu Abstrakte hat es gar nie
in Asien Fleisch werden lassen. Christen
leben in den verschiedenen Ländern
Asiens eher in höheren Klassen und zählen

sich zur Elite. Ihr Christentum hat
zwar guten Willen, aber es fehlt ihm das
Dritte Auge oder die Antenne für das

Volk, die Kleinen und Armen, die Ent¬

rechteten und Verfolgten. Song fordert
eine radikale Umkehr im Denken, ein
Hinabsteigen: «Im heutigen Asien sind
Millionen von Menschen politisch
verfolgt, im Gefängnis, gefoltert,
unterdrückt, ausgebeutet, auf der Flucht und
verachtet. Mit dem Dritten Auge kann
jeder Christ in ihnen Christus sehen. Wer
zu ihnen geht, sie trifft, mit ihnen lebt, bei
ihnen bleibt - und nicht bloss aus der
Ferne ein Lebensmittelpaket schickt, der
macht Jesus gegenwärtig.» Eine andere
Stelle lässt sich so zusammenfassen: Seit
Jahrhunderten gibt es in Asien die Kleinen

und Armen, die Gott liebt. Seit langer

Zeit werden ganze Völker
unterdrückt und mitten unter ihnen auch
Jesus. Jesus muss daher gar nicht nach
Asien gebracht, er kann dort gefunden
werden. Dazu hilft das Dritte Auge. Jesus

lebt schon im armen Volk.
Für den Christen ist das Dritte Auge

die Dimension der Fleischwerdung Gottes

bei den Kleinen und Unwichtigen. Mit
dem Dritten Auge werden wir befähigt,
die Macht des Konkreten wirksam werden

zu lassen. Mit dem Dritten Auge ist
unsere Angst beim Blick ins Gesicht der
traurigen Wirklichkeit auch Gottes Sorge

um die Seinen.

II. Warum hat das Kreuz zwei Balken?
Kosuke Koyama, einer der mit Geschichten

und Bildern aus dem konkreten
Leben eine neue Theologie in Asien
mitschaffen half, stellt die überraschende
Frage, warum das Kreuz wohl aus zwei
Balken und nicht bloss aus einem Stamm
bestehe. Er fragt im asiatischen Kontext
mit seinen vielen alten Religionen. Er
möchte mit seiner Kreuz-Frage die Christen

zum Fragen bringen. Koyama selbst
gibt zu bedenken, dass es vielleicht in
Asien den Stamm schon lange gibt und
dass es nur noch die Kreuzung oder
Kreuzigung braucht. Erst aus der Kreuzung

von zwei Balken entsteht das christliche

Kreuz.
Der zweite, ebenfalls weltbekannte

asiatische Theologe, Choan-Seng Song,



stellt fest, dass in jedem asiatischen Land
immer mindestens zwei Religionen
koexistierten, ohne dass sie sich in eine
unverträgliche Quere kamen. Die eine
Religion war mehr Naturreligion, die andere
Offenbarungs- oder Buch-Religion. Die
eine vertrat jeweils mehr das Volk mit
seinen Traditionen, seiner Seele und
seinen Geistern. Die andere Religion war
nach oben ausgerichtet, hierarchisch
gegliedert, ordnungsmässiger und autoritärer.

Song fragt nach dem Sinn und lässt
sich theologisch herausfordern. «Sollte
sich das Christentum nicht einfach auf
den alten Balken legen und eine weitere
Kreuzesspiritualität entwickeln helfen?»
Song stellt fest, dass in Thailand zwei
Religionen, Buddhismus und Schamanismus,

Seite an Seite existieren und beide
sich auf verschiedenen Pilgerstrassen in
den letzten Zeiten nicht mehr gekreuzt
haben. Könnte der Christ nicht mithelfen,

dass sich alle bei der Kreuzung treffen?

Ausser auf den Philippinen ist in Asien
das Christentum nirgends ein wichtiger
Quer-Balken neben den alten Religionen

geworden. Der Christ wusste nicht,
wie er sich angesichts der verschiedenen
Hochreligionen verhalten sollte. Die
meisten Asiaten haben das Christentum
als Verbündeten des Kolonialismus in
Erinnerung. Kosuke formuliert die
Stimmung so: Der Christ kam mit dem
Schwert, aber nicht mit der Salbe des
Heilens. Die Verkündigung geschah oft
unangepasst, total fremd und daher arrogant.

Ein Vietnamese sagte: «Das
Christentum kam wie Franzosen und später
Amerikaner, aber nicht wie Gott käme.
Das war der Grund, warum es viele von
uns nie ernstnahmen. Die Nachricht des
Evangeliums fiel wie die Bomben im
Vietnamkrieg von oben. Die Christen
kamen nicht, um uns an der Erlösung
teilhaben zu lassen, sondern um unsere
Religion, die sie als alten Aberglauben
bezeichneten, auszurotten. Die alten
Religionen werden jedoch nicht mit Ausrottung

erlöst.»

Der Christ kam als einer, der schon
alles zu wissen schien. Kerzengerade.
Sonnenklar. Da gab es nichts zu kreuzen.
Von oben herab las er das aus, was ihm
passte, und damit bewies er, dass er die
Religionen Asiens gar nie ernstnahm.
Dass diese Religionen Altes Testament
sein könnten, an das dachte bis vor kurzem

kaum jemand. Heute gehen nun
asiatische Theologen mit viel Mut einer
Weg-Kreuzung entgegen. Sie haben sich
durch Maos Kreuzung von Taoismus-
Konfuzianismus mit Marxismus-Kommunismus

inspirieren lassen. Bis vor kurzem

wurde halt jedes Mischen negativ
beurteilt. Mischung - oder ein Amalgam
- war ein Schimpfwort. Aber war für
Griechen und Römer nicht auch das
Kreuz ein Schimpfwort? Bis ins moderne
Leben und Wirtschaften hinein ist
Mischen etwas Unbeliebtes. Man duldet
keine Anemonen im Kornfeld mehr, keine

Bäume im Kartoffelfeld.
Auf der Kreuzung können wir alle

einander begegnen: die von oben und die
von unten, die Alten und die Jungen, die
verschiedenen Christen, Christen und
Hinduisten, Schwarze und Weisse, etc.
Weil wir Angst vor der Mischung haben,
weichen wir schon lange vor der Kreuzung

aus und fahren in Parallelstrassen
davon. Die zwei Kreuzbalken weisen auf
etwas Zentrales hin: Viele Religionen,
Denkweisen, Kulturen könnten sich auf
der Kreuzung treffen und da zu einem
Kraftfeld werden. Man kann das Kreuz
mit seinen Balken auch als ein Symbol
der Teilnahme sehen. Kreuz und quer
partizipieren wir alle wie lange Balken
am Feuer, im Focus, wo von einer Mitte
neue Wärme in die ganze Welt
ausstrahlt.

III. Das leidende Volk Gottes:
koreanische Minjung-Theologie
Das südkoreanische Volk hat nicht erst
in jüngster Zeit eine Geschichte des
Leidens, selbstgerechter Tyrannei und von
aussen abgestützter heuchlerischer
Verteidigung von Werten erlebt. Korea war



stets eine Brücke zwischen China und
Japan und über diese Landzunge hinweg
fegten Heere und flössen Ideen: taoisti-
sche, konfuzianische, buddhistische
einst, und auch sie erschreckten die
damalige Macht, die stets das Jetzt, das
Verkrustete, Veraltete und daher
Unmenschliche verteidigte. Später waren es
modernistische, demokratische, schinto-
istische, marxistische und maoistische
Ideen: Um ihren Fluss zu stoppen, wurde
mitten durchs Land ein Wall errichtet -
eine Demarkationslinie zwischen gut und
bös. Das Volk wurde auseinandergerissen

und wird nun diktatorisch vor Ideen
geschützt.

Das Volk Koreas war stets ein leidendes

Volk. Erst auf diesem traurigen
Hintergrund kann eine koreanische
Grundstimmung, die Dichtung und Malerei
prägt, verstanden werden: Han. Han
meint Qual und Trauer über Erniedrigung,

Ausbeutung, Schmach und
Ohnmacht. Han meint Zorn, ein inneres Sich-
Aufbäumen, Empörung und Widerstand.

Die Grundstimmung des Han liegt
nahe bei der christlichen Kreuzestheologie.

Und so wird es begreiflich, warum
ausgerechnet die christliche Minderheit
mit ihrer Minjung-Theologie, einer
Theologie des leidenden Volkes, zur
nationalen Widerstandsbewegung wurde.

Ein Leidender und Geschmähter ist
nicht stolz, dass seine Religion wichtig
wird: Ihm geht es um Befreiung und ein
neues Leben. Minjung ist die Kraft von
unten, die lange angestaut war und nun
die Deiche sprengt.

Wie viele asiatische Erneuerer ist auch
der Begründer dieser Theologie ein
Dichter: Kim Chi Ha, 1941 geboren,
katholisch erzogen. 1970 wird er zum
ersten Mal wegen eines Gedichts verhaftet.
1972 kommt er wieder ins Gefängnis.
1974 verbreitet er in Fortsetzungen seine
«Volksschrei»-Gedichte auf Flugblättern.

Wiederum wird er verhaftet, zuerst
zum Tode verurteilt und dann zu
lebenslänglicher Haft begnadigt. 1980
freigelassen, wird er wieder verhaftet und so

leider weiter.
Kim Chi Ha hat also selbst bitter gelitten,

aber das Leiden hat ihn nicht verbittert.

Er glaubt an die erlösende und
befreiende Kraft, ja, die paradoxe Macht
des Leidens, wie es sich darstellt im
Kreuz oder im Han. Seine Kreuzestheologie

wurde zur positiven Friedensinitiative.
Daher hat man Ha nicht nur für den

Literatur-, sondern auch für den
Friedensnobelpreis vorgeschlagen.

Die folgenden Zeilen sind seinem
Gedicht «Meer» entnommen, für das er —

man kann es kaum glauben - der
Volksverhetzung angeklagt wurde. Der
Ausschnitt illustriert die Han-Stimmung:

«Noch fliesst es nicht über:
ein Meer, das sich erst sammelt,
das Meer in den ausgehöhlten,

von Peitschenhieben
ausgehöhlten Gesichtern der Bauern,
in den Schatten ihrer Augenhöhlen,
hinter zusammengepressten, trockenen

Lippen,
hinter geschlossenen Kerkertoren das

Meer,
das erst schwellende Meer,
das kleine Meer der stummen Wut. »

Ein anderes Gedicht tönt wie ein Aufruf
oder Aufschrei:

«Sprich, sprich
mit zerrissenem Körper
jede Wunde
eine offene Lippe
ein offener Mund. .»

Kim Chi Ha ist Katholik. Sein theologischer

Anstoss wurde jedoch von den
Presbyterianern aufgenommen, und aus
ihren Kreisen kommen die heutigen
Minjung-Theologen. Sie glauben, dass
Leiden und Kreuz ihrem geprüften Volk
Sinn geben. Gott leidet in seinem Volk,
und durch diesen Hoffnungsschimmer
wirkt Leiden befreiend. Diese Christen
sind keine Masochisten; sie können nicht
anders als Leid hinnehmen. Aber sie



wollen nicht, dass dieses Leid bloss Last
wird und Schaden anrichtet. Dieses Leid
soll sich in die Kraft der Befreiung von
unten verwandeln.

Aus diesem Grunde haben die
Erneuerer ihre Podeste verlassen und leben
leidend zusammen mit dem Volk, in
Elendsquartieren, in Fabriken und sogar
in Gefängnissen. Für sie ist das kein sinnloses

Leben und kein bloss passives
Leiden. Eines Tages wird der im Kreuz
aufgestaute Aufschrei des Volkes die Tyrannen

verjagen und die Mauern Jerichos
zum Einsturz bringen.

IV. Die Gewalt und das Rad der ewigen
Wiederkehr
Der grosse Volksbefreier Mahatma
Gandhi hat in Wort und Tat der Welt den
subtilen Unterschied zwischen menschlicher

Gewalt und der Gewalt der Hoffnung

offenbart. Noch heute leben Schüler

von Gandhi in Indien und auf Sri Lanka

mit Armen oder Leprösen, mit
Kastenlosen oder verfolgten Minderheiten
zusammen. Wie ihr Meister praktizieren
sie Gewaltlosigkeit. Gandhi hat jedoch
auch christliche Theologen in Indien und
Ost-Asien beeinflusst. Er war zwar kein
Christ, aber er liebte die Bergpredigt. In
den Seligpreisungen war für Gandhi das
Geheimnis von der Macht der Ohnmacht
eingeschlossen.

Der indische Befreiungstheologe
Ignatius Jesudasan hat so etwas wie eine
christliche Gandhi-Schule begründet.
Diese schwebt nicht in den Wolken. Sie
geht von der traurigen Realität der
Gewalt und Gegengewalt, des Terrors und
der Wiedervergeltung aus. Gnadenloser
denn je dreht sich auch in den asiatischen
Ländern das Rad der Gewalt.

Einer haut drein, der Betroffene
schlägt zurück. Keiner hält - wie in der
Schrift empfohlen - die andere Wange
hin. Warum? Ja, soll der Christ etwa gar
keinen Widerstand leisten, weil ein Teil
des Widerstands in Gewalt endet?

Die Gandhi-Schüler geben sich nicht
mehr mit der alten, fast fatalistischen Er¬

klärung des Buddhismus oder Hinduismus

zufrieden. Sie wollen dieses Rad der
ewigen Wiederkehr auf christliche Weise
zum Stoppen bringen.

Ihre Widerspruchstheologie lässt sich
so zusammenfassen: Der natürliche
Mensch schlägt zurück; der erlöst-befrei-
te Mensch hingegen handelt anders,
wider Erwarten durchbricht er das
animalisch-natürliche Verhaltensmuster und
bringt so die Logik seines Gegners
durcheinander.

Das Rad der Wiederholung wird
dadurch gestoppt, dass ich aus der Kraft des
Glaubens und der Hoffnung einen
andern Weg gehe, weder nachahme noch
nachhole, weder aufrüste noch zum
Gegenschlag aushole. Solche Handlungsweise

kann aber erst Politik im Grossen
werden, wenn Christen diese Taktik der
Gewaltlosigkeit lange im eigenen Alltag
eingeübt haben. Der Christ schwimmt
dadurch gegen den Strom in Zentralamerika,

im Mittleren Osten, in Nord- oder
Südafrika mit den täglichen Vergeltungsaktionen.

Der wahre Christ ist nicht «in»
bei der Nachrüstung mit den immer neuen

Waffen- und Sicherheitssystemen.
Seine Haltung als gewaltloser Christ
muss jedoch vorerst im täglichen Leben
sichtbar werden. So verwirklichen Christen

in Indien oder Thailand diesen
Gewaltstop im Alltag, indem sie nicht
Unkraut und Ungeziefer bekämpfen, keine
Bäume kopflos fällen oder im Strassenverkehr

niemanden beschimpfen. Sie
verzichten schlicht und einfach auf den
Zwang des Kopierens, des Grundprinzips

der Rache. Einer, der stets aufholen
will und sich von Neid beeinflussen lässt,
handelt ähnlich wie Wirtschaftsleute mit
Boykott und Gegenboykott, wie Politiker

mit «law and order» oder Nachrüsten.

Man sieht, der Geist Gandhis und Jesu
wird konkretisiert, in den heutigen Kontext

gestellt.
Dem Kleinen und Armen bleibt nämlich

nur diese Macht aus dem Evangelium.

Die Macht Gottes ist nicht eine



menschliche, sondern ein Paradoxon.
Diese Macht entwaffnet, weil sie ganz
anders und unerwartet ist. Für den Christen

heisst das, nicht die Welt zu kopieren,

sondern den Weg Christi, einen
eigenen Weg, einzuschlagen.

Wenn sich daher Arme und Elende,
politisch Unterdrückte oder Verfolgte
als Christen treffen, wird sogar schon ihr
Gespräch zur Bedrohung der bestehenden,

diesseitigen Macht. Ihr Abendmahl
wird zur Verschwörung, indem sich eine
neue Gemeinschaft formt. Da sie nicht
mit Gewalt zurückschlagen, beginnen sie
das Rad der Rache zu stoppen. Der
Gewaltverzicht wirkt versöhnend und daher
befreiend. Christlicher Gewaltverzicht
initiiert so eine neue Heils-Geschichte.

«Wer den Mut zum Nein oder Nicht-
mitmachen in der Welt der sturen
Wiederholung hat, befreit die Welt von
ihrem Sachzwang», sagt ein indischer
Theologe. «Der Sachzwang ist das
unchristlichste Wort, das es gibt», bekräftigt

Ignatius Jesudasan. «Es tönt einfach,
ja, fast banal», sagt auch er, «aber wenn
du dieses Banale zu tun beginnst, verändert

sich die Welt.» Die Ohnmacht wird
zur Macht, zu einer, die nicht zerstört,
sondern befreit.

V. Warum soll auch der Tee befreit
werden?

Ceylon, heute Sri Lanka, ist das Land des
Tees. Wer von der Hauptstadt Colombo
am Meer gegen Osten, in die Hügel- und
Bergzone, in die Umgebung von Nuwara
Eliya, fährt, sieht bloss noch Teesträucher

- weit und breit. Darin, kalt hingestellt,

ab und zu eine Teefabrik mit den
Baracken für die Teepflücker — kein
Dorf, bloss eine Teearbeitersiedlung. Im
ersten Augenblick sieht von aussen dieses

Tee-Meer faszinierend aus. Aber die
Wirklichkeit ist anders. Für die Betroffenen

ist eine derartige Monokultur
langweilig, geisttötend, und sie kann sich wie
Isolationshaft auswirken.

Vor hundert Jahren bauten britische
Kolonialisten auf Sri Lanka diese Tee-

Monokultur auf. Schon damals wollte
kein Einheimischer darin arbeiten, und
so wurden aus Südindien Tamilen zum
Pflücken des Tees geholt. Zu Beginn also
waren der Teestrauch und die Teepflük-
ker fremd, aber auch die Herren Besitzer
und Manager waren Fremde - Kolonialisten.

1975 wollte die Regierung diese
Teeplantagen verstaatlichen.

Mitten in einer heiss-emotionalen
Verstaatlichungskampagne griff ein
katholischer Priester und Agronom mit der
Parole von der Befreiung des Tees ein.
Die meisten missverstanden ihn zu
Beginn und nahmen sein Wort der Befreiung

als einen Ersatz für die Verstaatlichung.

Daher war sogar das einheimische
Establishment ihm zuerst dankbar. Doch
dieser kämpferische Mann, von dem
einige sagten, er sei Marxist, wollte anderes.

Aber was?
Tissa Balasuriya war in seiner Theologie

vom Agrarstudium befruchtet worden.

Er hatte einsehen gelernt, dass
Monokulturen sowohl für Boden und Pflanzen

als auch für Mensch und Gesellschaft
schädlich sind. Eine solche Kultur könnte

sogar mit einer Verstaatlichung nicht
besser und auch nicht heimischer werden.

Daher glaubte Tissa, dieser Übergang

wäre eine günstige Zeit, ein «Kairos»,

um den Tee zu diversifizieren, d.h.
ihn einerseits abzubauen oder zu vermindern

und andererseits mit anderen
Kulturen zu durchsetzen oder zu mischen.
Das Ganze nannte er «liberation of tea»
- die Befreiung des Tees.

Auf verschiedene Weise war der Tee
für Sri Lanka zum Zeichen und Symbol
des Kolonialismus geworden. Eine äus-
serliche Verstaatlichung würde dieses
Koloniale nicht verbannen. Eine einfache

Teufelsaustreibung gab es da nicht.
Zum Entkolonialisieren oder Befreien
kommt laut Tissa die Neugestaltung der
menschlichen, sozialen und selbst der
ökologischen und kulturellen Landschaft
hinzu.

Befreiung des Tees bedeutete für Tissa,

einen der ersten Befreiungstheologen



Asiens, das Ende solch monotoner Nur-
Tee-Landschaften. Er rief nach Nachbarn,

und zwar nach Nachbarn im
menschlichen und pflanzlichen Sinn,
damit nicht alle mit nur Tee lebten und gar
von Tee träumten. Ein Diversifizieren
würde sich befreiend auf Menschen,
Pflanzen und Tiere auswirken. Es würde
dann nicht nur Tee, Tee-Verwalter, Tee-
Pflücker, Tee-Fabriken, Tee-Baracken,
Tee-Tag und Tee-Nacht geben. Erst
durch Vielfalt würde diesem von allen
anderen Kulturen abgeschnittenen Tee
die Einsamkeit und Langeweile genommen.

Die Mitwelt des Tees müsste erweitert

werden. Das hiess Befreiung des
Tees. Und diese würde die Natur natürlicher

und die Menschen menschlicher
machen. Viele Gruppen versuchten Tissas

Ideen in Aktionen umzusetzen.
Tissas neue Theologie weist darauf

hin, dass Mensch und Natur Vielfalt und
Abwechslung wie ein Ein- und Ausatmen

nötig haben. Die sture Reduktion
auf Monokulturen, wo das immer Gleiche

im Übermass und Überdruss
vorkommt, ist eine neue Form der Folter,
der Geist-Tötung und Diktatur. Nur
noch rein funktional eingerichtete Fabriken,

absolut geometrisch, ohne Bäume
und Hecken gestaltete Farmen, kilometerlang

nur noch Autos, quadratkilometerweise

Weizen oder Zuckerrüben,
bloss noch Felder mit gelbem Raps sind
langweilig, ermüdend und daher
unterwerfend oder knechtend.

Für Tissa Balasuriya und andere asiatische

Theologen kann nicht der Mensch
allein das Subjekt der Befreiung sein. Es
gilt, auch für Tiere und Pflanzen neue
Mit-Welten, Nachbarschaften und
Austausch-Verhältnisse zu kreieren. Befreiung

umfasst daher Ökologie und Kulturen.

Befreien verlangt ein Mischen und
Vernetzen; befreien heisst: mit mehr
Nachbarn und mit mehr Vielfalt bewuss-
ter und aktiver leben.

VI. Theologie des langsamen Marsches

Der originellste und schöpferischste

Theologe Asiens und der Begründer
einer ganz neuen Theologen-Generation
heisst Kosuke Koyama. Er wurde 1929 in
Japan geboren, studierte in den USA,
wurde Missionar der United Church of
Christ bei Bauern auf Thailand und lehrt
heute in New York am Union Theological

Seminary.
1974 erschienen Betrachtungen und

Predigten aus seiner 14jährigen
Missionstätigkeit in Thailand unter dem Titel

«Wasserbüffel-Theologie». Damit
wurde er sofort weltweit als Mit-Begrün-
der einer asiatischen Form der
Befreiungstheologie akzeptiert.

Koyama ist ein Dichter. Er ist kein
systematischer Theologe. In buddhistischer

Tradition greift er überall kleine
Dinge auf, schaut sie an und fragt sie aus.
Er sieht sie in ihrem Kontext und reiht sie
erst nach und nach ins Ganze ein. Er
beginnt mit dem Kleinen und Konkreten,
eben dem Kontext, einem Schlüsselbegriff

der Dritt-Welt-Theologen.
Für Koyama wie für andere ist es aus

der Meditation klar geworden, dass Gottes

Langsamkeit und Geduld ihren Sinn
haben müssen. Gott muss beim gewöhnlichen

Volk so etwas wie eine Immunität
gegen die grosse und ewige Wahrheit
eingebaut haben - diese Wahrheit, die
machtvoll daherkommt und alles
überfährt; diese Wahrheit, die leider wie Lava
aus einem ausbrechenden Vulkan ist, Lava,

die alles Grüne hinwegfegt und nachher

eine Karstlandschaft hinterlässt.
Eines Tages auf dem Fahrrad zu

thailändischen Bauern und nachher zu jungen

Theologiestudenten wird er - wie er
sagt - endlich der Wasserbüffel gewahr.
Sie sind in den Reisfeldern allgegenwärtig.

Koyama sah sie viele Jahre und ging
an ihnen vorüber. Er war mit - wie er
dachte - wichtigeren Dingen als Wasserbüffeln

beschäftigt. Er konnte aus der
Ferne Jesus in Kanaan sehen, den See
Genesareth und die kleine Stadt Nazareth,

Jerusalem und den Sinai; aber hier
in Thailand besass für ihn lange nichts
Offenbarungscharakter. Warum sollte es



auch? Jesus war doch nicht hier gewesen,
also erinnerte nichts an ihn. Aber an
jenem Tag gab's plötzlich einen inneren
Dreh. Warum war er ein derartiger
Geographie-Materialist geworden? Konnte
Gott nicht überall sprechen und sich
offenbaren? Müsste es der Dornbusch in
einer arabischen Wüste sein? Durfte es
nicht dieser Wasserbüffel Asiens
werden? Das Tier des kleinen Mannes,
geduldig, langsam, behäbig, uneffizient?

Damit war Koyama bei seiner alten
Frage: Warum ist Gott so langsam und
uneffizient? Warum lässt er sein Volk
vierzig Jahre lang in der Wildnis herumirren?

Warum wirkte Jesus nur drei Jahre
lang? Warum liess er sich ans Kreuz
schlagen und immobil machen? Es hätte
doch effizientere Symbole für später
gegeben als dieses Kreuz, das «keinen Henkel

zum Tragen» hat.
So entwickelt Koyama eine Theologie

nicht nur des langen, sondern auch des
langsamen Marsches. Er findet zu
«einem Gott, der nur drei Meilen in der

Stunde» geht. Die Distanz wird immer
weniger wichtig; die Tiefe und Vertiefung

macht das Wesentliche aus, nicht eine

horizontale Ausbreitung, sondern die
Verwurzelung - in Richtung Tiefe.

Und wie er so zu reden anfing und
Gleichnisse aus dem Thai-Leben und aus
der Mit-Welt der Bauern nahm, begann
man, ihm zuzuhören. Und Gott sprach
über den Wasserbüffel, den Paddy-Reis,
die Regenzeit, das lecke Haus, die Fische
und den Hahnenkampf zu seinem Volk.
Mit diesen Geschichten erzeugte Gott
Sinn. Dieses Greifbare schuf neue
Einsichten und befreite. Da nicht mehr Zeit
und Fortschritt, nicht mehr die zurückgelegte

Länge und ein äusserlich angehäuftes
Wissen zählen, sondern die Intensität,

führt dieses Bauernwissen zur Gotteserfahrung;

damit zu einem Glauben, der
nicht bloss zum Himmel aufschaut,
sondern die Welt, und zwar meine konkrete,
verändert; zu einer Befreiung, die eher
Zeit lässt als Geld bringt.

Vekoslav Grmic

Mystische Elemente in der Theologie
der Befreiung

SS&T&Ì

S>

7 ü r i c n

Die Theologen der Befreiung werden
von ihren Gegnern oft beschuldigt, zu
politisch geworden zu sein. Es wird ihnen
vorgeworfen, die spirituelle Dimension
des christlichen Glaubens ausser acht
gelassen oder ihr in ihrer theologischen
Reflexion zuwenig Aufmerksamkeit
geschenkt zu haben. Darauf möchte ich mit
dem Befreiungstheologen E. Bonnm
antworten, «dass die ursprüngliche und
ursächliche Erfahrung der Theologie der
Befreiung eine spirituelle Erfahrung
war»1. Ähnlich betont auch der wohl
bekannteste Begründer der Theologie der gagements.»3

Befreiung, G. Gutierrez, dass die
lateinamerikanische Theologie der Befreiung
bereits von Anfang an auf den Wegen des
Geistes wandelte. «Sie ist nämlich», wie
Bonnin hinzufügt, «historischer und
theologisch-spiritueller Treffpunkt der
politischen und der kontemplativen
Dimension des Christen. Es geht hier nicht
darum, die Spiritualität in das Fahrwasser

der Befreiung umzuleiten. Wohl aber
gilt es, die Fülle der Wirkungsmöglichkeiten

einer echten christlichen Spiritualität

zu erschliessen, also auch die des En-


	Variationen asiatischer Befreiungstheologie

