Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 1

Artikel: Variationen asiatischer Befreiungstheologie
Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143310

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

Variationen asiatischer Befreiungstheologie

Zu den Mitbegriindern der Okumeni-
schen Vereinigung der Dritte-Welt-
Theologen, kurz EATWOT genannt, ge-
horen auch sechs — eigentlich sieben —
asiatische Theologen (vier weitere muss-
ten sich fiir das erste Treffen 1976 in Dar
es Salaam, Tansania, entschuldigen). Die
uiberragenden Gestalten waren der Cey-
lonese Tissa Balasuriya und Schwester
Virginia Fabella von den Philippinen (die
spater erstaunlicherweise auch von den
EATWOT nicht erwahnt wird, weil sie
fiir die «<Herren» schon damals das Pro-
tokoll fithrte und in aller Bescheidenheit
ihren eigenen Namen nicht einsetzte;
aber wohl auch ein wenig aus Protest, da
die Manner-Theologen vergassen, sie um
ihre Unterschrift zu fragen. . .).

Im Gegensatz zu Lateinamerika, aber
auch zu einem Grossteil Afrikas hat das
Christentum in ganz Asien ausser auf den
Philippinen (die heute noch in vielem
eher lateinamerikanisch-portugiesisch
als asiatisch sind) nur ein kargliches Da-
sein gefiihrt. Seitdem jedoch ein neuer
Wind durch Asiens christliche Theologie
-weht, wird diese mehr und mehr Element
einer Befreiungs- und Entkolonialisie-
rungsstrategie. Die Erneuerung kam von
unten und nicht zuerst von den Theolo-
gen. In vielen Teilen ging sie von Schwe-
stern und nicht von Priestern aus. Und
noch etwas iiberrascht: Die neuen Theo-
logen sind zuerst Dichter und Geschich-

tenerzahler. Nur so ist die Kraft von Min- -

jung und Han in Siidkorea oder von
People’s Power auf den Philippinen zu
erklaren.

Der folgende Beitrag versucht, mit
sechs Bildern einen Ausschnitt aus der

2

asiatischen Befreiungstheologie zu ver-
mitteln. Der Unterschied zwischen den
einzelnen Gegenden und Liandern mag
gross sein, doch alle heben zwei zentrale
Dinge hervor: 1. Die neue Theologie hat
vom Kontext (dem Konkreten, dem Lei-
den, dem betroffenen Volk der Kleinen
und Armen) auszugehen. 2. Sie muss po-
litische Elemente enthalten und Teil in
einem Befreiungsprozess sein. Sie muss
dieser Welt etwas zu offenbaren haben.

I. Theologie vom Dritten Auge

Es gibt schamanistische Volker und ganz
besonders die Tibetaner, die eine Mystik
des Dritten Auges kennen. Sie gehen da-
von aus, dass der gewohnliche Mensch
mit seinen zwel Augen eben nur diese
Welt sieht, alles nur zweidimensional er-
kennt, an der Oberflache bleibt und nicht
entweder in die Tiefe dringt oder sich zu
den Hohen aufschwingt. Es braucht eine
geistige Operation, um ein Drittes Auge
zu erhalten.

Das Wort vom Dritten Auge ist denn
auch in der Parapsychologie aufgetaucht
und so in den Westen gekommen. Viele
wiinschen sich die Gabe des Dritten Au-
ges, um liber Raum und Zeit hinauszuse-
hen, um auf Psi zu stossen.

Der Taiwanese C.S. Song hat auf origi-
nelle Art und Weise diesen Begriff auf-
gegriffen und 1980 eine «Theologie mit
dem Dritten Auge» geschrieben. Song
gehort zu den Presbyterianern, die uiber-
all in Asien dank ihrer demokratischen
Kirchenverfassung direkter als andere
Kirchen zum Volk vorstossen und daher
auf Taiwan, in Siidkorea und auch in
Thailand fiihrende Theologen der Be-



freiung hervorgebracht haben. Diese
Offnung ist jedoch nicht ungeféhrlich,
denn viele mit dem «Dritten Auge» wer-
den politisch verfolgt. Auch Song musste
1970 Taiwan verlassen und sein Dekanat
am Theologischen Kolleg von Taiwan
aufgeben. Seither betreut er verschiede-
ne Aufgaben beim Weltkirchenrat.

Song weiss, dass das Christentum in
Asien kaum heimisch wurde. Es war nir-
gends zu einer Volksangelegenheit —aus-
ser auf den Philippinen — geworden. Der
Christ kam nach Asien als einer, dem
schon alles offenbart war. Er glaubte,
nicht mehr sehen und héren, sondern nur
noch verkiinden und diktieren zu miuis-
sen. Wie die amerikanischen Schnellim-
bissketten — so Song — brachte er das
Christentum als Sandwich fixfertig ver-
packt.

Dieses Christentum war vorfabriziert,
standardisiert und daher kleinkariert. Es
gab zwar vor, aus einem Gott, der
Mensch geworden ist, hervorzugehen.
Aber von Menschwerdung spiirte der
Asiate kaum etwas.

Songs Theologie vom Dritten Auge
zielt nicht zu den Wolken und auf die
Himmel hin. Sein Drittes Auge mochte
mehr die Umgebung — die Theologen
nennen das Kontext — sehen lernen und
eine Menschwerdung im Alltag bewir-
ken. Es geht ihm um eine Dimension, die
das Greif- und Spiirbare, das Materielle
und Korperhafte ernstnimmt und nicht
bloss geistig herumwildert. Ja, um eine
Vertiefung im Konkreten, wodurch die
Befdahigung zur Wahrnehmung des
Nachbarn und der Nachbarschaften im
menschlichen, sozialen und 6kologischen
Sinn gezeugt werden soll.

Die Flucht des Christentums ins zu
Geistige und zu Abstrakte hat es gar nie
in Asien Fleisch werden lassen. Christen
leben in den verschiedenen Landern
Asiens eher in hoheren Klassen und zah-
len sich zur Elite. Ihr Christentum hat
zwar guten Willen, aber es fehlt ihm das
Dritte Auge oder die Antenne fiir das
Volk, die Kleinen und Armen, die Ent-

rechteten und Verfolgten. Song fordert
eine radikale Umkehr im Denken, ein
Hinabsteigen: «Im heutigen Asien sind
Millionen von Menschen politisch ver-
folgt, im Gefangnis, gefoltert, unter-
druckt, ausgebeutet, auf der Flucht und
verachtet. Mit dem Dritten Auge kann
jeder Christ in ihnen Christus sehen. Wer
zu ihnen geht, sie trifft, mit ihnen lebt, bei
thnen bleibt — und nicht bloss aus der
Ferne ein Lebensmittelpaket schickt, der
macht Jesus gegenwairtig.» Eine andere
Stelle 1asst sich so zusammenfassen: Seit
Jahrhunderten gibt es in Asien die Klei-
nen und Armen, die Gott liebt. Seit lan-
ger Zeit werden ganze Volker unter-
druckt und mitten unter ihnen auch Je-
sus. Jesus muss daher gar nicht nach
Asien gebracht, er kann dort gefunden
werden. Dazu hilft das Dritte Auge. Je-
sus lebt schon im armen Volk.

Fir den Christen ist das Dritte Auge
die Dimension der Fleischwerdung Got-
tes bei den Kleinen und Unwichtigen. Mit
dem Dritten Auge werden wir beféhigt,
die Macht des Konkreten wirksam wer-
den zu lassen. Mit dem Dritten Auge ist
unsere Angst beim Blick ins Gesicht der
traurigen Wirklichkeit auch Gottes Sor-
ge um die Seinen.

II. Warum hat das Kreuz zwei Balken?

Kosuke Koyama, einer der mit Geschich-
ten und Bildern aus dem konkreten Le-
ben eine neue Theologie in Asien mit-
schaffen half, stellt die iiberraschende
Frage, warum das Kreuz wohl aus zwei
Balken und nicht bloss aus einem Stamm
bestehe. Er fragt im asiatischen Kontext
mit seinen vielen alten Religionen. Er
mochte mit seiner Kreuz-Frage die Chri-
sten zum Fragen bringen. Koyama selbst
gibt zu bedenken, dass es vielleicht in
Asien den Stamm schon lange gibt und
dass es nur noch die Kreuzung oder
Kreuzigung braucht. Erst aus der Kreu-
zung von zwel Balken entsteht das christ-
liche Kreuz.

Der zweite, ebenfalls weltbekannte
asiatische Theologe, Choan-Seng Song,

3



stellt fest, dass in jedem asiatischen Land
immer mindestens zwei Religionen ko-
existierten, ohne dass sie sich in eine un-
vertriagliche Quere kamen. Die eine Re-
ligion war mehr Naturreligion, die andere
Offenbarungs- oder Buch-Religion. Die
eine vertrat jeweils mehr das Volk mit
seinen Traditionen, seiner Seele und sei-
nen Geistern. Die andere Religion war
nach oben ausgerichtet, hierarchisch ge-
gliedert, ordnungsmaéssiger und autorita-
rer. Song fragt nach dem Sinn und ldsst
sich theologisch herausfordern. «Sollte
sich das Christentum nicht einfach auf
den alten Balken legen und eine weitere
Kreuzesspiritualitdt entwickeln helfen?»
Song stellt fest, dass in Thailand zwei Re-
ligionen, Buddhismus und Schamanis-
mus, Seite an Seite existieren und beide
sich auf verschiedenen Pilgerstrassen in
den letzten Zeiten nicht mehr gekreuzt
haben. Konnte der Christ nicht mithel-
fen, dass sich alle bei der Kreuzung tref-
fen?

Ausser auf den Philippinen ist in Asien
das Christentum nirgends ein wichtiger
Quer-Balken neben den alten Religio-
nen geworden. Der Christ wusste nicht,
wie er sich angesichts der verschiedenen
Hochreligionen verhalten sollte. Die
meisten Asiaten haben das Christentum
als Verbiindeten des Kolonialismus in
Erinnerung. Kosuke formuliert die Stim-
mung so: Der Christ kam mit dem
Schwert, aber nicht mit der Salbe des
Heilens. Die Verkiindigung geschah oft
unangepasst, total fremd und daher arro-
gant. Ein Vietnamese sagte: «Das Chri-
stentum kam wie Franzosen und spater
Amerikaner, aber nicht wie Gott kame.
Das war der Grund, warum es viele von
uns nie ernstnahmen. Die Nachricht des
Evangeliums fiel wie die Bomben im
Vietnamkrieg von oben. Die Christen
kamen nicht, um uns an der Erlosung
teilhaben zu lassen, sondern um unsere
Religion, die sie als alten Aberglauben
bezeichneten, auszurotten. Die alten Re-
ligionen werden jedoch nicht mit Ausrot-
tung erlost.»

4

Der Christ kam als einer, der schon al-
les zu wissen schien. Kerzengerade. Son-
nenklar. Da gab es nichts zu kreuzen.
Von oben herab las er das aus, was ihm
passte, und damit bewies er, dass er die
Religionen Asiens gar nie ernstnahm.
Dass diese Religionen Altes Testament
sein konnten, an das dachte bis vor kur-
zem kaum jemand. Heute gehen nun
asiatische Theologen mit viel Mut einer
Weg-Kreuzung entgegen. Sie haben sich
durch Maos Kreuzung von Taoismus-
Konfuzianismus mit Marxismus-Kom-
munismus inspirieren lassen. Bis vor kur-
zem wurde halt jedes Mischen negativ
beurteilt. Mischung — oder ein Amalgam
— war ein Schimpfwort. Aber war fur
Griechen und RoOmer nicht auch das
Kreuz ein Schimpfwort? Bis ins moderne
Leben und Wirtschaften hinein ist Mi-
schen etwas Unbeliebtes. Man duldet
keine Anemonen im Kornfeld mehr, kei-
ne Bdume im Kartoffelfeld. . .

Auf der Kreuzung kénnen wir alle ein-
ander begegnen: die von oben und die
von unten, die Alten und die Jungen, die
verschiedenen Christen, Christen und
Hinduisten, Schwarze und Weisse, etc.
Weil wir Angst vor der Mischung haben,
weichen wir schon lange vor der Kreu-
zung aus und fahren in Parallelstrassen
davon. Die zwei Kreuzbalken weisen auf
etwas Zentrales hin: Viele Religionen,
Denkweisen, Kulturen konnten sich auf
der Kreuzung treffen und da zu einem
Kraftfeld werden. Man kann das Kreuz
mit seinen Balken auch als ein Symbol
der Teilnahme sehen. Kreuz und quer
partizipieren wir alle wie lange Balken
am Feuer, im Focus, wo von einer Mitte
neue Wirme in die ganze Welt aus-
strahlt.

III. Das leidende Volk Gottes:
koreanische Minjung-Theologie

Das stidkoreanische Volk hat nicht erst

in jiingster Zeit eine Geschichte des Lei-

dens, selbstgerechter Tyrannei und von
aussen abgestiitzter heuchlerischér Ver-
teidigung von Werten erlebt. Korea war



stets eine Briicke zwischen China und Ja-
pan und uber diese Landzunge hinweg
fegten Heere und flossen Ideen: taoisti-
sche, konfuzianische, buddhistische
einst, und auch sie erschreckten dic da-
malige Macht, die stets das Jetzt, das
Verkrustete, Veraltete und daher Un-
menschliche verteidigte. Spater waren es
modernistische, demokratische, schinto-
istische, marxistische und maoistische
Ideen: Um ihren Fluss zu stoppen, wurde
mitten durchs Land ein Wall errichtet —
eine Demarkationslinie zwischen gut und
bos. Das Volk wurde auseinandergeris-
sen und wird nun diktatorisch vor Ideen
geschutzt.

Das Volk Koreas war stets ein leiden-
des Volk. Erst auf diesem traurigen Hin-
tergrund kann eine koreanische Grund-
stimmung, die Dichtung und Malerei
pragt, verstanden werden: Han. Han
meint Qual und Trauer iiber Erniedri-
gung, Ausbeutung, Schmach und Ohn-
macht. Han meint Zorn, ein inneres Sich-
Aufbaumen, Emporung und Wider-
stand. Die Grundstimmung des Han liegt
nahe bei der christlichen Kreuzestheolo-
gie. Und so wird es begreiflich, warum
ausgerechnet die christliche Minderheit
mit ihrer Minjung-Theologie, einer
Theologie des leidenden Volkes, zur na-
tionalen Widerstandsbewegung wurde.

Ein Leidender und Geschmaihter ist
nicht stolz, dass seine Religion wichtig
wird: IThm geht es um Befreiung und ein
neues Leben. Minjung ist die Kraft von
unten, die lange angestaut war und nun
die Deiche sprengt.

Wie viele asiatische Erneuerer ist auch
der Begrunder dieser Theologie ein
Dichter: Kim Chi Ha, 1941 geboren, ka-
tholisch erzogen. 1970 wird er zum er-
sten Mal wegen eines Gedichts verhaftet.
1972 kommt er wieder ins Gefingnis.
1974 verbreitet er in Fortsetzungen seine
«Volksschrei»-Gedichte auf Flugblat-
tern. Wiederum wird er verhaftet, zuerst
zum Tode verurteilt und dann zu lebens-
langlicher Haft begnadigt. 1980 freige-
lassen, wird er wieder verhaftet und so

leider weiter.

Kim Chi Ha hat also selbst bitter gelit-
ten, aber das Leiden hat ihn nicht verbit-
tert. Er glaubt an die erlosende und be-
freiende Kraft, ja, die paradoxe Macht
des Leidens, wie es sich darstellt im
Kreuz oder im Han. Seine Kreuzestheo-
logie wurde zur positiven Friedensinitia-
tive. Daher hat man Ha nicht nur fiir den
Literatur-, sondern auch fiir den Frie-
densnobelpreis vorgeschlagen.

Die folgenden Zeilen sind seinem Ge-
dicht «Meer» entnommen, fiir das er —
man kann es kaum glauben — der Volks-
verhetzung angeklagt wurde. Der Aus-
schnitt illustriert die Han-Stimmung:

«Noch fliesst es nicht uber:

ein Meer, das sich erst sammelt,

das Meer in den ausgehohlten,
von Peitschenhieben

ausgehohlten Gesichtern der Bauern,

in den Schatten ihrer Augenhohlen,

hinter zusammengepressten, trockenen
Lippen,

hinter geschlossenen Kerkertoren das
Meer,

das erst schwellende Meer,

das kleine Meer der stummen Wut.»

Ein anderes Gedicht tont wie ein Aufruf
oder Aufschrei:

«Sprich, sprich

mit zerrissesnem Korper
jede Wunde

eine offene Lippe

ein offener Mund. . .»

Kim Chi Ha ist Katholik. Sein theologi-
scher Anstoss wurde jedoch von den
Presbyterianern aufgenommen, und aus
ihren Kreisen kommen die heutigen
Minjung-Theologen. Sie glauben, dass
Leiden und Kreuz ihrem gepriiften Volk
Sinn geben. Gott leidet in seinem Volk,
und durch diesen Hoffnungsschimmer
wirkt Leiden befreiend. Diese Christen
sind keine Masochisten; sie konnen nicht
anders als Leid hinnehmen. Aber sie

5



wollen nicht, dass dieses Leid bloss Last
wird und Schaden anrichtet. Dieses Leid
soll sich in die Kraft der Befreiung von
unten verwandeln.

Aus diesem Grunde haben die Er-
neuerer ihre Podeste verlassen und leben
leidend zusammen mit dem Volk, in
Elendsquartieren, in Fabriken und sogar
in Gefangnissen. Fiir sie ist das kein sinn-
loses Leben und kein bloss passives Lei-
den. Eines Tages wird der im Kreuz auf-
gestaute Aufschrei des Volkes die Tyran-
nen verjagen und die Mauern Jerichos
zum Einsturz bringen.

IV. Die Gewalt und das Rad der ewigen
Wiederkehr

Der grosse Volksbefreier Mahatma
Gandhi hat in Wort und Tat der Welt den
subtilen Unterschied zwischen menschli-
cher Gewalt und der Gewalt der Hoff-
nung offenbart. Noch heute leben Schii-
ler von Gandhi in Indien und auf Sri Lan-
ka mit Armen oder Leprosen, mit Ka-
stenlosen oder verfolgten Minderheiten
zusammen. Wie ihr Meister praktizieren
sie Gewaltlosigkeit. Gandhi hat jedoch
auch christliche Theologen in Indien und
Ost-Asien beeinflusst. Er war zwar kein
Christ, aber er liebte die Bergpredigt. In
den Seligpreisungen war fiir Gandhi das
Geheimnis von der Macht der Ohnmacht
eingeschlossen.

Der indische Befreiungstheologe
Ignatius Jesudasan hat so etwas wie eine
christliche Gandhi-Schule begriindet.
Diese schwebt nicht in den Wolken. Sie
geht von der traurigen Realitit der Ge-
walt und Gegengewalt, des Terrors und
der Wiedervergeltung aus. Gnadenloser
denn je dreht sich auch in den asiatischen
Landern das Rad der Gewalt. :

Einer haut drein, der Betroffene
schldgt zuriick. Keiner hilt — wie in der
Schrift empfohlen — die andere Wange
hin. Warum? Ja, soll der Christ etwa gar
keinen Widerstand leisten, weil ein Teil
des Widerstands in Gewalt endet?

Die Gandhi-Schiiler geben sich nicht
mehr mit der alten, fast fatalistischen Er-

6

klarung des Buddhismus oder Hinduis-
mus zufrieden. Sie wollen dieses Rad der
ewigen Wiederkehr auf christliche Weise
zum Stoppen bringen.

Thre Widerspruchstheologie ladsst sich
so zusammenfassen: Der naturliche
Mensch schlagt zuriick; der erlost-befrei-
te Mensch hingegen handelt anders, wi-
der Erwarten durchbricht er das anima-
lisch-natiirliche Verhaltensmuster und
bringt so die Logik seines Gegners
durcheinander.

Das Rad der Wiederholung wird da-
durch gestoppt, dass ich aus der Kraft des
Glaubens und der Hoffnung einen an-
dern Weg gehe, weder nachahme noch
nachhole, weder aufriiste noch zum Ge-
genschlag aushole. Solche Handlungs-
weise kann aber erst Politik im Grossen
werden, wenn Christen diese Taktik der
Gewaltlosigkeit lange im eigenen Alltag
eingeiibt haben. Der Christ schwimmt
dadurch gegen den Strom in Zentralame-
rika, im Mittleren Osten, in Nord- oder
Sudafrika mit den taglichen Vergeltungs-
aktionen. Der wahre Christ ist nicht «in»
bei der Nachriistung mit den immer neu-
en Waffen- und Sicherheitssystemen.
Seine Haltung als gewaltloser Christ
muss jedoch vorerst im téglichen Leben
sichtbar werden. So verwirklichen Chri-
sten in Indien oder Thailand diesen Ge-
waltstop im Alltag, indem sie nicht Un-
kraut und Ungeziefer bekampfen, keine
Béaume kopflos fallen oder im Strassen-
verkehr niemanden beschimpfen. Sie
verzichten schlicht und einfach auf den
Zwang des Kopierens, des Grundprin-
zips der Rache. Einer, der stets aufholen
will und sich von Neid beeinflussen lasst,
handelt dhnlich wie Wirtschaftsleute mit
Boykott und Gegenboykott, wie Politi-
ker mit «law and order» oder Nachrii-
sten.

Man sieht, der Geist Gandhis und Jesu
wird konkretisiert, in den heutigen Kon-
text gestellt.

Dem Kleinen und Armen bleibt nam-
lich nur diese Macht aus dem Evange-
lium. Die Macht Gottes ist nicht eine



menschliche, sondern ein Paradoxon.
Diese Macht entwaffnet, weil sie ganz
anders und unerwartet ist. Fiir den Chri-
sten heisst das, nicht die Welt zu kopie-
ren, sondern den Weg Christi, einen ei-
genen Weg, einzuschlagen.

Wenn sich daher Arme und Elende,
politisch Unterdrickte oder Verfolgte
als Christen treffen, wird sogar schon ihr
Gesprich zur Bedrohung der bestehen-
den, diesseitigen Macht. Ihr Abendmahl
wird zur Verschworung, indem sich eine
neue Gemeinschaft formt. Da sie nicht
mit Gewalt zurtickschlagen, beginnen sie
das Rad der Rache zu stoppen. Der Ge-
waltverzicht wirkt versohnend und daher
befreiend. Christlicher Gewaltverzicht
initiiert so eine neue Heils-Geschichte.

«Wer den Mut zum Nein oder Nicht-
mitmachen in der Welt der sturen Wie-
derholung hat, befreit dic Welt von ih-
rem Sachzwang», sagt ein indischer
Theologe. «Der Sachzwang ist das un-
christlichste Wort, das es gibt», bekraf-
tigt Ignatius Jesudasan. «Es tont einfach,
ja, fast banal», sagt auch er, «aber wenn
du dieses Banale zu tun beginnst, veran-
dert sich die Welt.» Die Ohnmacht wird
zur Macht, zu einer, die nicht zerstort,
sondern befreit.

V. Warum soll auch der Tee befreit
werden?

Ceylon, heute Sri Lanka, ist das Land des
Tees. Wer von der Hauptstadt Colombo
am Meer gegen Osten, in die Hiigel- und
Bergzone, in die Umgebung von Nuwara
Eliya, fahrt, sieht bloss noch Teestrau-
cher — weit und breit. Darin, kalt hinge-
stellt, ab und zu eine Teefabrik mit den
Baracken fiir die Teepflicker — kein
Dorf, bloss eine Teearbeitersiedlung. Im
ersten Augenblick sieht von aussen die-
ses Tee-Meer faszinierend aus. Aber die
Wirklichkeit ist anders. Fiir die Betroffe-
nen ist eine derartige Monokultur lang-
welilig, geisttotend, und sie kann sich wie
Isolationshaft auswirken.

Vor hundert Jahren bauten britische
Kolonialisten auf Sri Lanka diese Tee-

Monokultur auf. Schon damals wollte
kein Einheimischer darin arbeiten, und
so wurden aus Sudindien Tamilen zum
Pfliicken des Tees geholt. Zu Beginn also
waren der Teestrauch und die Teepfliik-
ker fremd, aber auch die Herren Besitzer
und Manager waren Fremde — Koloniali-
sten. 1975 wollte die Regierung diese
Teeplantagen verstaatlichen.

Mitten in einer heiss-emotionalen
Verstaatlichungskampagne griff ein ka-
tholischer Priester und Agronom mit der
Parole von der Befreiung des Tees ein.
Die meisten missverstanden ihn zu Be-
ginn und nahmen sein Wort der Befrei-
ung als einen Ersatz fiir die Verstaatli-
chung. Daher war sogar das einheimische
Establishment ihm zuerst dankbar. Doch
dieser kampferische Mann, von dem
einige sagten, er sei Marxist, wollte ande-
res. Aber was?

Tissa Balasuriya war in seiner Theolo-
gie vom Agrarstudium befruchtet wor-
den. Er hatte einsehen gelernt, dass Mo-
nokulturen sowohl fiir Boden und Pflan-
zen als auch fiir Mensch und Gesellschaft
schadlich sind. Eine solche Kultur konn-
te sogar mit einer Verstaatlichung nicht
besser und auch nicht heimischer wer-
den. Daher glaubte Tissa, dieser Uber-
gang wire eine gunstige Zeit, ein «Kai-
ros», um den Tee zu diversifizieren, d.h.
ihn einerseits abzubauen oder zu vermin-
dern und andererseits mit anderen Kul-
turen zu durchsetzen oder zu mischen.
Das Ganze nannte er «liberation of tea»
— die Befreiung des Tees.

Auf verschiedene Weise war der Tee
fiir Sri Lanka zum Zeichen und Symbol
des Kolonialismus geworden. Eine aus-
serliche Verstaatlichung wiirde dieses
Koloniale nicht verbannen. Eine einfa-
che Teufelsaustreibung gab es da nicht.
Zum Entkolonialisieren oder Befreien
kommt laut Tissa die Neugestaltung der
menschlichen, sozialen und selbst der
Okologischen und kulturellen Landschaft
hinzu.

Befreiung des Tees bedeutete fiir Tis-
sa, einen der ersten Befreiungstheologen

7



Asiens, das Ende solch monotoner Nur-
Tee-Landschaften. Er rief nach Nach-
barn, und zwar nach Nachbarn im
menschlichen und pflanzlichen Sinn, da-
mit nicht alle mit nur Tee lebten und gar
von Tee trdumten. Ein Diversifizieren
wiirde sich befreiend auf Menschen,
Pflanzen und Tiere auswirken. Es wiirde
dann nicht nur Tee, Tee-Verwalter, Tee-
Pfliicker, Tee-Fabriken, Tee-Baracken,
Tee-Tag und Tee-Nacht geben. .. Erst
durch Vielfalt wiirde diesem von allen
anderen Kulturen abgeschnittenen Tee
die Einsamkeit und Langeweile genom-
men. Die Mitwelt des Tees musste erwei-
tert werden. Das hiess Befreiung des
Tees. Und diese wiirde die Natur natiirli-
cher und die Menschen menschlicher
machen. Viele Gruppen versuchten Tis-
sas Ideen in Aktionen umzusetzen.

Tissas neue Theologie weist darauf
hin, dass Mensch und Natur Vielfalt und
Abwechslung wie ein Ein- und Ausat-
men notig haben. Die sture Reduktion
auf Monokulturen, wo das immer Glei-
che im Ubermass und Uberdruss vor-
kommt, ist eine neue Form der Folter,
der Geist-Totung und Diktatur. Nur
noch rein funktional eingerichtete Fabri-
ken, absolut geometrisch, ohne Baume
und Hecken gestaltete Farmen, kilome-
terlang nur noch Autos, quadratkilome-
terweise Weizen oder Zuckerriiben,
bloss noch Felder mit gelbem Raps sind
langweilig, ermudend und daher unter-
werfend oder knechtend.

Fiir Tissa Balasuriya und andere asiati-
sche Theologen kann nicht der Mensch
allein das Subjekt der Befreiung sein. Es
gilt, auch fiir Tiere und Pflanzen neue
Mit-Welten, Nachbarschaften und Aus-
tausch-Verhiltnisse zu kreieren. Befrei-
ung umfasst daher Okologie und Kultu-
ren. Befreien verlangt ein Mischen und
Vernetzen; befreien heisst: mit mehr
Nachbarn und mit mehr Vielfalt bewuss-
ter und aktiver leben.

VI. Theologie des langsamen Marsches
Der originellste und schopferischste

8

Theologe Asiens und der Begriinder ei-
ner ganz neuen Theologen-Generation
heisst Kosuke Koyama. Er wurde 1929 in
Japan geboren, studierte in den USA,
wurde Missionar der United Church of
Christ bei Bauern auf Thailand und lehrt
heute in New York am Union Theologi-
cal Seminary.

1974 erschienen Betrachtungen und
Predigten aus seiner 14jdhrigen Mis-
sionstatigkeit in Thailand unter dem Ti-
tel «Wasserbiiffel-Theologie». Damit
wurde er sofort weltweit als Mit-Begriin-
der einer asiatischen Form der Befrei-
ungstheologie akzeptiert.

Koyama ist ein Dichter. Er ist kein sy-
stematischer Theologe. In buddhisti-
scher Tradition greift er iiberall kleine
Dinge auf, schaut sie an und fragt sie aus.
Er sieht sie in ihrem Kontext und reiht sie
erst nach und nach ins Ganze ein. Er be-
ginnt mit dem Kleinen und Konkreten,
eben dem Kontext, einem Schlusselbe-
griff der Dritt-Welt-Theologen.

Fiir Koyama wie fiir andere ist es aus
der Meditation klar geworden, dass Got-
tes Langsamkeit und Geduld ihren Sinn
haben miissen. Gott muss beim gewohn-
lichen Volk so etwas wie eine Immunitéat
gegen die grosse und ewige Wahrheit
eingebaut haben — diese Wahrheit, die
machtvoll daherkommt und alles uber-
fahrt; diese Wahrheit, die leider wie Lava
aus einem ausbrechenden Vulkan ist, La-
va, die alles Griine hinwegfegt und nach-
her eine Karstlandschaft hinterlasst.

Eines Tages auf dem Fahrrad zu thai-
landischen Bauern und nachher zu jun-
gen Theologiestudenten wird er — wie er
sagt — endlich der Wasserbiiffel gewahr.
Sie sind in den Reisfeldern allgegenwar-
tig. Koyama sah sie viele Jahre und ging
an ihnen voriiber. Er war mit — wie er
dachte — wichtigeren Dingen als Wasser-
biiffeln beschiftigt. Er konnte aus der
Ferne Jesus in Kanaan sehen, den See
Genesareth und die kleine Stadt Naza-
reth, Jerusalem und den Sinai; aber hier
in Thailand besass fiir ihn lange nichts
Offenbarungscharakter. Warum sollte es



auch? Jesus war doch nicht hier gewesen,
also erinnerte nichts an ihn. Aber an je-
nem Tag gab’s plotzlich einen inneren
Dreh. Warum war er ein derartiger Geo-
graphie-Materialist geworden? Konnte
Gott nicht iiberall sprechen und sich of-
fenbaren? Musste es der Dornbusch in
einer arabischen Wiiste sein? Durfte es
nicht dieser Wasserbiiffel Asiens wer-
den? Das Tier des kleinen Mannes, ge-
duldig, langsam, behabig, uneffizient?

Damit war Koyama bei seiner alten
Frage: Warum ist Gott so langsam und
uneffizient? Warum lédsst er sein Volk
vierzig Jahre lang in der Wildnis herum-
irren? Warum wirkte Jesus nur drei Jahre
lang? Warum liess er sich ans Kreuz
schlagen und immobil machen? Es hitte
doch effizientere Symbole fiir spater ge-
geben als dieses Kreuz, das «keinen Hen-
kel zum Tragen» hat.

So entwickelt Koyama eine Theologie
nicht nur des langen, sondern auch des
langsamen Marsches. Er findet zu «ei-
nem Gott, der nur drei Meilen in der

Stunde» geht. Die Distanz wird immer
weniger wichtig; die Tiefe und Vertie-
fung macht das Wesentliche aus, nicht ei-
ne horizontale Ausbreitung, sondern die
Verwurzelung — in Richtung Tiefe.

Und wie er so zu reden anfing und
Gleichnisse aus dem Thai-Leben und aus
der Mit-Welt der Bauern nahm, begann
man, ihm zuzuhoren. Und Gott sprach
iiber den Wasserbiiffel, den Paddy-Reis,
die Regenzeit, das lecke Haus, die Fische
und den Hahnenkampf zu seinem Volk.
Mit diesen Geschichten erzeugte Gott
Sinn. Dieses Greifbare schuf neue Ein-
sichten und befreite. Da nicht mehr Zeit
und Fortschritt, nicht mehr die zuriickge-
legte Lange und ein dusserlich angehduf-
tes Wissen zidhlen, sondern die Intensitat,
fithrt dieses Bauernwissen zur Gotteser-
fahrung; damit zu einem Glauben, der
nicht bloss zum Himmel aufschaut, son-
dern die Welt, und zwar meine konkrete,
verdndert; zu einer Befreiung, die eher
Zeit lasst als Geld bringt.

Vekoslav Grmic

Miystische Elemente in der Theologie

der Befreiung

Die Theologen der Befreiung werden
von ihren Gegnern oft beschuldigt, zu
politisch geworden zu sein. Es wird ihnen
vorgeworfen, die spirituelle Dimension
des christlichen Glaubens ausser acht ge-
lassen oder ihr in ihrer theologischen Re-
flexion zuwenig Aufmerksamkeit ge-
schenkt zu haben. Darauf mochte ich mit
dem Befreiungstheologen E. Bonnin
antworten, «dass die urspriingliche und
ursdchliche Erfahrung der Theologie der
Befreiung eine spirituelle Erfahrung
war» !, Ahnlich betont auch der wohl be-
kannteste Begriinder der Theologie der

Befreiung, G. Gutiérrez, dass die latein-
amerikanische Theologie der Befreiung
bereits von Anfang an auf den Wegen des
Geistes wandelte.” «Sie ist ndmlich», wie
Bonnin hinzufiigt, «historischer und
theologisch-spiritueller Treffpunkt der
politischen und der kontemplativen Di-
mension des Christen. Es geht hier nicht
darum, die Spiritualitat in das Fahrwas-
ser der Befreiung umzuleiten. Wohl aber
gilt es, die Fiille der Wirkungsmaoglich-
keiten einer echten christlichen Spiritua-
litdt zu erschliessen, also auch die des En-
gagements.»>



	Variationen asiatischer Befreiungstheologie

