Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)
Heft: 10
Rubrik: Zeichen der Zeit : Schweizer Bischodfe auf Restaurationskurs

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit

Schweizer Bischofe auf Restaurationskurs

Es war zu erwarten, dass die innerkirchli-
che «Wende», die der Vatikan unter dem
Pontifikat Karol Wojtylas betreibt, frii-
her oder spiter auch den schweizerischen
Katholizismus einholen wiirde. Die Ver-
sammlung der Bischofe vom 1. bis 3.
September 1986 brachte es an den Tag:
Das «Mahnschreiben» iiber oder — rich-
tiger — gegen die «Eucharistische Gast-
freundschaft» hat iiber alle Konfessionen
hinweg Betroffenheit, Zorn, ja Wider-
stand ausgelost. Dass es sich dabei nicht
um eine einmalige Panne handelt, zeigen
noch weitere Signale, die von dieser Ver-
sammlung ausgehen und uns nicht weni-
ger nachdenklich stimmen.

Der neue Bischof von Lugano

Zum Restaurationskurs, der sich im
«Mahnschreiben» deutlicher als je zuvor
abzeichnet, passt, dass mit dem neuen
Bischof von Lugano, Eugenio Corecco,
erstmals ein Vertreter von « Comunione e
Liberazione» in der Schweizer Bischofs-
konferenz Einsitz nimmt. Diese Bewe-
gung steht dem gegenwartigen Papst be-
sonders nahe. Sie gilt vor allem in Italien
als seine «Fusstruppe», wird dort gegen
die Basisgemeinden mobilisiert und be-
setzt immer wichtigere Positionen in Kir-
che und Staat (EPD, 10.10. 1985).

Wir erinnern uns: Als Johannes Paul II.
in der Pfingstwoche 1984 die Schweiz be-
suchte, stellte «Comunione e Liberazio-
ne» zusammen mit «Opus Dei»-Leuten
die Claque, die ihm frenetisch applau-
dierte und jede oOffentliche Kritik am
Pflichtzolibat der Priester oder am Aus-
schluss der Frau vom Priesteramt nieder-
schrie (NW 1984, S. 253 f.). Es zeigte

310

sich damals das Bild einer polarisierten
Kirche, eines Papstes auch, der dieser
Polarisierung Vorschub leistete und be-
reit war, die thm willfahrigen «movimen-
ti» als Storpotential gegen die Stimmen
der Priester, der Frauen und der Jugend-
lichen einzusetzen.

Die Ernennung Coreccos zum Bischof
von Lugano offnet diesem neuen Integra-
lismus Tiir und Tor. Das Reich Gottes re-
duziert sich wieder auf die hierarchisch
verfasste Kleruskirche. Wer sich solcher
«Wende» widersetzt, wird mundtot ge-
macht.

Der Wojtyla-Papst kiimmert sich nicht
um die Meinung der Schweizer Katholi-
ken. Was die Mehrheit denkt, ist fiir ihn
kaum von Belang. Er wahlt die Bischofe,
die ihm genehm sind. Das kann er, das
darf er. Juristisch gesehen. Wer dieses
System autokratischer Bischofsernen-
nungen akzeptiert, muss auch die Folgen
tragen.

In der alten Kirche war es nicht so.
«Man soll keinen Bischof gegen den Wil-
len des Volkes einsetzen», warnte Papst
Colestin 1. (422—432). «Der allen vor-
stehen wird, soll von allen gew#hlt wer-
den», ergidnzte wenig spiter Leo der
Grosse (440—461). Noch die Churer
Synode 72 besann sich auf diese Tradi-
tion und forderte die Wahl, ja selbst die
periodische Wiederwahl des Bischofs
durch das Volk.! Welten trennen uns von
diesem schopferischen Aufbruch im
schweizerischen Katholizismus der 70er
Jahre.

Telegramm nach Nicaragua
«Schweizer Bischofe unterstiitzen Lan-



desverrat». Die Schlagzeile habe ich nir-
gendwo gefunden. Und doch, was ande-
res haben sie getan, als sie an ihrer
Herbstversammlung dem Prasidenten
der Nicaraguanischen Bischofskonferenz
ein Sympathietelegramm schickten, wor-
in sie sich «bestiirzt» zeigten «iiber die
Ausweisung des Vizeprisidenten der Ni-
caraguanischen Bischofskonferenz, Mgr.
Pablo Antonio Vega», und «mit den Bi-
schofen Nicaraguas . . . Freiheit fiir die
Kirche» forderten?

Tatsache ist, dass Bischof Vega nicht
wegen seiner kirchlichen Stellung ‘des
Landes verwiesen wurde, sondern weil er
in den USA offentlich fiir die 100 Millio-
nen Dollar Terroristenhilfe an die Con-
tras geworben hatte und fiir Reagans Ag-
gressionspolitik gegen Nicaragua einge-
treten war.? In der Schweiz wiirde ein sol-
ches Verhalten als Landesverrat (Art.
266 StGB) oder zumindest als «gegen die
Sicherheit der Schweiz gerichtete Bestre-
bung» (Art. 266bis) verurteilt und im er-
sten Fall mit Zuchthaus nicht unter drei
Jahren, im zweiten Fall mit Gefangnis bis
zu fiinf Jahren bestraft.

Was ist das fiir eine ideologische
Blindheit, die uns glauben machen will,
das Recht stehe von vornherein auf sei-
ten eines katholischen Bischofs, selbst
wenn er Vega heisst und seinem Land
unermesslichen Schaden zufiigt? Dass
der Papst selbst die Ausweisung Vegas in
einer ungewohnlich scharfen Rede am 5.
Juli 1986 in Medellin zum «kir-
chenfeindlichen Akt» gestempelt hat,
macht die Sache nicht besser. Es zeigt nur
das Ausmass der Gleichschaltung, das
sich die Schweizer Bischofe bewusst oder
unbewusst gefallen lassen.

«Eucharistische Gastfreundschaft»

Katholiken sollen nicht am evangeli-
schen Abendmahl, die iibrigen Christen
nicht an der katholischen Kommunion
teilnehmen. Was das bischofliche
«Mahnschreiben» in dieser unglaubli-
chen Hirte betont, ist nicht neu, sondern
geltende, durch die Praxis freilich ldngst

unterlaufene Vorschrift des Kirchen-
rechts.? Neu ist, dass die Bischofe glau-
ben, «die dogmatische Begriindung fiir
das geltende kirchliche Recht» nachlie-
fern zu miissen. Als ob diese Begriindung
so unzweideutig sein konnte, wie sie, die
Warner vor «Zweideutigkeiten», mei-
nen.

«Wo zwei oder drei in meinem Namen
zusammenkommen, da bin ich in ihrer
Mitte» (Mt. 18, 20) Das und nichts an-
deres ist der Sinn der «Realprisenz»:
Das und nichts anderes ist die Grundver-
fassung von Kirche iiberhaupt. Das und
nichts anderes ist die tiefste Einheit, die
den Christen je geschenkt wird. Demge-
geniiber meint der Prisident der Schwei-
zer ‘Bischofskonferenz «zum Geleit» des
«Mahnschreibens»: «Eine wirkliche Lo6-
sung (der Eucharistie- und Abendmahls-
gemeinschaft — W. S.) gibt es erst, wenn
die Einheit der Christen wiederherge-
stellt sein wird.» Welche Einheit? Die
Ubereinkunft der obersten Kirchenlei-
tungen? Die Verpflichtung auf gemein-
same Glaubenssdtze? Die Anerkennung
kanonischer Rechtssdtze? Die Einerlei-
heit, die der Papst den Katholiken schon
heute auferlegen méchte?

Wir religidsen Sozialisten machen eine
andere Erfahrung: Die Einheit, die uns
verbindet, reicht tiefer als die Verschie-
denheit unserer konfessionellen Her-
kunft. Wenn wir zusammen das Brot bre-
chen (was leider selten geschieht), sind
wir uns niher als vielen andern Christen,
mit denen wir innerhalb unserer jeweili-
gen Konfession Abendmahl oder Eucha-
ristie feiern.

Wie oberflichlich bleibt demgegeniiber
das FEinheitsverstindnis der Bischofs-
konferenz? Es dussert sich in Sitzen wie:
«Deshalb kommuniziert der Katholik in
seiner Kirche zusammen mit andern Ka-
tholiken, die — wenigstens einschlusswei-
se — denselben Glauben bekennen wie
er.» Gibt es ihn wirklich, diesen Glauben
«des» Katholiken?

Was das «Mahnschreiben» unter «dem-
selben Glauben» doch nicht alles «ein-

311



schliesst»: Katholiken, die andere Ka-
tholiken ausbeuten, und Katholiken, die
von andern Katholiken ausgebeutet wer-
den; Katholiken, welche die Contra-
Greuel in Nicaragua unterstiitzen oder
gar begehen, und Katholiken, die unter
diesen Greueln leiden; Obando y Bravo
und Ernesto Cardenal; das katholische
Folterregime in El Salvador und die
Glaubigen in der Nachfolge des Marty-
rerbischofs Romero; Chiles Pinochet
und die Katholiken, die er verfolgt . ..
Die Liste dieser «einschlussweise» ka-
tholischen Katholiken liesse sich beliebig
verlangern. Solange der Klassenkampf,
den das internationale Kapital gegen die
Dritte Welt fiihrt, auch die Katholiken
spaltet, ist ein Text, wie ihn die Bischofe
hier vorlegen, intellektuell und existen-
tiell unredlich. «So wird eine noch nicht
erreichte Einheit vorgetduscht.» Die
Worte der Bischofe kehren sich gegen
diese selbst. '

Wie die Theologie der Befreiung zu
Recht betont, ist der christliche Glaube
eine Frage der Praxis. Ob Christen ir-
gendwo in der Welt die Revolution oder
die Konterrevolution unterstiitzen, fiir
Gerechtigkeit eintreten oder Gerechtig-
keit verhindern, um der Gerechtigkeit
willen Verfolgung leiden oder zu den
Verfolgern gehoren, ist nicht unabhéngig
von ihrem Glauben. Im Gegenteil, was
einer glaubt, erschliesst sich aus seiner
Praxis. Der Katholik, der andere Men-
schen unterdriickt, wendet nicht seinen
Glauben falsch an, sondern er hat einen
andern Glauben, als der Katholik, der in
seinem Kampf fiir Gerechtigkeit unter-
driickt wird. Es gibt den Glauben an Gott
und den Glauben an die falschen Gotter,
und dieser Gegensatz ist auch «ein-
schlussweise» nicht zu iiberbriicken. Es
gibt Gottesdienste und Gotzendienste,
und beides hat nicht innerhalb ein und
derselben Eucharistiefeier Platz. Kurz,
es gibt die Unmoglichkeit, bei all dem
mitzumachen, was die Bischofe so bereit-
willig «einschliessen».

Ebenso unmdglich ist es, bei all dem

312

nicht mitzumachen, was die Bischofe
«ausschliessen». Thr «Mahnschreiben»
verrit eine unevangelische Angst vor der
gelebten Okumene derer, die quer durch
die Konfessionen — und mehr als nur
«einschlussweise» — an das Reich Gottes
und seine Gerechtigkeit glauben. Diese
Angst ist denn auch nicht in der Sorge um
das Reich Gottes begriindet, sondern
wird von der puren Selbst- und Machter-
haltung diktiert. Im theologischen Uber-
bau hort sich das dann so an, als ob der
Heilige Geist nur von oben und nicht
auch von unten wirken konnte. Die Ab-
wehrhaltung gegeniiber den «getrennten
Briidern und Schwestern» nimmt zu. Der
Ton wird aggressiver. Die Methode des
Verbietens und des Strafens setzt sich
wieder durch. Die «Pathologie des ka-
tholischen Christentums»* schreibt eine
neue Seite. Die Kleruskirche wird zur
Residualkategorie veradngstigter Men-
schen, die in formalen Autorititen Halt
suchen.

Fiir die Mehrheit der heimatlos gewor-
denen Katholiken aber wird sich die
Okumene entweder von selbst einstellen
(in andern christlichen Gemeinschaften)
oder von selbst erledigen (in der Indiffe-
renz). So habe ich mir diesen «Ausgang
aus selbstverschuldeter Unmiindigkeit»
nicht vorgestellt.

1 Synode 72/Bistum Chur: Kirche im Verstdndnis
des Menschen von heute, Chur 1975, Ziff. 2.2.3.

2 Vgl. die Zuschriften von Anton Gisler und Josef
Lang zur Ausweisung von Bischof Vega aus Ni-
caragua, in: NW 1986, S. 271ff.

3 Vgl. CIC/1917, can. 731, und — nur weniger
schroff — CIC/1983, can. 844.

4 Vgl. A. Gorres, Pathologie des katholischen
Christentums, in: Handbuch der Pastoraltheolo-
gie, Bd. II/1, S. 2771f.



	Zeichen der Zeit : Schweizer Bischöfe auf Restaurationskurs

