
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 10

Rubrik: Zeichen der Zeit : Schweizer Bischöfe auf Restaurationskurs

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Schweizer Bischöfe auf Restaurationskurs

Es war zu erwarten, dass die innerkirchliche
«Wende», die der Vatikan unter dem

Pontifikat Karol Wojtylas betreibt, früher

oder später auch den schweizerischen
Katholizismus einholen würde. Die
Versammlung der Bischöfe vom 1. bis 3.

September 1986 brachte es an den Tag:
Das «Mahnschreiben» über oder - richtiger

- gegen die «Eucharistische
Gastfreundschaft» hat über alle Konfessionen
hinweg Betroffenheit, Zorn, ja Widerstand

ausgelöst. Dass es sich dabei nicht
um eine einmalige Panne handelt, zeigen
noch weitere Signale, die von dieser
Versammlung ausgehen und uns nicht weniger

nachdenklich stimmen.

Der neue Bischof von Lugano
Zum Restaurationskurs, der sich im
«Mahnschreiben» deutlicher als je zuvor
abzeichnet, passt, dass mit dem neuen
Bischof von Lugano, Eugenio Corecco,
erstmals ein Vertreter von «Comunione e
Liberazione» in der Schweizer
Bischofskonferenz Einsitz nimmt. Diese Bewegung

steht dem gegenwärtigen Papst
besonders nahe. Sie gilt vor allem in Italien
als seine «Fusstruppe», wird dort gegen
die Basisgemeinden mobilisiert und
besetzt immer wichtigere Positionen in Kirche

und Staat (EPD, 10.10. 1985).
Wir erinnern uns: Als Johannes Paul II.

in der Pfingstwoche 1984 die Schweiz
besuchte, stellte «Comunione e Liberazione»

zusammen mit «Opus Dei»-Leuten
die Claque, die ihm frenetisch applaudierte

und jede öffentliche Kritik am
Pflichtzölibat der Priester oder am
Ausschluss der Frau vom Priesteramt niederschrie

(NW 1984, S. 253 f.). Es zeigte

sich damals das Bild einer polarisierten
Kirche, eines Papstes auch, der dieser
Polarisierung Vorschub leistete und
bereit war, die ihm willfährigen «movimenti»

als Störpotential gegen die Stimmen
der Priester, der Frauen und der Jugendlichen

einzusetzen.
Die Ernennung Coreccos zum Bischof

von Lugano öffnet diesem neuen Integralismus

Tür und Tor. Das Reich Gottes
reduziert sich wieder auf die hierarchisch
verfasste Kleruskirche. Wer sich solcher
«Wende» widersetzt, wird mundtot
gemacht.

Der Wojtyla-Papst kümmert sich nicht
um die Meinung der Schweizer Katholiken.

Was die Mehrheit denkt, ist für ihn
kaum von Belang. Er wählt die Bischöfe,
die ihm genehm sind. Das kann er, das
darf er. Juristisch gesehen. Wer dieses
System autokratischer Bischofsernennungen

akzeptiert, muss auch die Folgen
tragen.

In der alten Kirche war es nicht so.
«Man soll keinen Bischof gegen den Willen

des Volkes einsetzen», warnte Papst
Cölestin I. (422-432). «Der allen
vorstehen wird, soll von allen gewählt
werden», ergänzte wenig später Leo der
Grosse (440-461). Noch die Churer
Synode 72 besann sich auf diese Tradition

und forderte die Wahl, ja selbst die
periodische Wiederwahl des Bischofs
durch das Volk. * Welten trennen uns von
diesem schöpferischen Aufbruch im
schweizerischen Katholizismus der 70er
Jahre.

Telegramm nach Nicaragua
«Schweizer Bbchöfe unterstützen Lan-

310



desverrat». Die Schlagzeile habe ich
nirgendwo gefunden. Und doch, was anderes

haben sie getan, als sie an ihrer
Herbstversammlung dem Präsidenten
der Nicaraguanischen Bischofskonferenz
ein Sympathietelegramm schickten, worin

sie sich «bestürzt» zeigten «über die
Ausweisung des Vizepräsidenten der
Nicaraguanischen Bischofskonferenz, Mgr.
Pablo Antonio Vega», und «mit den
Bischöfen Nicaraguas Freiheit für die
Kirche» forderten?

Tatsache ist, dass Bischof Vega nicht
wegen seiner kirchlichen Stellung "des
Landes verwiesen wurde, sondern weil er
in den USA öffentlich für die 100 Millionen

Dollar Terroristenhilfe an die Contras

geworben hatte und für Reagans
Aggressionspolitik gegen Nicaragua eingetreten

war.2 In der Schweiz würde ein
solches Verhalten als Landesverrat (Art.
266 StGB) oder zumindest als «gegen die
Sicherheit der Schweiz gerichtete Bestrebung»

(Art. 266bis) verurteilt und im
ersten Fall mit Zuchthaus nicht unter drei
Jahren, im zweiten Fall mit Gefängnis bis
zu fünf Jahren bestraft.

Was ist das für eine ideologische
Blindheit, die uns glauben machen will,
das Recht stehe von vornherein auf Seiten

eines katholischen Bischofs, selbst
wenn er Vega heisst und seinem Land
unermesslichen Schaden zufügt? Dass
der Papst selbst die Ausweisung Vegas in
einer ungewöhnlich scharfen Rede am 5.
Juli 1986 in Medellin zum
«kirchenfeindlichen Akt» gestempelt hat,
macht die Sache nicht besser. Es zeigt nur
das Ausmass der Gleichschaltung, das
sich die Schweizer Bischöfe bewusst oder
unbewusst gefallen lassen.

«Eucharistische Gastfreundschaft»
Katholiken sollen nicht am evangelischen

Abendmahl, die übrigen Christen
nicht an der katholischen Kommunion
teilnehmen. Was das bischöfliche
«Mahnschreiben» in dieser unglaublichen

Härte betont, ist nicht neu, sondern
geltende, durch die Praxis freilich längst

unterlaufene Vorschrift des Kirchenrechts.3

Neu ist, dass die Bischöfe glauben,

«die dogmatische Begründung für
das geltende kirchliche Recht» nachliefern

zu müssen. Als ob diese Begründung
so unzweideutig sein könnte, wie sie, die
Warner vor «Zweideutigkeiten», meinen.

«Wo zwei oder drei in meinem Namen
zusammenkommen, da bin ich in ihrer
Mitte» (Mt. 18, 20). Das und nichts
anderes ist der Sinn der «Realpräsenz»:
Das und nichts anderes ist die Grundverfassung

von Kirche überhaupt. Das und
nichts anderes ist die tiefste Einheit, die
den Christen je geschenkt wird. Demgegenüber

meint der Präsident der Schweizer

"Bischofskonferenz «zum Geleit» des
«Mahnschreibens»: «Eine wirkliche
Lösung (der Eucharistie- und Abendmahlsgemeinschaft

- W. S.) gibt es erst, wenn
die Einheit der Christen wiederhergestellt

sein wird.» Welche Einheit? Die
Übereinkunft der obersten Kirchenleitungen?

Die Verpflichtung auf gemeinsame

Glaubenssätze? Die Anerkennung
kanonischer Rechtssätze? Die Einerlei-
heit, die der Papst den Katholiken schon
heute auferlegen möchte?

Wir religiösen Sozialbten machen eine
andere Erfahrung: Die Einheit, die uns
verbindet, reicht tiefer als die Verschiedenheit

unserer konfessionellen
Herkunft. Wenn wir zusammen das Brot
brechen (was leider selten geschieht), sind
wir uns näher als vielen andern Christen,
mit denen wir innerhalb unserer jeweiligen

Konfession Abendmahl oder Eucharistie

feiern.
Wie oberflächlich bleibt demgegenüber

das Einheitsverständnis der
Bischofskonferenz? Es äussert sich in Sätzen wie:
«Deshalb kommuniziert der Katholik in
seiner Kirche zusammen mit andern
Katholiken, die - wenigstens einschlussweise

- denselben Glauben bekennen wie
er.» Gibt es ihn wirklich, diesen Glauben
«des» Katholiken?

Was das «Mahnschreiben» unter
«demselben Glauben» doch nicht alles «ein-

311



schliesst»: Katholiken, die andere
Katholiken ausbeuten, und Katholiken, die
von andern Katholiken ausgebeutet werden;

Katholiken, welche die Contra-
Greuel in Nicaragua unterstützen oder
gar begehen, und Katholiken, die unter
diesen Greueln leiden; Obando y Bravo
und Ernesto Cardenal; das katholische
Folterregime in El Salvador und die
Gläubigen in der Nachfolge des
Märtyrerbischofs Romero; Chiles Pinochet
und die Kathoüken, die er verfolgt...
Die Liste dieser «einschlussweise»
katholischen Katholiken Hesse sich beliebig
verlängern. Solange der Klassenkampf,
den das internationale Kapital gegen die
Dritte Welt führt, auch die Katholiken
spaltet, ist ein Text, wie ihn die Bischöfe
hier vorlegen, intellektuell und existentiell

unredlich. «So wird eine noch nicht
erreichte Einheit vorgetäuscht.» Die
Worte der Bischöfe kehren sich gegen
diese selbst.

Wie die Theologie der Befreiung zu
Recht betont, ist der christliche Glaube
eine Frage der Praxb. Ob Christen
irgendwo in der Welt die Revolution oder
die Konterrevolution unterstützen, für
Gerechtigkeit eintreten oder Gerechtigkeit

verhindern, um der Gerechtigkeit
willen Verfolgung leiden oder zu den
Verfolgern gehören, ist nicht unabhängig
von ihrem Glauben. Im Gegenteil, was
einer glaubt, erschliesst sich aus seiner
Praxis. Der Katholik, der andere
Menschen unterdrückt, wendet nicht seinen
Glauben falsch an, sondern er hat einen
andern Glauben, als der Katholik, der in
seinem Kampf für Gerechtigkeit
unterdrückt wird. Es gibt den Glauben an Gott
und den Glauben an die falschen Götter,
und dieser Gegensatz ist auch
«einschlussweise» nicht zu überbrücken. Es
gibt Gottesdienste und Götzendienste,
und beides hat nicht innerhalb ein und
derselben Eucharistiefeier Platz. Kurz,
es gibt die Unmöglichkeit, bei all dem
mitzumachen, was die Bischöfe so bereitwillig

«einschliessen».
Ebenso unmöglich ist es, bei all dem

nicht mitzumachen, was die Bischöfe
«ausschliessen». Ihr «Mahnschreiben»
verrät eine unevangelbche Angst vor der
gelebten Ökumene derer, die quer durch
die Konfessionen - und mehr als nur
«einschlussweise» — an das Reich Gottes
und seine Gerechtigkeit glauben. Diese
Angst ist denn auch nicht in der Sorge um
das Reich Gottes begründet, sondern
wird von der puren Selbst- und Machterhaltung

diktiert. Im theologischen Überbau

hört sich das dann so an, als ob der
Heilige Geist nur von oben und nicht
auch von unten wirken könnte. Die
Abwehrhaltung gegenüber den «getrennten
Brüdern und Schwestern» nimmt zu. Der
Ton wird aggressiver. Die Methode des
Verbietens und des Strafens setzt sich
wieder durch. Die «Pathologie des
katholischen Christentums»4 schreibt eine
neue Seite. Die Kleruskirche wird zur
Residualkategorie verängstigter
Menschen, die in formalen Autoritäten Halt
suchen.

Für die Mehrheit der heimatlos gewordenen

Katholiken aber wird sich die
Ökumene entweder von selbst einstellen
(in andern christlichen Gemeinschaften)
oder von selbst erledigen (in der Indifferenz).

So habe ich mir diesen «Ausgang
aus selbstverschuldeter Unmündigkeit»
nicht vorgestellt.

1 Synode 72/Bistum Chur: Kirche im Verständnis
des Menschen von heute, Chur 1975, Ziff. 2.2.3.

2 Vgl. die Zuschriften von Anton Gisler und Josef
Lang zur Ausweisung von Bischof Vega aus
Nicaragua, in: NW 1986, S. 27 Iff.

3 Vgl. CIC/1917, can. 731, und - nur weniger
schroff- CIC/1983, can. 844.

4 Vgl. A. Görres, Pathologie des katholischen
Christentums, in: Handbuch der Pastoraltheologie,

Bd. n/1, S. 277ff.

312


	Zeichen der Zeit : Schweizer Bischöfe auf Restaurationskurs

