Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 10

Artikel: Der Mann Moses des Sigmund Freud : ein Essay
Autor: Zufle, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Manfred Ziifle

Der Mann Moses des Sigmund Freud

Ein Essay

Wenn man Freuds Religionskritik auf
Aussagen verkiirzt, auf Resultate,
scheint nicht mehr allzuviel zu «retten»
zu sein. Selbst wenn das alles in gewisser
Hinsicht auch «stimmte», kann es kaum
mehr in Aufregung versetzen, kaum
mehr einen «Glaubigen» in seiner Tiefe
skandalisieren. Mag Freud auch recht
haben, wenn er die Resultate der (dama-
ligen) Ethnologie iiber Totemismus psy-
choanalytisch durchleuchtet und dabei
auf die von Darwin visionierte vorge-
schichtliche Ur-Horde mit ihrem iiber-
michtigen Vater-Tier verweist, auf die
Ermordung dieses Vaters durch die Soh-
ne, auf den Clan der Briider, die sich
nach ihrer Tat mit ihrer «Ambivalenz»
dem bewunderten und gehassten Vater
gegeniiber einrichten miissen, um nicht
ewig dieselbe Mordsgeschichte zu wie-
derholen. Mag es auch stimmen, dass ge-
nau aus dieser Einrichtung sowohl erste
soziale und sittliche Normen als auch die
immer weiter entwickelte «Projektion»
des Ermordeten, seine Transformierung
zu Totem-Ahnen, Gottern und Gott ent-
stehen. Mag Freud mit sehr griindlichen
Kenntnissen der (damaligen) Ge-
schichtsschreibung des alten Orients, vor
allem Agyptens, auch plausibel machen,
dass Moses in Wirklichkeit ein Agypter
war, Anhédnger jenes geheimnisvollen
Pharao Echnaton, der fiir eine kurze Epi-
sode den Monotheismus im zum Impe-
rium sich ausweitenden Reich Agyptens
durchgesetzt hat. Mag es so gewesen
sein, dass dieser Agypter Moses nach
dem Untergang der Monotheismus-Epi-
sode sich das Fronvolk der Juden auser-
wihlt, es aus Agypten gefiihrt und ihm

den Monotheismus gegeben hat. Mag es
auch stimmen, dass dieses storrische
Volk den «grossen Mann» dann ermor-
det hat und einem der Balim, dem Vul-
kangott Jahve, angehangen ist; dass sich
also die Ur-Geschichte wiederholte, ver-
dringt wurde, und dass das Verdrangte
schliesslich nach langer «Latenz» und
«Entstellung» wieder in der Schrift sich
doch als eigenartiger «Kompromiss»
durchsetzte. Mogen schliesslich auf Jah-
ve die Ziige des dgyptischen Echnaton-
Moses-Eingottes tbertragen worden
sein. Und mag sich Freud schliesslich
auch beim Paulinischen Christus an die
alte Vater-Sohn-Geschichte in einer
neuen Verschiebung erinnert fiihlen und
in der Eucharistie auf das urtiimlich ritu-
elle Totem-Mahi durch-blicken. Freud
hat schliesslich in neurotischen Machina-

‘tionen der menschlichen Einzelseele

«analoge» Ungeheuerlichkeiten und ihre
Verdringungen und Entstellungen ent-
deckt und sie in dem Komplex geortet,
den er nicht ohne Grund Oedipuskom-
plex genannt hat. In der alten Sage dreht
sich ja auch alles zentral um die Ermor-
dung des Vaters. Und Freud hat schliess-
lich seine letzte religionskritische Schrift
in einem ersten Entwurf « Der Mann Mo-
ses, ein historischer Roman» genannt.

Religionskritik als Herrschaftskritik

Der hier vorgelegte Text ist in einem pre-
kédren und vieldeutigen Sinn ein «Essay>».
«Der Mann Moses und die monotheisti-
sche Religion: Drei Abhandlungen» er-
schien zum ersten Mal als Ganzes 1939 in
Amsterdam, nach Freuds Emigration vor
Hitler nach London, nach seinem Tod,

293



nach dem endgiiltigen Durchbruch der
Hitlerei zum Krieg. Die Arbeit ist sicher
sein «letztes Wort» zur Religionskritik
und zur psychoanalytischen Kultur- und
Gesellschaftstheorie. Sie steht zentral im
Kontext des gesamten Spéatwerks Freuds.
Wollte man «Endgiiltiges» iiber sie for-
mulieren, miisste man in Betracht zie-
hen, woran Freud wihrend der rund letz-
ten zwei Jahrzehnte seines Schaffens
noch gedacht hat. Man miisste bedenken,
dass die Psychoanalyse Freuds in diesen
Jahren entscheidende Konzepte iiber-
haupt erst entwickelt hat, die weit iiber
die erste Entdeckung des «Unbewuss-
ten» hinausgehen. Der «Todestrieb»
wurde von Freud erst in dieser Zeit for-
muliert, aber auch das sogenannte Struk-
turmodell, das «Ich», «Es» und «Uber-
Ich» begrifflich fasst, und der Begriff der
«Angst» wurden «revidiert». Freuds
letztes Wort tber Religion steht mitten
im schwierigen Kontext der spiten Aus-
formung seines Gesamtwerks.
Anderseits scheint Freud selbst nahe-
zulegen, dass seine grundsatzliche Auf-
fassung vom Wesen der Religion schon
relativ friih feststeht. Er selbst spricht es
im «Mann Moses» aus, dass er auf das in
«Totem und Tabu» Entwickelte zuriick-
greife, und zwar ohne Grundsitzliches
noch einmal revidieren zu wollen. Diese
Schrift entstand aber schon 1912—1913.
Sie hat den Untertitel «Einige Uberein-
stimmungen im Seelenleben der Wilden
und der Neurotiker». Dieser Untertitel
ist denn auch schon bezeichnend fiir die
«Stossrichtung» der Freudschen Reli-
gionskritik: wahnhafte Projektion liegt
fiir Freud im Ursprung von Religion und
zeichnet alle ihre Entwicklungen.
Freuds Religionskritik insgesamt
scheint damit nichts als eine letzte Station
in der Geschichte der «Aufklarung» zu
sein, die seit mehr als zwei Jahrhunder-
ten Religion entmythologisierte, demas-
kierte als Schein, als «Illusion» oder eben
als Projektion. Und man kann anfiigen,
man wisse ja in der Zwischenzeit, dass
«Aufklarung» gute Griinde fiir ihr Tun

294

gegen die Religion gehabt habe. Aufkla-
rung als Religionskritik ist immer zentral
gerichtet gegen «selbstverschuldete Un-
miindigkeit» des Menschen, um es mit
Kant zu formulieren. Religionskritik ist
damit auch aufklarerische Herrschafts-
kritik, auch die Freudsche. Anderseits ist
selbst das «Opium des Volks» nicht eine
so «sonnenklare» Sache (Ausdruck Fich-
tes auch in aufklarerischen Zusammen-
hingen). Aufkldarung scheint sich auch
selbst liberholen zu konnen, als « Aufkla-
richt» liegenzubleiben (und so selbst wie-
der unmiindig zu machen). Kant schon
sagt zwar, man solle zu «wissen wagen».
Aber das Gewusste selbst verliert immer
wieder auf eigentimliche Weise die
Sprengkraft. Das gilt natiirlich auch
(vielleicht vor allem) fiir Freud, der zwar
in einem erstaunlichen Umfang iiber den
Stand des ethnologischen, historischen,
archiologischen Wissens seiner Zeit in-
formiert war und daraus die Argumente
fiir seine Kritik bezog.

Es kann schon als «Dialektik der Auf-
klarung» anmuten, wenn man feststellen
muss, dass ausgerechnet in heutiger
Theologie mindestens «so viel» an Ge-
wusstem durchaus integriert ist, wie
Freud brauchte, um Religion als «Illu-
sion» oder «Projektion» zu entlarven.
Trifft Freud einfach das Schicksal aller
Aufklarung, die hinter dem Schein, den
Tduschungen, den «Entstellungen» (al-
ler Heiligen Schriften), die «Fakten», die
«historische Wahrheit» sucht? Freuds

‘Religionskritik ldsst sich tatsidchlich sehr

weit ein auf die Suche nach dem histo-
risch, ethnologisch, archéologisch Fakti-
schen. Diese Fakten aber veralten, miis-
sen revidiert, selbst uminterpretiert wer-
den, verlieren ihre argumentative Schér-
fe und konnen, was schlimmer ist, inte-
griert werden. Wire Freuds Religions-
kritik nur Aufkldrung in diesem Sinne,
miisste man sich kaum mehr mit ihr be-
fassen, sie wire schlicht langweilig (was
sie auch tiber weite Strecken ist). Freuds
Schriften iliber Religion (vor allem seine
letzte) bleiben aber aus ganz andern



Griinden brisant. In einem Sinn ist es so-
gar uninteressant, ob Freud auch «recht»
hatte. Sein «Mann Moses» bleibt so «un-
abgegolten» wie das «Opium des Volks»
(Marx) oder die «Erziehung des Men-
schengeschlechts» (Lessing) oder die
«selbstverschuldete Unmiindigkeit»
(Kant). «Unabgegolten» ist ein Wort
Ernst Blochs und meint das, was mensch-
lich-entscheidend bleibt, weil es in einer
ganz bestimmten geschichtlichen Situa-
tion wagte, das Denkbare und Wissbare
den «Machten» entgegenzuhalten. Ich
glaube, auch Freuds Religionskritik rich-
tet sich auf eine dusserst komplexe Weise
gegen Herrschaft, letztlich gegen die
grauenhafteste, der er in seiner Zeit Wi-
derstand leisten musste. Dass Freud dies
entschieden als Jude tat, gerade indem er
die religiosen Grundlagen des Juden-
tums uberhaupt in Frage stellte, macht
seine Kritik der Religion iiberhaupt ex-
emplarisch.

Und da ist denn das letzte Prekare in
meinem «Essay» offen zu nennen. Ob-
wohl ich die Religionsauffassung Freuds
fundamental nicht «teile», bin ich an sei-
ner Position als «zeitgemaésser», radika-
ler Kritiker zutiefst engagiert. Mir
scheint, Freud hat auch und gerade mit
seinen kulturtheoretischen und reli-
gionskritischen Schriften in der Zeit zwi-
schen den beiden Weltkriegen, zwischen
den beiden destruktiven Menschheitska-
tastrophen der ersten Halfte unseres
Jahrhunderts, ein Zeichen gesetzt, das
noch kaum wirklich gelesen wurde (und
das wir als solches durchaus gebrauchen
konnten, vielleicht sogar in jenen Ansét-
zen, die befreiungstheologisch oder fe-
ministisch Religion als Herrschaftssy-
stem weiterhin kritisieren).

Im Zentrum des Werks:
das Trauma des Krieges

1915 erscheint in «Imago», der Zeit-
schrift der Psychoanalytischen Vereini-
gung, Freuds Abhandlung «Zeitgemas-
ses iiber Krieg und Tod». Im ersten Kapi-
tel steht der Satz: «Aber die grossen Vol-

ker selbst, konnte man meinen, hatten so
viel Verstiandnis fiir ihre Gemeinsam-
keiten und so viel Toleranz fiir ihre Ver-
schiedenheiten erworben, dass ,fremd’
und ,feindlich’ nicht mehr wie noch im
klassischen Altertum fir sie zu einem
Begriff verschmelzen durften.» Das, was
«man meinen konnte», wire eigentlich
die «Kultur» gewesen, die den nackten
Ausbruch von zerstorerischer Aggres-
sion hatte verhindern sollen. Freud sagt
weiter: «Der Krieg, an den wir nicht
glauben wollten, brach nun aus, und
brachte die — Enttduschung.» Freud stellt
sich dem Schock, den der Ausbruch des
Ersten Weltkriegs bedeutete, ohne ir-
gend etwas beschonigen oder gar recht-
fertigen zu wollen: Der Mensch als kulti-
viertes Wesen hat katastrophal versagt.

1932 schreibt Freud an Einstein auf
dessen Frage «Gibt es einen Weg, die
Menschen von dem Verhidngnis des
Kriegs zu befreien?» einen Brief, der un-
ter dem Titel « Warum Krieg?» 1933 ver-
offentlicht wurde. Dort heisst es am
Schluss: «Wie lange miissen wir nun war-
ten, bis auch die andern Pazifisten wer-
den? Es ist nicht zu sagen, aber vielleicht
ist es keine utopische Hoffnung, dass der
Einfluss dieser beiden Momente, der
kulturellen Einstellung und der berech-
tigten Angst vor den Wirkungen eines
Zukunftskrieges, dem Kriegfiithren in ab-
sehbarer Zeit ein Ende setzen wird. Auf
welchen Wegen oder Umwegen, konnen
wir nicht erraten. Unterdes diirfen wir
uns sagen: Alles, was die Kulturentwick-
lung fordert, arbeitet auch gegen den
Krieg.»

1930 war Freuds grosse Abhandlung
mit dem Titel «Das Unbehagen in der
Kultur» erschienen. Mit einer Unbe-
stechlichkeit, die man, wenn man will,
pessimistisch nennen kann, analysiert
Freud das «Unbehagen», das im kultu-
rellen Prozess entsteht, der den Verzicht
auf die unmittelbare Triebbefriedigung
fordert: «Wie gewaltig muss das Kultur-
hindernis der Aggression sein, wenn Ab-
wehr derselben ebenso ungliicklich ma-

295



chen kann wie die Aggression selbst!»
Das ist Welten entfernt von einer biir-
gerlich-ideologischen  Kulturseligkeit.
Freud weiss, dass er «keinen Trost (der
Kultur) zu bringen weiss». Und doch
heisst es im Schlussabschnitt der Ab-
handlung dhnlich wie im Brief an Ein-
stein:  «Die  Schicksalsfrage  der
Menschenart scheint mir zu sein, ob und
in welchem Masse es ihrer Kulturent-
wicklung gelingen wird, der Storung des
Zusammenlebens durch den menschli-
chen Aggressions- und Selbstvernich-
tungstriecb Herr zu werden. In diesem
Bezug verdient vielleicht auch die gegen-
wirtige Zeit ein besonderes Interesse.
Die Menschen haben es jetzt in der Be-
herrschung der Naturkréfte so weit ge-
bracht, dass sie es mit deren Hilfe leicht
haben, einander bis auf den letzten Mann
auszurotten. Sie wissen das, daher ein gut
Stiick ihrer gegenwirtigen Unruhe, ihres
Ungliicks, ihrer Angststimmung.» Schon
solche im besten Sinn prophetischen Sat-
ze miissten eigentlich vorsichtig stim-
men, bevor man Freud (meist bevor man
seine politischen Implikationen auch nur
bemerkt hat) glaubt, zum alten Eisen
werfen zu konnen (wie das neustens ja
zur Mode wird). Freud fahrt, vielleicht
ironisch, vielleicht skeptisch, fort mit der
Hoffnung auf eine Humanisierung in
letzter Minute: «Und nun ist zu erwar-
ten, dass die andere der beiden ,himmli-
schen Michte’, der ewige Eros, eine An-
strengung machen wird, um sich im
Kampf mit seinem ebenso unsterblichen
Gegner zu behaupten.» 1931, «als die
Bedrohung durch Hitler schon deutlich
erkennbar war», wie es in einer editori-
schen Anmerkung heisst, fiigte er noch
den Satz hinzu: «Aber wer kann den Er-
folg und Ausgang voraussehen?»

Es liesse sich prizis aufzeigen, dass in
keiner von Freuds kultur-, gesellschafts-
und religionstheoretischen Schriften zwi-
schen 1915 («Zeitgemisses iiber Krieg
und Tod») und 1938 («Der Mann Mo-
ses») starke Hinweise fehlen erstens auf
den Schock, ja das «Trauma», das bei

296

Freud der Erste Weltkrieg ausgel0st hat,
und zweitens auf die immer wachsende
Befiirchtung einer weit entsetzlicheren
«Wiederholung». Ich wiirde thesenhaft
sogar weitergechen und behaupten:
Freuds gesamtes kultur-, gesellschafts-
und religionskritisches Werk hat sein ei-
gentliches Zentrum in diesem Trauma
und in dieser Befiirchtung, ja, vielleicht
ist die gesamte Struktur seines spateren
Werks geprigt von solcher «zeitgemds-
sen» Erfahrung.

Die destruktive Gleichung
von «fremd» und «feindlich»,

ausgebriitet zum nationalsozialistischen
Rassenwahn

Beim «Mann Moses» wird das zeitge-
schichtlich Erlittene direkt zur Form
(und Un-Form) des Buchs! Freud hatte,
bis 1938 in Wien ausharrend, nur die bei-
den ersten Abhandlungen veroffentlicht.
Sie enthalten die historisch-archdologi-
schen Grundlagen fiir die eigentliche Re-
ligionskritik. In einer Vorbemerkung,
die er in Wien vor dem Mairz 1938 ge-
schricben hat, legt Freud fast testa-
mentarisch nieder, warum die dritte ent-
scheidende Abhandlung «Moses, sein
Volk und die monotheistische Religion»
nie erscheinen werde. Er schitzt die kon-
servativ-katholische Reaktion im dama-
ligen Osterreich als Schutz vor dem Na-
tionalsozialismus ein: «Wir leben hier in
einem katholischen Land unter dem
Schutz dieser Kirche, unsicher, wie lange
es vorhalten wird. Solange er aber be-
steht, haben wir natiirlich Bedenken, et-
was zu tun, was die Feindschaft der Kir-
che erwecken muss. Es ist nicht Feigheit,
sondern Vorsicht; der neue Feind, dem
zu Dienst zu sein wir uns hiiten wollen, ist
gefahrlicher als der alte, mit dem uns zu
vertragen wir bereits gelernt haben.»
Schliesslich sagt Freud: «Ich werde diese
Arbeit also nicht bekannt machen, aber
das braucht mich nicht abzuhalten, sie zu
schreiben.» Er hofft auf Zeiten, in denen
man wird sagen konnen: «...es war
schon einmal in dunkleren Zeiten je-



mand da, der sich das niamliche wie du
gedacht hat.» Durchgehaltene Aufkla-
rung am Rand der Katastrophe!

Die deutschen Truppen marschieren
ein, «unerwartet», wie Freud sagt. Nur
auf internationalen Druck lasst man
Freud mit seiner Tochter nach London
emigrieren. Freud war sich allerdings
durchaus bewusst, was ihm gebliiht hitte.
In London, schon im Juni 1938, ent-
schliesst er sich, die ganze Schrift zu ver-
offentlichen. In der Vorbemerkung II
schreibt er: «In der Gewissheit, jetzt
nicht nur meiner Denkweise, sondern
auch meiner ,Rasse’ wegen verfolgt zu
werden, verliess ich mit vielen Freunden
die Stadt, die mir von friihester Kindheit
an, durch 78 Jahre, Heimat gewesen.» Er
fahrt dann fort: «Hier lebe ich nun, ein
gern gesehener Gast, atme auf, dass jener
Druck von mir genommen ist und dass
ich wieder reden und schreiben — bald
hitte ich gesagt: denken darf, wie ich will
oder muss.» Doch Freud stosst in Lon-
don sofort auf eine neue Befremdlich-
keit: «Und dazu kamen, in einer fiir den
Fremden iiberraschenden Haiufigkeit,
Zuschriften anderer Art, die sich um
meine Seele bemiihten, die mir die Wege
Christi weisen und mich iiber die Zu-
kunft Israels aufkliren wollten.» Eine
«Ironie des jiidischen Schicksals», die in
ihrer bosartigen Stupiditat Freud zu ei-
ner andern, sehr bitteren Ironie heraus-
fordert: «Die guten Leute, die so schrie-
ben, konnen nicht viel von mir gewusst
haben; aber ich erwarte, wenn diese Ar-
beit iiber Moses durch meine Uberset-
zung unter meinen neuen Volksgenossen
(sic!) bekannt wird, werde ich auch bei
einer Anzahl von anderen von den Sym-
pathien einbiissen, die sie mir jetzt entge-
genbringen.»

Das sind unheimlich prazise, mutige
und «vorsichtige» Klartexte, die man als
«zeitgemissen» Kontext, als unabgegol-
tene geschichtliche Situation zur Kennt-
nis nehmen sollte, bevor man mit den
«Resultaten» auch die humane Aufkla-
rung Freuds (in weit iiber Deutschland

hinaus «dunklen Zeiten») ad acta legt.
Ich staune immer wieder, wie wenig auch
von linker Seite die prizisen Wider-
standsspuren dieses «biirgerlichen» Auf-
kldrers in concreto verfolgt werden.
Drum zitiere ich so ausfiihrlich. Denn die
«Haltung» des Schriftstellers Freud ist ja
durchaus vermittelt mit dem zentralen
Inhalt seiner Schriften. Schon im zitier-
ten Satz aus der Kriegsschrift von 1915
spricht Freud die destruktive Gleichung
von «fremd» und «feindlich» aus, deren
Uberwindung «Kultur» eigentlich einzig
dienen miisste. Die Gleichung ist fiir
Freud 1915 der Krieg. In der Zwischen-
zeit hat sich unter anderem in demselben
Wien, das die «Heimat» der Psychoana-
lyse wurde, die Gleichung ausgebriitet
zum nationalsozialistischen Rassen-
wahn. 1921 hatte hier Freud «Massen-
psychologie und Ich-Analyse» veroffent-
licht. Im X. Kapitel «Die Masse und die
Urhorde» verfolgt er Massenphdnomene
an denselben Punkt zuriick, an dem er
schon 1912 die religiose Projektion ent-
stehen sieht. Im selben Kapitel setzt er
sich mit Nietzsches «Ubermensch» aus-
einander, den er als das Vater-Tier aus
der Zukunft in die Vorgeschichte ver-
weist, auf die die Fiihrer der Massen re-
gelmassig zuriickgreifen!

In der Abhandlung «Der Mann Mo-
ses» verdichtet sich die Dialektik des
Fremden ins Unermessliche: Ein Frem-
der des jiidischen (Fron-)Volks in Agyp-
ten und erst noch einer, der gepragt ist
durch die ganze Zufilligkeit seiner eige-
nen, agyptischen Geschichte, eben der
Mann Moses nach der Auffassung
Freuds, macht die Juden zu den Auser-
wahlten, die sie erst im Verlauf der Ge-
schichte zu den Fremden von buchstab-
lich Allen werden lasst. Und genau er,
der dieses Auserwihltsein aufklart als
das, was es seiner Meinung nach ist, eine
historische «Zufilligkeit» und keine Er-
wiahltheit durch Gott, genau er, Sigmund
Freud, wird mit seiner Schrift zum Juden
schlechthin fiir den Zeitgeist. Denn ge-
nau das hat Freud im vielleicht wichtig-

297



sten Kapitel seiner Schrift «Der Fort-
schritt in der Geistigkeit» auch noch be-
schrieben, wie die (zufilligen) histori-
schen Bedingungen dieses Judenvolk mit
seinem einzigen Gott friih ins Bildlose,
Unbeheimatete, Abstrakte, Intellektuel-
le hinausgetrieben hatten. Aufkliarung
der Freudschen Art auch als Folge gera-
de dieses Judentums? Es wird unum-
ganglich, mindestens dem inhaltlichen
Kern von Freuds Kritik sich noch einmal
anders zu stellen als bloss abgelegten Re-
sultaten einer (auch) iiberholten For-
schung gegeniiber.

Grundverdacht gegen Religion
iiberhaupt

Hinter dem ganzen Wust des von Sig-
mund Freud gelehrt Gewussten, hinter
einer auch zeitbedingten Fixierung auf
die Vaterproblematik, hinter viel Zeitbe-
dingtem und «Zeitgeméssem» ist ein
Freudscher Grundverdacht gegen Reli-
gion wohl sehr ernst zu nehmen.

Das Faktum schlechthin fiir Freud ist
der Urmord und die Ambivalenz der
Hassbewunderung gegeniiber dem
«grossen Mann», dem Vater(-Tier), die
sowohl die Tat erzeugt als auch als
schuldhafte Verdringung der Tat sich
weiterzeugt. Dieses Wahnsystem kennt
der Psychoanalytiker Freud aus den neu-
rotischen und psychotischen Geschich-
ten des Einzelnen. Und auf den Kern die-
ser Geschichte stosst er seit 1914, ausge-
brochen oder erneut drohend, als Zeitge-
nosse und schliesslich direkt Betroffener
und Bedrohter. Dieses Faktum allein
verlangt fiir Freud eine Aufkldrung und
nicht noch einmal eine wahnhafte Ver-
kldrung. Das ist der letzte Grund, warum
er seinen «Glauben» gegen den der
«Frommen» hilt: «Wir glauben auch,
dass die Losung der Frommen die Wahr-
heit enthilt, aber nicht die materielle,
sondern die historische Wahrheit. Und
wir nehmen uns das Recht, eine gewisse
Entstellung zu korrigieren, welche diese
Wabhrheit bei ihrer Wiederkehr erfahren
hat. Das heisst, wir glauben nicht, dass es

298

einen einzigen grossen Gott heute gibt,
sondern dass es in Urzeiten eine einzige
Person gegeben hat, die damals iiber-
gross erscheinen musste und die dann zur
Gottheit erh6ht in der Erinnerung der
Menschen wiedergekehrt ist.»

Man muss aber betonen, die «Wieder-
kehr» impliziert fiir Freud den erneuten
Mord (am grossen Mann Moses), seine
Verdriangung und das Wahnsystem der
Schuld. Anders gesagt: Der Wahn ist
nicht materiell als Wahn wahr, aber er
entstellt historische Wahrheit durch das
ganze sich entwickelnde religiése System
hindurch. Das alles heisst aber nur etwas,
wenn historisch (urzeitlich und in der
Wiederholung) die Tat stattfand (und
Verdringung und Wahn nach sich ziehen
konnte). Und es heisst nur etwas, wenn
die «Annahme» gemacht werden kann,
dass das, was in den kranken Wahnsyste-
men der Neurosen und Psychosen sich
manifestiert und als Folge von frithkind-
lichen Traumen gedeutet werden kann,
auch sich als «Erbgut» in die Mensch-
heitsgeschichte niedergeschlagen hat:
«. .. dass die psychischen Niederschlage
jener Urzeiten Erbgut geworden waren,
in jeder Generation nur der Erweckung,
nicht der Erwerbung bediirftig». Freud
braucht dazu kein selbst wieder mytholo-
gisiertes «kollektives Unbewusstes» wie
C. G. Jung (gegen den er sich in seiner
Mosesschrift mehrmals ausdriicklich
wendet), sondern eigentlich nur das kli-
nische Material (das phylogenetische
Spuren iiberall mitfiihrt) und die immer
dunkleren Erfahrungen, die er als Zeitge-
nosse zu machen hatte!

Die eigentliche Perversion und nicht
die Aufhebung des Wahns geschieht fiir
Freud im Mord an Jesus. Der, anders als
der an Moses, wird zwar zugegeben, aber
sofort doppelt entstellt, was das Opfer
und was die Téter angeht. Die Entstel-
lung gipfelt im Vorwurf, der lautet: «Sie
(die Juden) wollen es nicht wahrhaben,
dass sie Gott gemordet haben, wahrend

, wir es zugeben und von dieser Schuld ge-
reinigt worden sind.» Freud fihrt dann



fort: «Warum es den Juden unmdglich
gewesen ist, den Fortschritt mitzuma-
chen, den das Bekenntnis zum Gottes-
mord bei aller Entstellung enthielt, wire
Gegenstand einer besonderen Untersu-
chung. Sie haben damit gewissermassen
eine tragische Schuld auf sich geladen;
man hat sie dafiir schwer biissen lassen.»

Erlost von Wahn und Mord war fiir
den Juden Freud, und sicher nicht nur fiir

ihn, die Menschheit wahrlich nirgends.

‘Freud ist darin Jude, dass er den Mythos

oder den Gedanken der Versohnung,
d.h. das, was fiir einen Christen «Erlo-
sung» bedeutet, nirgends in seiner Welt
akzeptieren kann. Zu erfahren war letzt-
lich der dem Nationalsozialismus auch
noch vermittelte Wahn.

Alle Gottinnen

und Gotter

scheinen vergeblich . . .
ausser

wir sollten

irre werden

an allem . ..

Aber die Spuren
undeutbar

im Absurden

der Verzweigungen,
aber die Stummbheit
des Baums

oder des Asts

einer Milchstrasse

auf dem wir sitzen . . .
Und die Toten

die wir nicht vergessen . . .
Zwar nimmt man

in Kauf . ..

und die Gottinnen
und Gotter

schienen . . .
schienen

zu unterschatzen
schienen

geradezu fahrlassig
unsere Bosheit . . .
Nun ist Liebe
fahrlassig,

aber sie ist

auch streng.

. . . irgend etwas

bleibt streng

wenn wir einstiirzen,
gelassen, vielleicht
indifferent:

alle Gottinnen und Gotter.
Und dabei

ist gemeint:

alle

oder jeder

und das hiesse auch:
keiner,

nie bloss einer,

und das heisst:

alle

und doch auch ich etwa . . .
Alle Gottinnen

und Gotter

scheinen jeden
vergeblich

in den Welten zu lassen;
dann scheinen

alle Gottinnen

und Gotter

immer wieder
endgiiltiger
verschwunden . . .

M.Z.

299



	Der Mann Moses des Sigmund Freud : ein Essay

