
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 10

Artikel: Der Mann Moses des Sigmund Freud : ein Essay

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Züfle

Der Mann Moses des Sigmund Freud
Ein Essay

Wenn man Freuds Religionskritik auf
Aussagen verkürzt, auf Resultate,
scheint nicht mehr allzuviel zu «retten»
zu sein. Selbst wenn das alles in gewisser
Hinsicht auch «stimmte», kann es kaum
mehr in Aufregung versetzen, kaum
mehr einen «Gläubigen» in seiner Tiefe
skandalisieren. Mag Freud auch recht
haben, wenn er die Resultate der (damaligen)

Ethnologie über Totemismus
psychoanalytisch durchleuchtet und dabei
auf die von Darwin visionierte
vorgeschichtliche Ur-Horde mit ihrem
übermächtigen Vater-Tier verweist, auf die
Ermordung dieses Vaters durch die Söhne,

auf den Clan der Brüder, die sich
nach ihrer Tat mit ihrer «Ambivalenz»
dem bewunderten und gehassten Vater
gegenüber einrichten müssen, um nicht
ewig dieselbe Mordsgeschichte zu
wiederholen. Mag es auch stimmen, dass
genau aus dieser Einrichtung sowohl erste
soziale und sittliche Normen als auch die
immer weiter entwickelte «Projektion»
des Ermordeten, seine Transformierung
zu Totem-Ahnen, Göttern und Gott
entstehen. Mag Freud mit sehr gründlichen
Kenntnissen der (damaligen)
Geschichtsschreibung des alten Orients, vor
allem Ägyptens, auch plausibel machen,
dass Moses in Wirklichkeit ein Ägypter
war, Anhänger jenes geheimnisvollen
Pharao Echnaton, der für eine kurze
Episode den Monotheismus im zum Imperium

sich ausweitenden Reich Ägyptens
durchgesetzt hat. Mag es so gewesen
sein, dass dieser Ägypter Moses nach
dem Untergang der Monotheismus-Episode

sich das Fronvolk der Juden
auserwählt, es aus Ägypten geführt und ihm

den Monotheismus gegeben hat. Mag es
auch stimmen, dass dieses störrische
Volk den «grossen Mann» dann ermordet

hat und einem der Balim, dem
Vulkangott Jahve, angehangen ist; dass sich
also die Ur-Geschichte wiederholte,
verdrängt wurde, und dass das Verdrängte
schliesslich nach langer «Latenz» und
«Entstellung» wieder in der Schrift sich
doch als eigenartiger «Kompromiss»
durchsetzte. Mögen schliesslich auf Jahve

die Züge des ägyptischen Echnaton-
Moses-Eingottes übertragen worden
sein. Und mag sich Freud schliesslich
auch beim Paulinischen Christus an die
alte Vater-Sohn-Geschichte in einer
neuen Verschiebung erinnert fühlen und
in der Eucharistie auf das urtümlich rituelle

Totem-Mahl durch-blicken. Freud
hat schliesslich in neurotischen Machinationen

der menschlichen Einzelseele
«analoge» Ungeheuerlichkeiten und ihre
Verdrängungen und Entstellungen
entdeckt und sie in dem Komplex geortet,
den er nicht ohne Grund Oedipuskom-
plex genannt hat. In der alten Sage dreht
sich ja auch alles zentral um die Ermordung

des Vaters. Und Freud hat schliesslich

seine letzte religionskritische Schrift
in einem ersten Entwurf «Der Mann Moses,

ein historischer Roman» genannt.

Religionskritik als Herrschaftskritik
Der hier vorgelegte Text ist in einem
prekären und vieldeutigen Sinn ein «Essay».
«Der Mann Moses und die monotheistische

Religion: Drei Abhandlungen»
erschien zum ersten Mal als Ganzes 1939 in
Amsterdam, nach Freuds Emigration vor
Hitler nach London, nach seinem Tod,

293



nach dem endgültigen Durchbruch der
Hitlerei zum Krieg. Die Arbeit ist sicher
sein «letztes Wort» zur Religionskritik
und zur psychoanalytischen Kultur- und
Gesellschaftstheorie. Sie steht zentral im
Kontext des gesamten Spätwerks Freuds.
Wollte man «Endgültiges» über sie
formulieren, müsste man in Betracht
ziehen, woran Freud während der rund letzten

zwei Jahrzehnte seines Schaffens
noch gedacht hat. Man müsste bedenken,
dass die Psychoanalyse Freuds in diesen
Jahren entscheidende Konzepte
überhaupt erst entwickelt hat, die weit über
die erste Entdeckung des «Unbewuss-
ten» hinausgehen. Der «Todestrieb»
wurde von Freud erst in dieser Zeit
formuliert, aber auch das sogenannte
Strukturmodell, das «Ich», «Es» und «Über-
Ich» begrifflich fasst, und der Begriff der
«Angst» wurden «revidiert». Freuds
letztes Wort über Religion steht mitten
im schwierigen Kontext der späten
Ausformung seines Gesamtwerks.

Anderseits scheint Freud selbst
nahezulegen, dass seine grundsätzliche
Auffassung vom Wesen der Religion schon
relativ früh feststeht. Er selbst spricht es
im «Mann Moses» aus, dass er auf das in
«Totem und Tabu» Entwickelte zurückgreife,

und zwar ohne Grundsätzliches
noch einmal revidieren zu wollen. Diese
Schrift entstand aber schon 1912-1913.
Sie hat den Untertitel «Einige
Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden
und der Neurotiker». Dieser Untertitel
ist denn auch schon bezeichnend für die
«Stossrichtung» der Freudschen
Religionskritik: wahnhafte Projektion liegt
für Freud im Ursprung von Religion und
zeichnet alle ihre Entwicklungen.

Freuds Religionskritik insgesamt
scheint damit nichts als eine letzte Station
in der Geschichte der «Aufklärung» zu
sein, die seit mehr als zwei Jahrhunderten

Religion entmythologisierte, demaskierte

als Schein, als «Illusion» oder eben
als Projektion. Und man kann anfügen,
man wisse ja in der Zwischenzeit, dass

«Aufklärung» gute Gründe für ihr Tun

gegen die Religion gehabt habe. Aufklärung

als Religionskritik ist immer zentral
gerichtet gegen «selbstverschuldete
Unmündigkeit» des Menschen, um es mit
Kant zu formulieren. Religionskritik ist
damit auch aufklärerische Herrschaftskritik,

auch die Freudsche. Anderseits ist
selbst das «Opium des Volks» nicht eine
so «sonnenklare» Sache (Ausdruck Fich-
tes auch in aufklärerischen Zusammenhängen).

Aufklärung scheint sich auch
selbst überholen zu können, als «Aufklä-
richt» liegenzubleiben (und so selbst wieder

unmündig zu machen). Kant schon
sagt zwar, man solle zu «wissen wagen».
Aber das Gewusste selbst verliert immer
wieder auf eigentümliche Weise die
Sprengkraft. Das gut natürlich auch
(vielleicht vor allem) für Freud, der zwar
in einem erstaunlichen Umfang über den
Stand des ethnologischen, historischen,
archäologischen Wissens seiner Zeit
informiert war und daraus die Argumente
für seine Kritik bezog.

Es kann schon als «Dialektik der
Aufklärung» anmuten, wenn man feststellen
muss, dass ausgerechnet in heutiger
Theologie mindestens «so viel» an Ge-
wusstem durchaus integriert ist, wie
Freud brauchte, um Religion als «Illusion»

oder «Projektion» zu entlarven.
Trifft Freud einfach das Schicksal aller
Aufklärung, die hinter dem Schein, den
Täuschungen, den «Entstellungen» (aller

Heiligen Schriften), die «Fakten», die
«historische Wahrheit» sucht? Freuds
Religionskritik lässt sich tatsächlich sehr
weit ein auf die Suche nach dem historisch,

ethnologisch, archäologisch
Faktischen. Diese Fakten aber veralten, müssen

revidiert, selbst uminterpretiert werden,

verlieren ihre argumentative Schärfe
und können, was schlimmer ist,

integriert werden. Wäre Freuds Religionskritik

nur Aufklärung in diesem Sinne,
müsste man sich kaum mehr mit ihr
befassen, sie wäre schlicht langweilig (was
sie auch über weite Strecken ist). Freuds
Schriften über Religion (vor allem seine
letzte) bleiben aber aus ganz andern

294



Gründen brisant. In einem Sinn ist es
sogar uninteressant, ob Freud auch «recht»
hatte. Sein «Mann Moses» bleibt so «un-
abgegolten» wie das «Opium des Volks»
(Marx) oder die «Erziehung des
Menschengeschlechts» (Lessing) oder die
«selbstverschuldete Unmündigkeit»
(Kant). «Unabgegolten» ist ein Wort
Ernst Blochs und meint das, was
menschlich-entscheidend bleibt, weil es in einer
ganz bestimmten geschichtlichen Situation

wagte, das Denkbare und Wissbare
den «Mächten» entgegenzuhalten. Ich
glaube, auch Freuds Religionskritik richtet

sich auf eine äusserst komplexe Weise
gegen Herrschaft, letztlich gegen die
grauenhafteste, der er in seiner Zeit
Widerstand leisten müsste. Dass Freud dies
entschieden als Jude tat, gerade indem er
die religiösen Grundlagen des Judentums

überhaupt in Frage stellte, macht
seine Kritik der Religion überhaupt
exemplarisch.

Und da ist denn das letzte Prekäre in
meinem «Essay» offen zu nennen.
Obwohl ich die Religionsauffassung Freuds
fundamental nicht «teile», bin ich an seiner

Position als «zeitgemässer», radikaler
Kritiker zutiefst engagiert. Mir

scheint, Freud hat auch und gerade mit
seinen kulturtheoretischen und
religionskritischen Schriften in der Zeit
zwischen den beiden Weltkriegen, zwischen
den beiden destruktiven Menschheitskatastrophen

der ersten Hälfte unseres
Jahrhunderts, ein Zeichen gesetzt, das
noch kaum wirklich gelesen wurde (und
das wir als solches durchaus gebrauchen
könnten, vielleicht sogar in jenen Ansätzen,

die befreiungstheologisch oder
feministisch Religion als Herrschaftssystem

weiterhin kritisieren).

Im Zentrum des Werks:
das Trauma des Krieges
1915 erscheint in «Imago», der
Zeitschrift der Psychoanalytischen Vereinigung,

Freuds Abhandlung «Zeitgemäs-
ses über Krieg und Tod». Im ersten Kapitel

steht der Satz: «Aber die grossen Völ¬

ker selbst, konnte man meinen, hätten so
viel Verständnis für ihre Gemeinsamkeiten

und so viel Toleranz für ihre
Verschiedenheiten erworben, dass ,fremd'
und ,feindlich' nicht mehr wie noch im
klassischen Altertum für sie zu einem
Begriff verschmelzen durften.» Das, was
«man meinen konnte», wäre eigentlich
die «Kultur» gewesen, die den nackten
Ausbruch von zerstörerischer Aggression

hätte verhindern sollen. Freud sagt
weiter: «Der Krieg, an den wir nicht
glauben wollten, brach nun aus, und
brachte die - Enttäuschung.» Freud stellt
sich dem Schock, den der Ausbruch des
Ersten Weltkriegs bedeutete, ohne
irgend etwas beschönigen oder gar
rechtfertigen zu wollen: Der Mensch als
kultiviertes Wesen hat katastrophal versagt.

1932 schreibt Freud an Einstein auf
dessen Frage «Gibt es einen Weg, die
Menschen von dem Verhängnis des
Kriegs zu befreien?» einen Brief, der unter

dem Titel «Warum Krieg?» 1933
veröffentlicht wurde. Dort heisst es am
Schluss: «Wie lange müssen wir nun warten,

bis auch die andern Pazifisten
werden? Es ist nicht zu sagen, aber vielleicht
ist es keine utopische Hoffnung, dass der
Einfluss dieser beiden Momente, der
kulturellen Einstellung und der berechtigten

Angst vor den Wirkungen eines
Zukunftskrieges, dem Kriegführen in
absehbarer Zeit ein Ende setzen wird. Auf
welchen Wegen oder Umwegen, können
wir nicht erraten. Unterdes dürfen wir
uns sagen: Alles, was die Kulturentwicklung

fördert, arbeitet auch gegen den
Krieg.»

1930 war Freuds grosse Abhandlung
mit dem Titel «Das Unbehagen in der
Kultur» erschienen. Mit einer
Unbestechlichkeit, die man, wenn man will,
pessimistisch nennen kann, analysiert
Freud das «Unbehagen», das im kulturellen

Prozess entsteht, der den Verzicht
auf die unmittelbare Triebbefriedigung
fordert: «Wie gewaltig muss das
Kulturhindernis der Aggression sein, wenn
Abwehr derselben ebenso unglücklich ma-

295



chen kann wie die Aggression selbst!»
Das ist Welten entfernt von einer
bürgerlich-ideologischen Kulturseligkeit.
Freud weiss, dass er «keinen Trost (der
Kultur) zu bringen weiss». Und doch
heisst es im Schlussabschnitt der
Abhandlung ähnlich wie im Brief an
Einstein: «Die Schicksalsfrage der
Menschenart scheint mir zu sein, ob und
in welchem Masse es ihrer Kulturentwicklung

gelingen wird, der Störung des
Zusammenlebens durch den menschlichen

Aggressions- und Selbstvernichtungstrieb

Herr zu werden. In diesem
Bezug verdient vielleicht auch die
gegenwärtige Zeit ein besonderes Interesse.
Die Menschen haben es jetzt in der
Beherrschung der Naturkräfte so weit
gebracht, dass sie es mit deren Hilfe leicht
haben, einander bis auf den letzten Mann
auszurotten. Sie wissen das, daher ein gut
Stück ihrer gegenwärtigen Unruhe, ihres
Unglücks, ihrer Angststimmung.» Schon
solche im besten Sinn prophetischen Sätze

müssten eigentlich vorsichtig stimmen,

bevor man Freud (meist bevor man
seine politischen Implikationen auch nur
bemerkt hat) glaubt, zum alten Eisen
werfen zu können (wie das neustens ja
zur Mode wird). Freud fährt, vielleicht
ironisch, vielleicht skeptisch, fort mit der
Hoffnung auf eine Humanisierung in
letzter Minute: «Und nun ist zu erwarten,

dass die andere der beiden .himmli¬
schen Mächte', der ewige Eros, eine
Anstrengung machen wird, um sich im
Kampf mit seinem ebenso unsterblichen
Gegner zu behaupten.» 1931, «als die
Bedrohung durch Hitler schon deutlich
erkennbar war», wie es in einer editorischen

Anmerkung heisst, fügte er noch
den Satz hinzu: «Aber wer kann den
Erfolg und Ausgang voraussehen?»

Es Hesse sich präzis aufzeigen, dass in
keiner von Freuds kultur-, gesellschafts-
und religionstheoretischen Schriften
zwischen 1915 («Zeitgemässes über Krieg
und Tod») und 1938 («Der Mann
Moses») starke Hinweise fehlen erstens auf
den Schock, ja das «Trauma», das bei

Freud der Erste Weltkrieg ausgelöst hat,
und zweitens auf die immer wachsende
Befürchtung einer weit entsetzlicheren
«Wiederholung». Ich würde thesenhaft
sogar weitergehen und behaupten:
Freuds gesamtes kultur-, gesellschafts-
und religionskritisches Werk hat sein
eigentliches Zentrum in diesem Trauma
und in dieser Befürchtung, ja, vielleicht
ist die gesamte Struktur seines späteren
Werks geprägt von solcher «zeitgemäs-
sen» Erfahrung.

Die destruktive Gleichung
von «fremd» und «feindlich»,
ausgebrütet zum nationalsozialistischen
Rassenwahn

Beim «Mann Moses» wird das
zeitgeschichtlich Erlittene direkt zur Form
(und Un-Form) des Buchs! Freud hatte,
bis 1938 in Wien ausharrend, nur die beiden

ersten Abhandlungen veröffentlicht.
Sie enthalten die historisch-archäologischen

Grundlagen für die eigentliche
Religionskritik. In einer Vorbemerkung,
die er in Wien vor dem März 1938
geschrieben hat, legt Freud fast
testamentarisch nieder, warum die dritte
entscheidende Abhandlung «Moses, sein
Volk und die monotheistische Religion»
nie erscheinen werde. Er schätzt die
konservativ-katholische Reaktion im damaligen

Österreich als Schutz vor dem
Nationalsozialismus ein: «Wir leben hier in
einem katholischen Land unter dem
Schutz dieser Kirche, unsicher, wie lange
es vorhalten wird. Solange er aber
besteht, haben wir natürlich Bedenken,
etwas zu tun, was die Feindschaft der Kirche

erwecken muss. Es ist nicht Feigheit,
sondern Vorsicht; der neue Feind, dem
zu Dienst zu sein wir uns hüten wollen, ist
gefährlicher als der alte, mit dem uns zu
vertragen wir bereits gelernt haben.»
Schliesslich sagt Freud: «Ich werde diese
Arbeit also nicht bekannt machen, aber
das braucht mich nicht abzuhalten, sie zu
schreiben.» Er hofft auf Zeiten, in denen
man wird sagen können: «... es war
schon einmal in dunkleren Zeiten je-

296



mand da, der sich das nämliche wie du
gedacht hat.» Durchgehaltene Aufklärung

am Rand der Katastrophe!
Die deutschen Truppen marschieren

ein, «unerwartet», wie Freud sagt. Nur
auf internationalen Druck lässt man
Freud mit seiner Tochter nach London
emigrieren. Freud war sich allerdings
durchaus bewusst, was ihm geblüht hätte.
In London, schon im Juni 1938, ent-
schliesst er sich, die ganze Schrift zu
veröffentlichen. In der Vorbemerkung II
schreibt er: «In der Gewissheit, jetzt
nicht nur meiner Denkweise, sondern
auch meiner ,Rasse' wegen verfolgt zu
werden, verliess ich mit vielen Freunden
die Stadt, die mir von frühester Kindheit
an, durch 78 Jahre, Heimat gewesen.» Er
fährt dann fort: «Hier lebe ich nun, ein
gern gesehener Gast, atme auf, dass jener
Druck von mir genommen ist und dass
ich wieder reden und schreiben - bald
hätte ich gesagt: denken darf, wie ich will
oder muss.» Doch Freud stösst in London

sofort auf eine neue Be.fremdlich-
keit: «Und dazu kamen, in einer für den
Fremden überraschenden Häufigkeit,
Zuschriften anderer Art, die sich um
meine Seele bemühten, die mir die Wege
Christi weisen und mich über die
Zukunft Israels aufklären wollten.» Eine
«Ironie des jüdischen Schicksals», die in
ihrer bösartigen Stupidität Freud zu
einer andern, sehr bitteren Ironie
herausfordert: «Die guten Leute, die so schrieben,

können nicht viel von mir gewusst
haben; aber ich erwarte, wenn diese
Arbeit über Moses durch meine Übersetzung

unter meinen neuen Volksgenossen
(sie!) bekannt wird, werde ich auch bei
einer Anzahl von anderen von den
Sympathien einbüssen, die sie mir jetzt
entgegenbringen.»

Das sind unheimlich präzise, mutige
und «vorsichtige» Klartexte, die man als
«zeitgemässen» Kontext, als unabgegol-
tene geschichtliche Situation zur Kenntnis

nehmen sollte, bevor man mit den
«Resultaten» auch die humane Aufklärung

Freuds (in weit über Deutschland

hinaus «dunklen Zeiten») ad acta legt.
Ich staune immer wieder, wie wenig auch
von linker Seite die präzisen
Widerstandsspuren dieses «bürgerlichen»
Aufklärers in concreto verfolgt werden.
Drum zitiere ich so ausführlich. Denn die
«Haltung» des Schriftstellers Freud ist ja
durchaus vermittelt mit dem zentralen
Inhalt seiner Schriften. Schon im zitierten

Satz aus der Kriegsschrift von 1915
spricht Freud die destruktive Gleichung
von «fremd» und «feindlich» aus, deren
Überwindung «Kultur» eigentlich einzig
dienen müsste. Die Gleichung ist für
Freud 1915 der Krieg. In der Zwischenzeit

hat sich unter anderem in demselben
Wien, das die «Heimat» der Psychoanalyse

wurde, die Gleichung ausgebrütet
zum nationalsozialistischen Rassenwahn.

1921 hatte hier Freud
«Massenpsychologie und Ich-Analyse» veröffentlicht.

Im X. Kapitel «Die Masse und die
Urhorde» verfolgt er Massenphänomene
an denselben Punkt zurück, an dem er
schon 1912 die religiöse Projektion
entstehen sieht. Im selben Kapitel setzt er
sich mit Nietzsches «Übermensch»
auseinander, den er als das Vater-Tier aus
der Zukunft in die Vorgeschichte
verweist, auf die die Führer der Massen
regelmässig zurückgreifen!

In der Abhandlung «Der Mann Moses»

verdichtet sich die Dialektik des
Fremden ins Unermessliche: Ein Fremder

des jüdischen (Fron-)Volks in Ägypten

und erst noch einer, der geprägt ist
durch die ganze Zufälligkeit seiner eigenen,

ägyptischen Geschichte, eben der
Mann Moses nach der Auffassung
Freuds, macht die Juden zu den
Auserwählten, die sie erst im Verlauf der
Geschichte zu den Fremden von buchstäblich

Allen werden lässt. Und genau er,
der dieses Auserwähltsein aufklärt als
das, was es seiner Meinung nach ist, eine
historische «Zufälligkeit» und keine Er-
wähltheit durch Gott, genau er, Sigmund
Freud, wird mit seiner Schrift zum Juden
schlechthin für den Zeitgeist. Denn
genau das hat Freud im vielleicht wichtig-

297



sten Kapitel seiner Schrift «Der
Fortschritt in der Geistigkeit» auch noch
beschrieben, wie die (zufälligen) historischen

Bedingungen dieses Judenvolk mit
seinem einzigen Gott früh ins Bildlose,
Unbeheimatete, Abstrakte, Intellektuelle

hinausgetrieben hatten. Aufklärung
der Freudschen Art auch als Folge gerade

dieses Judentums? Es wird
unumgänglich, mindestens dem inhaltlichen
Kern von Freuds Kritik sich noch einmal
anders zu stellen als bloss abgelegten
Resultaten einer (auch) überholten
Forschung gegenüber.

Grundverdacht gegen Religion
überhaupt
Hinter dem ganzen Wust des von
Sigmund Freud gelehrt Gewussten, hinter
einer auch zeitbedingten Fixierung auf
die Vaterproblematik, hinter viel
Zeitbedingtem und «Zeitgemässem» ist ein
Freudscher Grundverdacht gegen Religion

wohl sehr ernst zu nehmen.
Das Faktum schlechthin für Freud ist

der XJtmord und die Ambivalenz der
Hassbewunderung gegenüber dem
«grossen Mann», dem Vater(-Tier), die
sowohl die Tat erzeugt als auch als
schuldhafte Verdrängung der Tat sich
weiterzeugt. Dieses Wahnsystem kennt
der Psychoanalytiker Freud aus den
neurotischen und psychotischen Geschichten

des Einzelnen. Und auf den Kern dieser

Geschichte stösst er seit 1914,
ausgebrochen oder erneut drohend, als Zeitgenosse

und schliesslich direkt Betroffener
und Bedrohter. Dieses Faktum allein
verlangt für Freud eine Aufklärung und
nicht noch einmal eine wahnhafte
Verklärung. Das ist der letzte Grund, warum
er seinen «Glauben» gegen den der
«Frommen» hält: «Wir glauben auch,
dass die Lösung der Frommen die Wahrheit

enthält, aber nicht die materielle,
sondern die hbtorbche Wahrheit. Und
wir nehmen uns das Recht, eine gewisse
Entstellung zu korrigieren, welche diese
Wahrheit bei ihrer Wiederkehr erfahren
hat. Das heisst, wir glauben nicht, dass es

einen einzigen grossen Gott heute gibt,
sondern dass es in Urzeiten eine einzige
Person gegeben hat, die damals übergross

erscheinen müsste und die dann zur
Gottheit erhöht in der Erinnerung der
Menschen wiedergekehrt ist.»

Man muss aber betonen, die «Wiederkehr»

impliziert für Freud den erneuten
Mord (am grossen Mann Moses), seine
Verdrängung und das Wahnsystem der
Schuld. Anders gesagt: Der Wahn ist
nicht materiell als Wahn wahr, aber er
entstellt historische Wahrheit durch das

ganze sich entwickelnde religiöse System
hindurch. Das alles heisst aber nur etwas,
wenn historisch (urzeitlich und in der
Wiederholung) die Tat stattfand (und
Verdrängung und Wahn nach sich ziehen
konnte). Und es heisst nur etwas, wenn
die «Annahme» gemacht werden kann,
dass das, was in den kranken Wahnsystemen

der Neurosen und Psychosen sich
manifestiert und als Folge von frühkindlichen

Traumen gedeutet werden kann,
auch sich als «Erbgut» in die
Menschheitsgeschichte niedergeschlagen hat:
«... dass die psychischen Niederschläge
jener Urzeiten Erbgut geworden waren,
in jeder Generation nur der Erweckung,
nicht der Erwerbung bedürftig». Freud
braucht dazu kein selbst wieder mythologisiertes

«kollektives Unbewusstes» wie
C. G. Jung (gegen den er sich in seiner
Mosesschrift mehrmals ausdrücklich
wendet), sondern eigentlich nur das
klinische Material (das phylogenetische
Spuren überall mitführt) und die immer
dunkleren Erfahrungen, die er ab Zeitgenosse

zu machen hatte!
Die eigentliche Perversion und nicht

die Aufhebung des Wahns geschieht für
Freud im Mord an Jesus. Der, anders als
der an Moses, wird zwar zugegeben, aber
sofort doppelt entstellt, was das Opfer
und was die Täter angeht. Die Entstellung

gipfelt im Vorwurf, der lautet: «Sie
(die Juden) wollen es nicht wahrhaben,
dass sie Gott gemordet haben, während
wir es zugeben und von dieser Schuld
gereinigt worden sind.» Freud fährt dann

298



fort: «Warum es den Juden unmöglich
gewesen ist, den Fortschritt mitzumachen,

den das Bekenntnis zum Gottesmord

bei aller Entstellung enthielt, wäre
Gegenstand einer besonderen Untersuchung.

Sie haben damit gewissermassen
eine tragische Schuld auf sich geladen;
man hat sie dafür schwer büssen lassen.»

Erlöst von Wahn und Mord war für
den Juden Freud, und sicher nicht nur für

ihn, die Menschheit wahrlich nirgends.
Freud ist darin Jude, dass er den Mythos
oder den Gedanken der Versöhnung,
d.h. das, was für einen Christen «Erlösung»

bedeutet, nirgends in seiner Welt
akzeptieren kann. Zu erfahren war letztlich

der dem Nationalsozialismus auch
noch vermittelte Wahn.

Alle Göttinnen
und Götter
scheinen vergeblich
ausser
wir sollten
irre werden
an allem
Aber die Spuren
undeutbar
im Absurden
der Verzweigungen,
aber die Stummheit
des Baums
oder des Asts
einer Milchstrasse
auf dem wir sitzen
Und die Toten
die wir nicht vergessen
Zwar nimmt man
in Kauf
und die Göttinnen
und Götter
schienen..
schienen
zu unterschätzen
schienen
geradezu fahrlässig
unsere Bosheit.
Nim bt Liebe
fahrlässig,

aber sie ist
auch streng.

irgend etwas
bleibt streng
wenn wir einstürzen,
gelassen, vielleicht
indifferent:
alle Göttinnen und Götter.
Und dabei
ist gemeint:
alle
oder jeder
und das hiesse auch:
keiner,
nie bloss einer,
und das heisst:
alle
und doch auch ich etwa
Alle Göttinnen
und Götter
scheinen jeden
vergeblich
in den Welten zu lassen;
dann scheinen
alle Göttinnen
und Götter
immer wieder
endgültiger
verschwunden.

M.Z.

299


	Der Mann Moses des Sigmund Freud : ein Essay

