
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 10

Artikel: Tiefenpsychologie und Auslegung der Bibel. 1., Ein Grossunternehmen
; 2., Die Heilung der Frau, welche an Blutfluss leidet ; 3., Polemik
wechselseitig ; 4., Elias Himmelfahrt ; 5., Zusammenfassung

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Tiefenpsychologie und Auslegung der Bibel

1. Ein Grossunternehmen

Es ist eine Art Gross-Versuch anzuzeigen:

zwei Bände, erschienen 1984 und
1985, mit dem Titel: «Tiefenpsychologie
und Exegese», verfasst von Eugen Dre-
wermann. Er hält 1295 Seiten Text
bereit, 58 kleingedruckte Seiten Bibliographie,

man nimmt sie ein wenig erschlagen
zur Kenntnis, und 45 Seiten Register.
Letzteres ein grosser Pluspunkt, damit
lassen sich die Bände als Nachschlagewerk

und Materialsammlung nutzen,
unabhängig davon, ob sich der Leser die
Sicht des Verfassers zu eigen macht oder
nicht.

Klappentexte sind nie bescheiden:
Hier wird «auf dem Fundament der
Tiefenpsychologie eine umstürzend neue
Theologie entwickelt». Der Autor selbst
hat auch eine Neigung zu weitgreifenden
Formulierungen und geht mit der akademisch

etablierten Fachtheologie wüst ins
Gericht. Ich habe den 1. Band kursorisch
und den 2. Band, der eine umfangreiche
Auswahl an Einzelauslegungen bringt,
genau gelesen. Ich mag mich nach gehabter

Lektüre nicht freudig unter Drewer-
manns Banner stellen, so vieles mich
beeindruckt und bewegt, sondern bleibe
zaudernd am Rand, weil der Verfasser
neue und alte Autoren barsch
verabschiedet, auf die ich nicht verzichten
kann. Ich möchte zwei Beispiele für seine
Auslegung bringen, das erste aus dem
Neuen Testament, um die Stärke dieses
Ansatzes zu zeigen, das zweite aus dem
Alten Testament, um seine fragwürdige
Seite darzutun.

2. Die Heilung der Frau,
welche an Blutfluss leidet

Diese Geschichte ist in den Evangelien in
die andere Erzählung von der
Auferweckung der Tochter des Synagogenvorstehers

Jairus eingeschoben. Die Ver-
schachtelung wird von den Kommentatoren

gewöhnlich dramaturgisch
begründet. Die Begegnung mit der kranken
Frau fülle die Zeit zwischen der Bitte des
Jairus für sein krankes Kind und der
Meldung des eingetretenen Todes; damit
wird die Situation zugespitzt. Oder ein
anderes Detail, das sich auf die Zeit
bezieht: Das Mädchen ist zwölfjährig, die
Frau hat ihre Krankheit schon seit 12
Jahren. Diese Angaben dürfe man nicht
«historisch» verstehen, sie seien ein Stü-
mittel, um den Geschichten ein realistisches

Gepräge zu geben.
Die Sprachform ist sehr wichtig, es

macht Sinn, darauf zu achten, wie erzählt
wird. In dieser Betrachtungsweise liegt
aber die Gefahr, den Texten gleichsam
ins Wort zu fallen. Man hellt stilistische
Effekte auf, die Machart, und es gibt
genug theologische Arbeiten, die sich darauf

beschränken und übergehen, worauf
die Sätze hinauswollen. Eugen Drewer-
mann spricht nicht nur von einer Gefahr,
sondern er konstatiert den endgültig
eingetretenen Niedergang. Die historischkritische

Methode reflektiere «in sich
selbst nur die fortschreitende Äusserlich-
keit der geistigen Bewusstseinseinstel-
lung der Neuzeit» und werfe bloss «eine
ganze Reihe vom Wesentlichen
ablenkender Fragen» auf (2, 671). Oder der
Klappentext des 1. Bandes: «Nach 150

288



Jahren moderner Bibelwissenschaft
stehen wir, religiös betrachtet, vor einem
Fiasko.» Solche melancholischen
Behauptungen tauchen im Text immer wieder

auf. Sie werden den guten Willen der
angegriffenen Bibelwissenschaftler nicht
gerade fördern, die Diskussion
aufzunehmen, und das ist schade. Vielleicht
darf man die Fachtheologen daran
erinnern, dass überall wo in der kirchlichen
Bildungsarbeit psychologische Gesichtspunkte

zum Verständnis biblischer Motive
eingebracht werden, man auf grosse

Zustimmung stösst. Sie täten gut daran,
trotz der schrillen Töne ins Gespräch zu
gehen.

Zurück zur Heilung der beiden Frauen:

Die beidseitigen 12 Jahre und die
Verschachtelung der Erzählungen sind
nicht willkürlich, sondern weisen darauf,
dass beide Geschichten einander
wechselseitig erhellen sollen. Es geht im
Schicksal der heranwachsenden Frau
und der reifen Frau um ein ähnliches
Problem. Das Mädchen, das mit 12
heiratsfähig wird, weigert sich, eine Frau zu
werden, es will oder muss seines Vaters
Töchterlein bleiben ohne eigenen
Namen; darum stirbt es ab wie ein junger
Baum, der zu wenig Licht bekommt. Seine

Schwierigkeit wird besser einfühlbar,
wenn wir an die nicht so seltene Erscheinung

jugendlicher Magersucht denken.
Die Frau leidet an einer Anomalie der
Menstruation. Sie gilt als unrein. Sie
steht unter einem Berührungsverbot. Sie
muss, was noch schlimmer ist, von sich
aus jedem Gegenüber bedeuten: Komm
mir nicht zu nahe Je mehr sie nach einem
Gegenüber verlangt, je mehr sie den
andern liebt, desto mehr muss sie ausweichen,

um die Unreinheit nicht weiterzugeben.

Nun sind diese Kontaktbarrieren nicht
nur die Folge der Krankheit, sondern
womöglich geradezu der Grund für die
Krankheit. Es handelt sich dann um das
typische Paradox der psychosomatischen
Erkrankungen: Die Betroffenen beklagen

ihre Krankheit nicht nur, sondern

brauchen sie auch und wünschen sie
damit herbei (2, 283). «Psychoanalytisch
wird man bei der Krankheit des ,Blut-
flusses' im allgemeinen an ein Charakterbild

denken müssen, innerhalb dessen
die Rolle der Frau, insbesondere die
Sexualität, insgesamt als etwas Schmutziges,

Schuldhaftes erlebt wird. Fast
immer geht ein solcher Eindruck auf eine
äusserst problematische Beziehung
zurück, die eine Frau schon als Mädchen zu
ihrem Vater hatte, den sie ebenso sehr
geliebt wie gefürchtet haben muss» (2,
283).

«Was mag im Herzen dieser Frau vor
sich gegangen sein, als sie erfuhr, Jesus
komme in ihre Stadt? Ganz sicher wird
sie gewünscht haben, sie könnte den
Gottesmann bitten, er möge seine Hand
auf die Stelle ihres Schmerzes legen und
sie heilen durch den Zauber seiner Nähe.
Geträumt haben wird sie von einer
Berührung, die durch den Körper hindurch
ihre Seele berührt und die zärtlich genug
wäre, an ihrem Leib nichts Unreines zu
finden» (2, 287). Die unbekannte Frau
wagt einen Augenblick lang in ihrem
Leben den entscheidenden Schritt, um ihre
Reinheit zu kämpfen und eine Frau zu
sein, anstatt ein Häuflein Elend (2, 288).
Sie handelt in diesem Augenblick anders
als jemals zuvor. Sie tut es, sonst würde
sich niemals je etwas ändern. Gleichwohl
hört sie nicht auf zu sein, was sie immer
war: schüchtern, ebenso gehemmt wie
erwartungsvoll. Von hinten kommend,
unbemerkt nutzt sie das Getümmel der
vielen Menschen, um sich Jesus zu
nähern und ihn zu berühren oder doch den
Saum seines Kleids (2,289). «Jesus muss
die Berührung dieser Frau in ihrer hilflosen

Zärtlichkeit in einer ebenso tiefen
Resonanz mitempfunden haben, wie sie
ihm entgegengebracht wurde» (2, 290).
Er fragt: «Wer hat mich berührt? » Das ist
die Aufforderung an die Frau, ihre
Verstohlenheit aufzugeben, sich zu erkennen
zu geben, damit sie das, was sie heilt,
nicht mehr als Diebstahl ansehen muss.
Sie soll spüren können, dass sie das Recht

289



hat zu bekommen, was sie zum Leben
braucht (2, 291). «Indem Jesus die Frau
selber sehen will, wird die ständige Angst
der eigenen Unansehnlichkeit von ihr
genommen werden» (2, 292).

Abschliessend sagt Jesus: «Meine
Tochter, dein Glaube hat dich gerettet.»
Und «das ist es wohl, was Jesus sagen
will, wenn er die ihm bis dahin
unbekannte Frau ,meine Tochter' nennt: Ich
möchte für dich die Stelle einnehmen,

an der dein Vater hätte stehen müssen.

Ich möchte die Ängste, die
Zerstörungen, die Minderwertigkeitsgefühle
aus deinem Herzen nehmen.» «Ich
möchte dich lieben auf eine Weise, die
dich dir selbst als Frau zurückgibt. Und
ich danke dir für deinen Mut, mit dem du
den ersten Schritt getan hast» (2, 293/
294).

3. Polemik wechselseitig
Mit «enervierender Regelmässigkeit»
tauchten, schreibt Drewermann,
Einwände auf gegen seinen Ansatz in der
Art, das Göttliche würde verpsychologi-
siert und die Geschichtlichkeit der
Offenbarung in die mythische Allgegenwart
des Seelischen aufgehoben. Er ist der
bestimmten Meinung, dass diese Einwände
den Lernprozess in der Vermittlung von
Theologie und Psychologie nur verhindern

(2, 763).
Man müsste einmal der Frage nachgehen,

woher der schnelle Vorwurf des
Psychologisierens in der theologischen
Diskussion eigentlich stammt. Ich
vermute aus der Abwehr der früheren
Dialektischen Theologie gegen das
angepasste liberale Jesusbild. Dem einsichtigen

Bürger wurde Jesus als edles Vorbild
vermittelt und das Fremde, Widerständige

und damit eventuell Provokative
wegerklärt. Psychologisieren lief darauf hinaus,

um Verständnis zu werben, und das

war möglich um den Preis der Domestizierung.

Aber in der heutigen Diskussion
ist dieser Vorwurf zum blossen Klischee
erstarrt, Drewermanns Ungeduld ist
berechtigt. Psychoanalyse und Tiefenpsy¬

chologie sind gewiss nicht der bürgerlichen

Ideologie entsprungen, sondern im
Widerspruch zu ihr erarbeitet worden.

Indessen wirkt anderseits im
vorliegenden Werk die in immer neuen Anläufen

vorgebrachte Kritik der historischkritischen

Betrachtungsweise der Bibel
auch stereotyp. So berechtigt Einwände
und Korrekturen sind, dem geballten
Zorn des Verfassers, der immer wieder
durchbricht, haftet etwas Undurchsichtiges

und Unverarbeitetes an. Dies fast um
so mehr, als er in den Schlussfolgerungen
klarstellt, es sei keineswegs seine
Absicht, «die historisch-kritische Methode in
sich als illegitim oder überflüssig
hinzustellen und statt dessen die Tiefenpsychologie

als eine Art Allheilmittel
anpreisen (zu) wollen» (2, 760).

Gegen Ende seiner grossen Arbeit
setzt er sich in Anmerkungen mit dem
sozialgeschichtlichen Ansatz auseinander.
(Er nennt als Autoren L. Schottroff und
W. Stegemann.) Er bezeichnet diese
Sicht am Schluss zornig als «noch viel
wüsteren Aberglauben», der nunmehr
«die protestantische Geschichtstheologie

heimsuche», als den Supranaturalis-
mus des traditionellen Katholizismus.

Werner H. Schmidt hat eine kleine
Verteidigungsrede gehalten über Grenzen

und Vorzüge historisch-kritischer
Exegese (abgedruckt in: Evangelische
Theologie, 1985, 469 ff.). Dort setzt er
sich auch mit einer psychologischen
Auslegung des Textes auseinander, erwähnt
übrigens den 1. Band von Drewermann,
aber kommentarlos. Er formuliert nicht
als neuen, aber als gewichtigen Merkpunkt

und allfälligen Einwand: «Bei
einer psychotherapeutischen Beratung soll
der Klient lernen, sich selbst — auch in
seiner Zwiespältigkeit - zu erfahren, mit
sich zurechtzukommen, eigenständig
zu werden. Soweit dabei nicht auch für
Aussenstehende erkennbare
Verifikationsmerkmale auftreten — bestimmte
Symptome entfallen, der Klient bewegt
sich freier -, kommt das gelungene
Ergebnis dadurch zustande, dass er sich von

290



der Beratung oder Analyse überzeugen
lässt, einstimmt, sich (wieder-)erkannt
weiss. — Gibt es für diese freiwillige
Zustimmung des Menschen etwas Entsprechendes

bei der Analyse eines Textes?
Der Klient kann Fehldeutungen abwehren

- bleibt der Text ihnen hilflos
ausgeliefert, oder wie kann er seine Widerstän-
digkeit bewahren?» Drewermann nennt
als Kriterium die innere Stimmigkeit der
Auslegung. Das reicht nicht aus. Schmidt
fragt: «Wer anders als historisch-kritische

Forschung kann diese Rolle
übernehmen, die widerständig-kritische
Seite des Textes bei der Auslegung zur
Geltung zu bringen?» Was damit
gemeint sein könnte, wird deutlicher am
zweiten Beispiel.

4. Elias Himmelfahrt
Ich führe zwei Überschriften an, mit
denen Drewermann seine Auslegung
gliedert; die eine lautet: «Wie leben wir mit
dem Tod?» die andere: «Vision der
Unsterblichkeit». Die Kritik lautet nun
nicht, diese Titelsetzungen seien unangemessen.

Die Kritik lautet, es würde
einseitig etwas beleuchtet, und ein anderer
Aspekt bleibe im Schatten, und dieses
Ungleichgewicht stamme aus dem Affekt
gegen die historisch-kritische Methode
und der ungebrochenen Wertschätzung
aller mythischen Motive.

Aber zunächst die schönen Formulierungen

Drewermanns:
«Erwachsen aus den Mythen und

Sagen sonnenhafter Götter und Helden,
versammelt sie (die Legende von der
Himmelfahrt des Elia) den Lichtglanz
und die Unzerstörbarkeit des Sonnengestirns

auf dem Haupt eines einzelnen
Menschen und ernennt denjenigen zum
wundertätigen Propheten und machtvollen

Wahrheitsseher (nämlich den Nachfolger

Elisa), der imstande ist, den Tod
seines Lehrers als Heimkehr zu
den Sternen, als Königsaufstieg zur ewigen

Vollendung wahrzunehmen» (2,
424). Das Alte Testament verhält sich,
wie bekannt, ungemein spröd gegenüber

den Vorstellungen eines Weiterlebens
nach dem Tod. «Umso wichtiger ist es, in
dieser Legende vom Tod des Elija wie
selbstverständlich die menschheitliche,
ausserhalb des Alten Testamentes
allerorten in den Mythen verbreitete
Anschauung wiederzufinden, im Tode erhebe

die Seele des Menschen sich wie mit
goldenen Flügeln zum Himmel» (2,
428).

Von Kurt Galling, einem typischen
Vertreter der historisch-kritischen Schule,

gibt es einen minutiösen Aufsatz (in:
Zeitschrift für Theologie und Kirche,
1953, 129 ff.) über den Ausruf Elisas,
den er dem entschwindenden Elia nachruft,

eine rätselhafte Formel, die
Drewermann einfach auslässt. Elisa ruft
nämlich: «Mein Vater, mein Vater! Wagen

Israels und seine Reiter!» Galling
kann zeigen, dass der Ruf keine
Augenblicksprägung ist, sondern eine Formel,
die der aramäischen Religiosität
entstammt. Es gibt dort den «Gott der
Streitwagen». Gerade zur Zeit Elias und
Elisas finden sich zwischen Israel (dem
Nordreich) und den Aramäern vielfältige,

darunter auch kriegerische
Berührungen. Israel kann nun gegen den
aramäischen Kriegswagengott keinen eigenen

Hochrüstungsgott aufbieten. Allenfalls

wäre es denkbar gewesen, dass das
mythologische Bild in die israelitische
Gottesvorstellung transplantiert worden
wäre. Aber es ist etwas anderes geschehen.

Israel eignete das mythische Bild
seinen Propheten zu. Galling zeigt, was
hier im einzelnen nicht referiert zu werden

braucht, dass es zunächst auf Elisa
und dann auch, an unserer Stelle, aufElia
angewendet wurde. Der Mythos taucht
also nicht, wie Drewermann meint, «wie
selbstverständlich» auf im Alten Testament,

sondern nur in einer merkwürdigen
Umwandlung.

Unter dem Druck ständiger militärischer

Unterlegenheit legt sich Israel zwar
eine Streitwagenmacht zu. Ahab hat zur
Zeit Elias in nordisraelitischen Städten
Streitwagengarnisonen angelegt. Aber

291



die militärische Anstrengung wird nicht
ergänzt durch die religiöse Vorstellung
einer himmlischen Streitwagenmacht,
sondern der Prophet, der der politischen
Macht unabhängig gegenübertritt und
dann auch herrschaftskritisch spricht,
wird als «Streitwagen Israels» angeredet.
Das ist wohl bildlich-mythisch geredet,
aber es ist keine Fortschreibung des
aramäischen Mythos in einem andern nationalen

Rahmen. Jener läuft auf die
Beschwörung der Macht hinaus. Diese
Redeweise qualifiziert das Bild um. Der
Idee der Rüstung wird der prophetische
Geist gegenübergestellt. Das bedeutet,
wie wir aus den Elisa- und
Elia-Geschichten wissen, keineswegs noch, dass
der Gewalt die Gewaltlosigkeit
entgegengestellt würde. Und doch ist es ein
Vorspiel zum späteren Satz bei Sacharja
4, 6: «Es soll nicht durch Heer oder
Kraft, sondern durch meinen Geist
geschehen.»

Wenn man den biblischen Text langsam

liest (2. Könige 2), fällt auf, dass das
Bild von Ross und Wagen in der
Geschichte sozusagen unvermutet
auftaucht; die Erzählung wirkt an dieser
Stelle wie zusammengestückt. Der Wagen

rollt nicht heran, um Elia abzuholen,
sondern plötzlich ist das Gefährt da und
trennt den Lehrer von seinem Nachfolger.

Galling zeigt, dass die Erzählung in
einem früheren Zustand die Himmelfahrt

noch nicht kannte, sondern allein
von der Entrückung des Propheten im
Sturm sprach. Der Zuruf und Titel «Wagen

Israels und seine Reiter!» setzte die
Vorstellung eines Himmelswagens, der
Elia wegbringt, erst nachträglich aus sich
heraus.

Die Freude am Mythos lenkt Drewer-
manns Blick auf die Jenseitshoffnung.
Ich habe den Eindruck, dass das Interesse

des Textes selbst viel näher am Politischen

liegt, und das darfnicht einfach mit
Stillschweigen, also unbegründet,
übergangen werden. In den frühen prophetischen

Gestalten von Elisa und Elia meldet

sich das Thema vom Umgang mit der

Macht, das die grossen Schriftpropheten
später entfalten.

5. Zusammenfassung
Man muss das Buch von Drewermann
mit Vorsicht brauchen. Restaurativ
Gesinnte bekommen Gelegenheit, sich
seinen Stichworten von Innerlichkeit und
Überzeitlichkeit anzuschliessen und die
Polemik gegen die historische Kritik für
sich zu verbuchen. Das Buch liegt in
gewisser Weise im Trend der Zeit, und dieser

läuft dem, was in unserer Zeitschrift
vertreten wurde und wird, zuwider. Aber
das Material ist reich und wichtig und die
Konzeption offen genug, dass man das
Buch, zwar umsichtig, aber doch wirklich
auch brauchen muss. An einer Stelle
macht der Verfasser die Spannung
zwischen Innenwelt und Aussenwelt zum
Thema, und ich meine, man muss ihm
beistimmen: «Vollends in die Irre geht

die Aufspaltung, mit der oft und gern
der tiefenpsychologischen Hermeneutik
(Auslegungsweise) vorgeworfen wird,
sie pflege in unverantwortlicher
Unbekümmertheit die ,Träume' der Innenwelt,

während in der Aussenwelt sich die
Krisen immer mehr zuspitzten. Das
Gegenteil ist richtig: Man wird die Engstirnigkeit

z.B. der nationalökonomischen
Interessen oder die zweckrationale Logik

kapitalistischen Unternehmertums
nicht zugunsten einer globalen
Weltbrüderlichkeit und Weltverantwortung
überwinden können ohne die irrationale'

Macht und Magie menschheitlicher
Bilder und Symbole, ohne die Kraft
traumhafter Visionen und ohne gemeinsame

religiöse Sinnbilder.» «Erst die
Macht tieferer Träume und Visionen,
wie sie in den Religionen der Menschheit
leben, vermöchte uns aus dem Gefängnis
unserer ,Vernunft' ins Weite zu führen.
Nur die Träumer können Berge versetzen»

(2, 464 ff.).

292


	Tiefenpsychologie und Auslegung der Bibel. 1., Ein Grossunternehmen ; 2., Die Heilung der Frau, welche an Blutfluss leidet ; 3., Polemik wechselseitig ; 4., Elias Himmelfahrt ; 5., Zusammenfassung

