
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 10

Artikel: Religion - Tabu in der Psychiatrie? : Vom Umgang mit depressiven
Patienten und ihren religiösen Problemen

Autor: La Roche, Käthi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Käthi La Roche

Religion -Tabu in der Psychiatrie?
Vom Umgang mit depressiven Patienten und
ihren religiösen Problemen
Einige Jahre Tätigkeit als Seelsorgerin in
einer psychiatrischen Klinik veranlassen
mich zu diesen grundsätzlichen Überlegungen

über den Umgang mit depressiven

Patienten und deren religiösen
Problemen - aus meiner Sicht als Pfarrerin.
Ich beschränke mich bewusst auf diese
bestimmte Ausprägung psychischen
Krankseins; die Probleme von
Zwangskranken, Wahnkranken, Angstneuroti-
kern, hysterischen Charakteren oder von
Süchtigen sind wieder je andere, und ich
würde es nicht wagen, generell darüber
zu reden, wie psychisch kranke
Menschen mit der Religion umgehen. Doch
ich glaube, dass an den Beispielen, wie
depressive Menschen religiöse Fragen
stellen, sich Wichtiges sehen lässt:

Über Religion, über Glaubensfragen,
Gottesvorstellungen, religiöse Ängste
und Wünsche spricht sich's nicht leicht,
vielleicht heutzutage weniger leicht als
über sexuelle Probleme. Ein Psychiater
fragt den Patienten über alles Mögliche
aus: über seine Kindheit und seine
Grossmutter, Krankheiten in der Familie,

Probleme der Eltern, über alle möglichen

Beziehungen, sexuelle Praktiken,
Arbeits- und Wohnverhältnisse, Geld
und Kinder. aber selten über seine
religiösen Einstellungen. Ist es Scheu?
Persönliche Gleichgültigkeit? Respekt?
Oder? Vielleicht ist heute Religion wirklich

ein gesellschaftliches Tabu. Patienten

ihrerseits reden auch nicht sofort und
unbefangen davon. Das heisst aber nicht,
dass nichts davon virulent wäre in ihrem
psychischen Haushalt, im Gegenteil.

Mit mir als Pfarrerin redeten sie wohl
davon - in der berechtigten Annahme,

dass bei mir dies Thema nicht tabu sei.
Ich ging also von der grundsätzlichen
Annahme aus, dass Leute, die zu mir
kamen und ein Gespräch mit mir suchten,
aus welchen Gründen und welchen
vordergründigen Anliegen auch immer,
irgendwo einen Halt, eine Geborgenheit,
eine Hoffnung im Glauben suchten—Depressive

eben das, was ihnen in der
Depression zum schmerzlichsten Verlust
geworden war: ein Vertrauen zum Leben,
zu Gott. Und ich ging ebenso davon aus,
dass solche Leute, die dieses Anliegen,
eine Glaubenshilfe zu bekommen, an
mich herantrugen (manche direkter,
manche auch nur ganz indirekt), immer
schon irgendeine Beziehung zum christlichen

Glauben hatten oder gehabt hatten.
Zuerst also versuchte ich zu verstehen,

an welcher Stelle die Beziehung zu Gott,
die sie offenbar wieder aufzunehmen
wünschten (meistens litten sie ja daran,
dass ihnen das aus irgendeinem Grunde
nicht mehr gelang und kamen darum zu
mir), abgebrochen war. Denn in der Regel

muss man dort wieder anknüpfen.
Man kann keine Stufen der Entwicklung,
auch der Glaubensentwicklung, einfach
überspringen.

Isolation durch Unwertgefühle
Depressive Menschen leiden daran, dass
sie sich unwert und unfähigfühlen. Dieses
Gefühl kann durch einen realen Verlust
oder Misserfolg ausgelöst werden, es
kann aber auch durch eine Störung in der
psychischen Entwicklung eines
Menschen bedingt und so latent immer
vorhanden und höchstens zeitweise
kompensiert sein, um dann bei erster Gele-

280



genheit gleich wieder überhandzunehmen.

Das zeigt sich meistens im
Gespräch mit einem depressiven Menschen,
denn es werden oft viele Gründe gesucht,
die in diesen Zustand hineingeführt
haben könnten. Jedoch hat dieses Gefühl
des Unwert- und Unfähigseins nicht nur
Ursachen, sondern auch Auswirkungen
und Folgen. Von denen will ich reden.

Zunächst einmal schreit dieses Gefühl
nach Abhilfe. Menschen, die depressiv
sind, haben es aber gleichzeitig sehr
schwer, die Hilfe, nach der sie sich
sehnen, auch anzunehmen. Sie möchten sich
wieder geliebt, brauchbar und von
Bedeutung für andere erleben und klammern

sich an Menschen und Gedanken,
die ihnen dieses Gefühl zurückzugeben
scheinen. Aber gleichzeitig glauben sie
nie so recht daran, was ihnen ein anderer
sagt oder zu spüren gibt: eben weil sie
sich im Grund seiner Zuneigung zutiefst
unwert fühlen und nicht fähig sind, sich
daran zu halten, was ihnen ein anderer
sagt. («Im Grunde falle ich ihm sowieso
nur zur Last, so wie ich jetzt bin; das sagt
er nur, um mich zu beschwichtigen.»)

Und kaum geht der andere wieder weg
(man kann ja auch beim besten Willen
nicht immer bei einem Patienten
bleiben), findet der Zweifel neue Nahrung:
«... auch der hält es mit mir nicht lange
aus, mein Gejammer kann ihn ja gar
nicht interessieren, usw.» So kommt es,
dass depressive Menschen in ihrer
Schwierigkeit, anderen zu vertrauen,
diese anderen oft geradezu von sich weg-
stossen und sich ganz zurückziehen —

auch wenn das nach ihrem subjektiven
Erleben sogar anders aussieht, nämlich
so, dass sie verlassen werden. Und
manchmal stimmt es ja auch tatsächlich,
dass andere Leute ihre Gesellschaft zu
meiden beginnen, weil sie die
Anklammerungen nicht mehr ertragen oder weil
sie (da eben der Zweifel beim Depressiven

so schnell immer alles wieder weg-
frisst, was gerade erst aufzukeimen
beginnt an Vertrauen, kaum dass der andere

weggeht) das unangenehme Gefühl

bekommen, vor einem Fass ohne Boden
zu stehen, und dabei die eigene
Ohnmacht nicht mehr so gut ertragen.

Mir als Seelsorgerin geschah im Prinzip

nichts anderes als jedem anderen
Menschen in der Begegnung mit einem
depressiven Menschen. Nur dass ich in
den Augen dieser Hoffnungslosen im
Besitze einer ganz besonderen, ewigen
Hoffnung bin kraft des Glaubens, und
darum zur Erwartung Anlass gebe,
aufgrund dieser Hoffnung dann auch mehr
zu vermögen als andere.

Und nun komme ich zu dem zurück,
was ich am Anfang gesagt habe: Ich muss
gut zusehen, welchen Weg des Glaubens
der Mensch, der zu mir kommt, bisher
gegangen ist und wo er ihn verlassen hat.
Denn entsprechend sind seine an mich
bzw. an den Glauben gerichteten
Erwartungen. Das ist das eine. Und das andere
ist: Auch mit dem, was ich sage, und
geschähe es aus tiefster Glaubensüberzeugung,

geschieht nichts anderes als mit
dem, was ein anderer Mensch sagt an
gutgemeinten Worten und Zusprüchen:
Es trägt nicht, eben weil der Depressive
sich unfähig fühlt, sich daran zu halten.
Vielleicht muss ich darum weniger
Gewicht darauf legen, woran sich ein
Mensch halten sollte im Glauben, als
Verständnis dafür zeigen, dass er das im
jetzigen Zustand nicht kann.

Archaische Vorstellungen
vom strafenden Gott
Ein Mensch, der sich um Fragen des
Glaubens seit seiner Kinderzeit nicht
mehr gekümmert hat - er hatte damals
sicher seine Gründe, die Auseinandersetzung

aufzugeben - und der jetzt als
Erwachsener, der depressiv geworden
ist, vielleicht in Erinnerung an das
Geborgenheitsgefühl von früher, als er noch
ungebrochen kindlich glauben und beten
konnte, sich zurücksehnt nach dieser
Möglichkeit, der sieht sich in der Regel
erheblichen Schwierigkeiten gegenüber.
Sein Glaube ist archaisch geblieben. Seine

Vorstellungen von Gott sind entspre-

281



chend undifferenziert und streng. Er
denkt vielleicht: «Jetzt, wo es mir
schlecht geht, jetzt möchte ich wieder
beten. Aber weil ich vorher, wo's mir besser
ging, nicht nach Gott gefragt habe, darf
ich vom Gebet gewiss auch jetzt keinen
Gebrauch machen.» Und aus dem
schlechten Gewissen gegenüber diesem
Gott, dem er so lange nichts nachfragte,
kommt mancher gar auf den Gedanken,
dass es ihm jetzt so schlecht gehe, sei am
Ende die Strafe Gottes. Die entsprechenden

Schuldgefühle machen die Depression

dann noch auswegloser.
Und weil das Denken beim Depressiven

(die Depression ist ja eine Krankheit
des Gemütes und der Seele, nicht des
Geistes) nicht beeinträchtigt, sondern
vielleicht sogar überkritisch geschärft ist
(sich selbst gegenüber), nimmt mancher
Depressive auch die Diskrepanz
zwischen seinen kindlich archaisch gebliebenen

Gottesvorstellungen und seinem
sonst differenzierten vernünftigen Denken

wahr und erlaubt sich, auch aus einer
intellektuellen Redlichkeit sich selbst
gegenüber, keine solchen Rückgriffe auf
längst abgelegte Frömmigkeit mehr. Und
trotzdem sucht so ein Mensch das
Gespräch mit mir. Irgendwo liegt da also
noch eine Hoffnung, dass ich ihm zeigen
könnte, wie man sich Zugang verschafft
zu diesem Geborgenheit und Halt
versprechenden Glauben, ohne dass einem
dieser Trost gleich wieder vergällt wird
durch ein immer nagendes schlechtes
Gewissen und ohne dass man seinen
kritischen Verstand zu betrügen gezwungen
ist.

Ich stehe dann vor einer schwierigen
Aufgabe. Ich werde nämlich nicht darum
herumkommen, an diesem archaisch
gebliebenen Gottesbild, bei dem er wieder
Zuflucht sucht, ein bisschen zu rütteln
(eigentlich sollte ich ihm nach dem Auftrag,

den er mir gibt, ja bloss den Weg dahin

zurück zeigen). Ich kann ihm nicht
nur den Weg dahin nicht weisen, wie er's
von mir erwartet, sondern enttäusche ihn
auch noch darin, dass ich diese Zuflucht,

wie er sie sucht, in Frage stelle, indem ich
eben seine Gottesvorstellungen nicht
unangetastet lasse. Ich stelle mich ihm
gleichsam in den Weg und sage: Es gibt
keinen Weg zurück, aber es gibt einen
Weg nach vorn, zu einem Gott, den du
vielleicht noch gar nicht kennst (diese
letzten Sätze beziehen sich nicht aufmein
Reden, sondern auf mein Handeln mit
meinem Gesprächspartner, mein
Verhalten ihm gegenüber). Das alles muss
ich nämlich sehr behutsam tun. Am
besten, indem ich mich mit ihm auf einen
Weg mache. Nicht, indem ich ein Ziel
ihm vor Augen stelle — ein Glaubensbekenntnis,

an dem er sich festhalten kann
(könnte, sollte), weil ich es doch auch
kann —, sondern indem ich ihm zu zeigen
versuche, dass er bereits auf einem Weg
ist. Dass er bereits einen langen Weg
zurückgelegt hat von seinem aufgegebenen
Kinderglauben bis an den Ort, wo er jetzt
steht, und dass wohl auch noch einmal
ein Stück Weges und Arbeit vor ihm
liegt, die ich mit ihm zusammen tun will,
bis er wieder einen Glauben formulieren
kann dass aber der Punkt, an dem er
jetzt angelangt ist, mit zu diesem Weg
gehört, vielleicht sogar ein Wendepunkt,
eine Chance sein könnte. Und indem ich
mich als Begleiterin auf seinem Weg
anbiete.

Sich als Begleiter anbieten
auf einem Weg
Daran aber wird sich viel entscheiden, ob
er mich als eine Begleiterin akzeptiert —

und an der Schwierigkeit, die das macht,
kann bereits ein erstes Stück Arbeit
geleistet werden. Ich will an dieser Stelle
ein Beispiel erzählen:

Es kommt eine jüngere Frau zu mir
und will mit mir über den Tod sprechen.
Es war in ihrer Famüie einmal ein Onkel
durch Suizid aus dem Leben gegangen,
und, nachdem vor kurzem auf der Abteilung,

wo diese Patientin zur Zeit untergebracht

ist, sich ein anderer Patient das
Leben genommen hatte, kreisten ihre
Gedanken unaufhörlich und quälend um

282



das Problem des Todes. Sie kommt und
fragt mich: «Frau Pfarrer, bitte sagen sie
mir, was geschieht eigentlich nach dem
Tode?» Ich sage ihr, dass die Beantwortung

dieser Frage allein bei Gott liege,
dass ich aber gerne bereit wäre, mit ihr
darüber zu reden, warum sie das im
Augenblick so beschäftige. Sie erzählt mir
dann eben die Geschichte von ihrem Onkel

und dass ein Selbstmord eine Sünde
und dieser Onkel jetzt gewiss ein
Verdammter sei. Er sei damals, als sie noch
ein Kind gewesen sei, ganz verschwiegen,
beinahe heimlich begraben worden, und
hinterher sei in der Familie nie mehr über
ihn geredet worden. In dieser Erfahrung
flössen offenbar bei der Patientin die
Vorstellung von «eine Sünde begangen
haben» und «nicht in den Himmel
kommen» zusammen mit dem sicheren
Gespür: «der gehört nicht mehr zu uns, der
ist jetzt völlig ausgeschlossen, den gibt es
nicht mehr, alle Verbindungen sind
abgeschnitten».

Wir kommen dann auf die Frage zu
reden, warum sie das alles gerade jetzt so
beschäftige, und sie redet erst von dem
Suizid des Mitpatienten jüngst auf der
Abteilung und endlich von dem, was sie
selbst so plagt und seit dem noch frischen
Ereignis erneut immer mehr umtreibt,
von ihren eigenen Selbstmordgedanken
und Phantasien. Sie möchte eigentlich
nur noch sterben, es könne ihr niemand
mehr helfen, sie sei sich selbst und anderen

nur noch eine Last und hätte auch gar
keine Kraft zum Leben mehr. Wenn sie
nur wusste, was danach komme. Sie fühlte

sich ohnehin schon so schlecht - und
wenn sie ihrem Leben dann ein Ende
setzte, dann gäbe es für sie gewiss keine
Vergebung und keine Rettung mehr.

Ich sage ihr, dass mir aufgefallen sei,
während sie gesprochen habe, wie gut sie
den eben verstorbenen Patienten habe
begreifen können, dass er selbst seinem
Leiden ein Ende gemacht habe, und wie
sie trotzdem von sich selbst annehme, für
sie gäbe es dann gar kein Verständnis
mehr, so etwas würde bei ihr von nie¬

mandem mehr akzeptiert, im Gegenteil,
von höchster Instanz verurteilt - sie würde

von Gott gerichtet und mit ewiger
Verdammnis belegt.

Darauf bittet sie mich, ihr doch einmal
aus der Bibel die Stelle zu lesen, wo vom
Gericht die Rede sei und von der ewigen
Verdammnis. «Sie wissen schon, wo das
steht, ich kenne die Bibel nicht so gut»,
sagt sie. Und ich lese ihr die entsprechende

Stelle aus Mt. 22 vor. Darauf sagt sie,
dass sie ganz gewiss auf der Seite der
Ausgestossenen stehen würde (es ist an
jener Stelle vom Jüngsten Gericht und
von der Scheidung der Schafe von den
Böcken die Rede) und dass sie mit einem
Suizid eine Sünde beginge, die nicht
mehr vergeben werden könnte. Oder ob
denn das für mich nicht gelte und wahr
sei, was da in der Bibel geschrieben stehe?

Ich versuche ihr zu erklären, dass für
mich daraus einzig hervorgehe, dass alles
Urteil über menschliches Handeln allein
Gott zukomme, und ich würde mich im
übrigen daran halten, dass in der heiligen
Schrift geschrieben stehe, dass Gott alle
Menschen liebe und dass gerade die, die
Sünder seien, sollten gerettet werden.
Das sei doch die Botschaft des Evangeliums.

Sie bittet mich, ihr auch davon
etwas aus der Bibel vorzulesen (d.h. meinen

Glauben durch die Autorität der Bibel

zu beglaubigen), und ich lese ihr eine
entsprechende Stelle aus dem Römerbrief

vor. (Eine Infragestellung dieser
Art, wie sie die Bibel als Autorität
benutzt, wäre an dieser Stelle gewiss nicht
sinnvoll.) Wir reden über die eben gelesene

Stelle aus dem Römerbrief, und ich
versuche ihr zu zeigen, warum für mich
darin das Zentrum des Glaubens liege -
aber sie lässt sich dadurch mitnichten
beruhigen, sondern kommt immer wieder
auf die Stelle in Mt. 22 zurück und auf
das, was dort über das Jüngste Gericht
gesagt wird. Das dürfe doch nicht einfach
unterschlagen werden, usw. usw. Sie
zieht mich zur Rechenschaft, warum ich
da einige Stellen in der Bibel offensicht-

283



lieh wichtiger nähme als andere und
fordert mich sehr heraus, ihr meinen Glauben

auf eine persönliche Weise darzulegen,

wobei sie immer wieder Wege
findet, das, was ich sage, mit der Stelle von
Mt. 22 zu entwerten und zu vernichten.
Jetzt mache ich die Bibel einfach zu und
sage ihr: «Legen wir dieses Buch doch
erst einmal beiseite; bevor wir miteinander

darin lesen, müssen wir noch über
etwas anderes reden. Sie kommen zu mir,
bitten mich um Rat und Auskunft, und
dann zeigen sie mir auf Schritt und Tritt,
dass alles, was ich sage, nichts wert ist. Sie
schenken mir gar kein Vertrauen. Ich
glaube, das ist jetzt das Problem.
Vielleicht ist es auch sonst für Sie ein
Problem, doch bevor wir miteinander über
so wichtige Dinge reden, müssen wir einmal

zusehen, warum es hier so schwierig
ist, dass Sie Vertrauen zu mir finden
können.»

Ich will jetzt von dieser Patientin nicht
weitererzählen - ich schilderte ein Stück
von meiner Arbeit, um zu zeigen, wie das
gemeint ist: «mich als Begleiterin
anzubieten auf einem Weg». Denn erst wenn
ich als solche akzeptiert werde—und dass
es dazu kommt, das muss eben erst
erarbeitet werden -, erst dann darf ich ganz
behutsam daran gehen, mit dem Patienten

zusammen diese alten, strengen
Gottesvorstellungen ein wenig zu relativieren
und zu mildern und nach neuen, menschlicheren

zu suchen.
Oder anders gesagt: Erst dann kann

auch ein Mensch, der sich an solch strengen

Vorstellungen festhält -weil mildere
vielleicht noch bedrohlicher wären (z.B.
nicht mehr eine so sichere Schranke
gegen den Suizid abgeben würden) -, sich
mit mir auf einen Prozess einlassen, der
dann endlich zu einem anderen, «gesünderen»

Glauben führt. Oder erst dann
kann ein Mensch, der sich seiner religiösen

Bedürfnisse schämt - weil er ja sonst
und bisher immer sehr realistisch und
vernünftig gedacht hat und sich als
Schwächling vorkommt beim Wunsch,
wieder auf längst über Bord geworfene

Glaubenssätze zurückzugreifen, allein
aus dem Bedürfnis nach Halt und
Geborgenheit -, Glauben begreifen lernen
nicht bloss als Regression eines
geschwächten Gemütes, das seinen
Verstand betrügt, sondern als eine Möglichkeit,

die Grenzen seines Verstandes zu
akzeptieren und trotzdem, oder
vielleicht sogar deswegen, nach Gott zu
fragen: als eine Möglichkeit, dem Leben mit
Vertrauen zu begegnen, trotz des vom
Verstände her gegebenen Pessimismus
und der von vielen denkenden Zeitgenossen

geteilten Resignation. Erst dann,
wenn das Vertrauen zwischen uns -
zwischen ihm und mir als Seelsorgerin -
hergestellt ist, dass ich ihn nicht mit
beschwichtigenden Illusionen nur vertrösten

möchte, weil ich wohl selber der
Wahrheit auch nicht ins Gesicht zu sehen
vermöge oder eigene Ohnmacht abwehren

wolle.

Die Ohnmacht der Gottverlassenheit
aushalten
Ein anderes Beispiel will ich noch erzählen,

um darauf zurückzukommen, was
ich zu Beginn gesagt habe: dass man sehr
genau hinsehen muss, welchen
Glaubensweg ein Mensch bbher gegangen ist
und wo er aufgehört hat, ihn weiterzu-
verfolgen. Es gibt nämlich unter denen,
die zu einem Seelsorger kommen oder
sonst mit einem Menschen das Gespräch
über den Glauben suchen, auch solche,
die nicht mit der Konfirmation oder
spätestens mit der kirchlichen Trauung
die Religion für erledigt hielten, sondern
immer ein aktives Glaubens- und
Gebetsleben hatten, zeit ihres Lebens
und dann, wenn sie in einer Depression
stecken, sich gerade dieser für sie
wichtigsten Möglichkeit beraubt sehen, einen
inneren Halt noch zu finden. Sie kommen

dann zu mir und sagen etwa: «Ich
kann überhaupt nicht mehr beten, ich
fühle mich von Gott verlassen, ich kann
nicht mehr glauben.» Sie leiden daran,
dass gerade jetzt, wo sie dessen am meisten

bedürften, ihnen der Trost des Glau-

284



bens leer geworden ist. Sie möchten von
mir, dass ich für sie bete oder dass ich mit
ihnen anbete gegen diesen unerträglichen

Zustand. Ich finde es gewiss eine
sehr wichtige Möglichkeit der Hilfe für
einen depressiven Menschen, ihm das
Gebet nicht zu verweigern oder sogar
anzubieten. Aber auch hier muss man sehr
vorsichtig vorgehen. Man darf nicht das
tun wollen, was der andere eben gerade
nicht mehr kann (z.B. Gott loben, ihm
für seine Güte und Vorsehung danken
und für seine Führung, die gewiss auch in
dieser dunklen Zeit nicht eine Irreführung

sein kann usw.). Man darf nicht
einem Menschen, dessen Leiden für ihn
jeden Sinnes entbehrt, über die Uner-
forschlichkeit von Gottes Wegen reden
und ihm so gleichsam vermitteln: Sieh,
was du jetzt erlebst, ist im Grunde gut für
dich, es ist vielleicht eine Prüfung Gottes,
oder es hat ganz gewiss einen Sinn, auch
wenn du jetzt überhaupt nichts verstehst

- und ihn mit dem, was er im tiefsten
fühlt (nämlich Sinnlosigkeit, Verzweiflung

und Auflehnung), noch mehr ins
Unrecht versetzen. Denn das hätte zur
Folge, dass er sich mit allen ihm zur
Verfügung stehenden Kräften an das zu
klammern versucht, was ich ihm im
Moment zu sagen versuche, solange er bei
mir ist -, und ihn dann, kaum ist er wieder

allein, seine Depression nur um so
heftiger überfällt und er noch verzweifelter

ist als zuvor, weil er das alles, was ich
ihm angeboten habe (und er im Grunde
ja selbst schon wusste) eben gerade nicht
mehr zu glauben vermag. Er wird sich
dann hinterher noch mehr Vorwürfe
machen und sich zudem auch noch schuldig
fühlen, dass er Gott nicht mehr Vertrauen

entgegenbringen kann—ein neuer
Beweis für seine Schlechtigkeit.

Meine Aufgabe ist es vielmehr, seine
Ohnmacht mit ihm auszuhalten und dann
vielleicht das, was er vermag - nämlich
weinen, sich klein fühlen, hilflos und
verzagt -, ihn als eine mögliche Form des
Glaubens erleben lassen. Ihn das, was er
fühlt - nämlich Verlassenheit, Sinnlosig¬

keit, vielleicht auch Auflehnung gegen
Gott, wenn's gut geht sogar Zorn oder
Trauer -, als berechtigte und im Augenblick

einzig mögliche und notwendige
Rede an Gott führen zu lassen. Ich muss
ihm zeigen, dass er mit seiner Depression
nicht aus dem Glauben herausfällt und
hinter seiner verlorenen Gewissheit nicht
wie hinter einem abgefahrenen Zug
herzurennen braucht, dass er nicht gegen
seine Gefühle und Gedanken ankämpfen
muss (und erst wenn es ihm gelungen ist,
die zu besiegen, er in der Gemeinschaft
der Glaubenden wieder einen Platz hat),
sondern dass das, was er jetzt erlebt,
mithinein gehört in eine Beziehung zu Gott.
Ich muss ihm helfen, eine Sprache zu
finden für sein jetziges Erleben, die ihm
noch eine Verbindung erlaubt mit den
Inhalten seines Glaubens, die ihm im
jetzigen Zustand verloren zu gehen drohen.
Ich muss ihn in eine abgebrochen
scheinende Kontinuität mit seinem Glauben
wieder hineinstellen.

Das kann auf sehr verschiedene Weise
geschehen:

Ich kann ihm z.B. die Geschichte vom
Propheten Elia erzählen. Der erlebte ja
auf dem Höhepunkt seines Erfolges in
Israel Gott auf eine sehr machtvolle Weise,
in Feuer und gewaltigen Wundern,
beinahe sichtbar und dann, als der
Erfolg ihn verliess und er verfolgt wurde
und sich verstecken müsste und
überhaupt nichts mehr zu sagen hatte, da wurde

er auf einmal sehr klein und hilflos
und begann an sich und auch an Gott zu
zweifeln. Als er dann in innerer und
äusserer Wüste mit seinen Ängsten rang und
nur noch sterben wollte, da waren ihm
Donner und Blitz und Feuer und Sturm,
aus denen er früher Gottes Stimme
vernommen hatte, nur noch Donner und
Blitz und Feuer und Sturm und keine
höheren Machtbeweise mehr. Er konnte
Gott nicht mehr hören in seiner Einsamkeit.

(Wie für einen Depressiven Worte
aus der Bibel, an denen er sich vormals
aufzurichten vermochte, eben nur noch
leere Worte sind oder gar gegen ihn ge-

285



richtete, beängstigende Worte, wenn er
in der Wüste seiner Depression sitzt.)
Erst später, als Elia sich wieder vor seine
Höhle hinauswagte, da strich ein leises
Lüftchen an ihm vorbei, und in diesem
kaum spürbaren Wehen vernahm er Gott
wieder, von ganz woanders, als er's
erwartet hatte, in einem kaum hörbaren
Säuseln.

Oder ich kann auf die Geschichte von
Noomi verweisen, wie diese Frau
verzweifelt war, nachdem sie Mann und
Söhne in einem fremden Land verloren
hatte, und ganz alleine dastand, wie sie
auch glaubte, Gott hätte sie nun ganz und
gar vergessen, wie sie bitter wurde und
resigniert, sogar die Schwiegertöchter
wegschickte, die ihr noch helfen wollten:
«Ich bin's nicht wert, dass ihr euch um
mich kümmert.»

Welcher Depressive könnte sich in
diesem Text und der Stimmungslage dieser

Frau nicht wiedererkennen Und
wie sie erst langsam, als Rut nicht von
ihrer Seite wich, in der Begleitung und der
Treue dieser Frau wieder Vertrauen fand
zum Leben, das ihr zwar das Verlorene
nicht zurückbrachte, aber doch neue
Möglichkeiten offenhielt.

Oder ich kann einen Psalm oder ein
Stück aus dem Buch Hiob lesen, wo Klage

und Anklage eines leidenden
Menschen zum Gebet werden - zu einem Gebet,

das bei Gott angenommen wird.
In allem kann ich auf Christi Passion

verweisen, auf seine Verzweiflung am
Kreuz und seine Ohnmacht, aus der der
Schrei der Verlassenheit einziges noch
mögliches Gebet war.

Es gibt viele Möglichkeiten, einem
depressiven Menschen eine Sprache zu
geben, in der er das, was er erlebt, vor Gott
aussprechen kann und sich damit
legitimerweise noch immer auf dem Weg des
Glaubens begreifen darf. Wenn das
gelingt, dann ist es gut, miteinander zu beten

- Gebete, wie sie der Betreffende
hinterher auch alleine noch beten kann,
zu denen er unter Umständen auch ohne
Hilfe wieder Zugang findet.

Worauf es im Glaubensgespräch mit
einem depressiven Menschen
ankommt

Für ein Gespräch über den Glauben mit
einem depressiven Menschen sind daher
folgende Dinge wichtig:

1. dass man ihm seine Gefühle lässt,

sie ihm also nicht auszureden versucht,
nicht dagegen ankämpft, ihn nicht
darüber hinwegtröstet, ihm nicht zu schnell
zur Geduld rät. dass man ihm seine
Gefühle lässt und sie mit ihm aushält.
Das ist nicht so einfach: seine Entwertungen,

Sinnentleerungen, Zweifel und
Ängste sind ansteckend; zumindest
machen sie oft hilflos. Aber auch wenn das
dabei aufkommende eigene Ohnmachtsgefühl

schwer auszuhalten ist, für ihn ist
es noch schwerer erträglich. Es wird erst
gänzlich unerträglich, wenn er spürt, dass
sein Gesprächspartner es mit ihm und
dem, was sich von ihm her auf andere
überträgt, nicht mehr aushält.

2. dass man mit seinen Gefühlen mitgeht.
Wenn z.B. ein depressiver Mensch von
Suizid spricht und ich dabei in starke
Beunruhigung gerate, so kann das zur
Folge haben, dass seine eigene Angst
noch zunimmt. Wenn ich aber bereit bin,
mit ihm darüber zu reden, was ihn dazu
drängt und was ihn davon abhält, mit ihm
seine diesbezüglichen Phantasien
betrachte kurz, wenn ich mit ihm mitgehe

in seinen Gedanken und Gefühlen, also

bei ihm bin in seinen suizidalen Wünschen

und Ängsten, dann erlebt er, dass

er wenigstens noch verstanden werden
kann und nicht von jeder Verbundenheit
ganz und gar abgetrennt ist. Was ihn
nämlich zu diesem Schritt treibt und was
ihn dabei hemmt, ist oftmals dasselbe:
z.B. ein extrem strenges - ver-urteilen-
des - Gottesbild, vor dem er sich
schlecht, klein, ja vernichtet fühlen muss.
Man vermittelt einem Menschen Glauben,

Evangelium, nicht in erster Linie
verbal, sondern indem man ihn etwas er-

286



leben lässt davon, dass er nicht alleine ist
in seinen grössten Nöten.

3. dass man sich zu seinem Anwalt macht.

Depressive Menschen machen sich oft
ihren Zustand selber zum Vorwurf, oder
sie sind in Zweifel, ob sie überhaupt
einen Grund und eine Berechtigung
haben, sich so zu fühlen. Gefühle sind aber
nicht richtig oder falsch, sondern der
wahre Ausdruck einer subjektiven
Befindlichkeit. Wenn ich also bereit bin, mit
dem Betroffenen danach zu fragen, woraus

sie sich nähren und wogegen sie sich
richten, ungeachtet dessen, ob sie objektiv

gesehen einem äusseren Anlass
adäquat sind oder nicht (sehr oft sind sie es
ja wirklich nicht, und das quält den
Betreffenden ohnehin schon sehr), dann
mache ich mich zu seinem Anwalt und
nicht zum Anwalt der äusseren Realität,
die er ohnehin schon als Anklägerin
gegen sich hat. Das aus der Überzeugung,
dass ein Mensch erst unter Anerkennung
seiner subjektiven Wahrheit zu begreifen
anfängt, dass er so, wie er ist, angenommen

werden kann und dann vielleicht
auch instand gesetzt wird, der äusseren
Wirklichkeit adäquater zu begegnen.
Kein Mensch kann Glauben finden, ja
sagen zum Leben, der zu sich selber nein
sagt.

4. dass ich ihm eine Sprache
für seine Gefühle leihe.

Wenn ein Mensch mich auf den Glauben
hin anspricht, weil er annimmt, hofft,
weiss, dass ich selber meinen Halt im
Glauben finde, dann sucht er eine HUfe
im Glauben. Ich kann ihm dann, sofern
diese Bereiche für mich selber nicht tot
sind, die Sprache der christlichen Tradition

behutsam wieder zu erschliessen
versuchen, ihm eine Sprache leihen, in
der ich selber Zuflucht finde, die Sprache
der Bibel. Ich kann ihm Identifikationsmöglichkeiten

anbieten mit Figuren des
Glaubens (biblische Gestalten, grosse
Beter, Dulder, Zweifler wo er sich
mit seinem momentanen Erleben unter¬

bringen kann. So ist es möglich, dass er
erlebt, dass er auch in seiner Dunkelheit
nicht aus der Gemeinschaft der Gläubigen

herausgefallen ist. So findet er
vielleicht die Möglichkeit, auch seine jetzige
Situation vom Glauben her zu begreifen.
Das kann eine sehr grosse Hilfe sein.

Über den Glauben, über Religion,
religiöse Hoffnungen und Bedrohtheit
kann man aber mit einem Menschen nur
reden auf dem Hintergrund eigenen
Fragens nach Gott, eigener Auseinandersetzung

mit Glaube und Religion. Ganz
persönlich würde ich sagen: Dass ich im Umgang

mit depressiven Menschen meine
eigene Ohnmacht zu spüren bekomme
und aushalten muss, ist unvermeidlich.
Dass ich sie aber aushalten kann,
geschieht im Vertrauen auf Gott, von dem
die Bibel uns lehrt, dass er seine
Allmacht preisgegeben und unsere
Ohnmacht geteilt hat, dass er in aller Verlassenheit

Mensch bleibt und den Menschen
treu bleibt - im Vertrauen auf Christus,
den Gekreuzigten und Auferstandenen.

So, wie in diesem Artikel ein Bekenntnis

nötig, aber ganz zum Schluss erst
sinnvoll wurde, so denke ich, ist es auch
im Gespräch über Glaube und Religion
oft der Fall. Dass aber so ein Gespräch
statthaben kann - gerade mit psychisch
kranken Menschen, die es sehr oft
suchen und brauchen -, setzt voraus, dass
wir uns selber mit unserer Beziehung zur
Religion mit dem uns gelehrten Glauben,
mit den uns überlieferten Gottesbildern
auseinandersetzen, dass wir ganz persönlich

mit all diesen Fragen umgehen. Sonst
wird das Tabu Religion zu einem Tabu in
der Psychiatrie ohne Fragezeichen
dahinter.

287


	Religion - Tabu in der Psychiatrie? : Vom Umgang mit depressiven Patienten und ihren religiösen Problemen

