
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 10

Artikel: Umkehr

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Umkehr

Das Thema Busse ist vorbelastet. Wir
denken an Bussübungen und an
Sündenbekenntnisse. Wir wissen, dass es ehrliche

Sündenbekenntnisse gibt und
erzwungene Sündenbekenntnisse und
nichtssagende Routinebekenntnisse.
Das Wort Busse weckt bei mir eine
bedrückte Stimmung. Schlimmstenfalls
fühlt sich jemand dabei erinnert an eine
stechende Übelkeit, es würgt im Hals,
man möchte erbrechen und kann nicht.
Als ob Gott ein Sadist wäre, der Freude
hat, wenn sich Menschen vor ihm klein
und schlecht machen. Als ob er wollte,
dass wir um Erbarmen winseln. Ich weiss,
dass ich mich krass ausdrücke. Aber ich
weiss, dass es Menschen gibt, die das so
empfunden haben.

Und was ist jetzt die Folge? Die Folge
ist, dass heute in vielen Gottesdiensten
das Thema Sünde und Schuld vorsichtig
ausgespart wird. In der Liturgie wird das
gemeinsame Sündenbekenntnis gestrichen.

Aber können wir das Thema
ersatzlos streichen? Sind wir denn perfekt?
Und ist die Welt denn in Ordnung?
Natürlich ist sie nicht in Ordnung. «Aber ich
bin doch nicht daran schuld», sagen alle,
«dass die Welt so gar nicht in Ordnung
ist.» Schliesslich sitzen hier in der Pauluskirche

keine Umweltverschmutzer, oder
nur ganz kleine. Ich sehe keine Kriegstreiber

hier, keine Dealer, keine Mafiabosse,

keine Waffenexporteure, keine
Zuhälter. Ich sehe lauter anständige
Leute hier. Das ist fast auch ein wenig
schade; ich würde gerne einmal an einem
Gottesdienst teilnehmen, wo ein paar
Bösewichte und eine Anzahl von
fragwürdigen Existenzen die Reihen der Gu¬

ten auflockern. Schliesslich war das auch
so an den Tischen, an die sich Jesus setzte
zum Essen.

Kann ich etwas dafür, dass die Welt
schlecht ist? Dass sie gefährdet ist und
von Angst geschüttelt? Oder kann ich
nichts dafür?

Ein Schulkind schreit: «Ich kann
nichts dafür!» als der Ball in die falsche
Richtung flog. Oder die Vase umstürzte,
oder das Kabel riss am Velo. Die Frage,
ob ich etwas dafür kann oder ob ich
nichts dafür kann, ist ein bisschen schul-
bubenhaft. Ich weiss schon, dass ein Polizist

diese Frage stellen muss und ein
Richter auch; man kann sie manchmal
nicht übergehen. Aber es gibt soviel im
Leben, wo die Polizei und die Richter
nicht zuständig sind. Es gibt soviel Queres

und Problematisches im Leben, wo
die Frage: Wer ist schuld? einfach nicht
taugt.

Oder kann ich etwas für meine Träume?

Ich träume wüste Dinge von
Liebschaften oder von Überfällen. Kürzlich
habe ich geträumt, ein kleiner Japaner in
einer weissen Windjacke komme
zwischen den Stämmen des Waldes hervor
und bedrohe mich und andere mit seiner
Pistole. Wieso muss ich von solchen
Bedrohungen träumen? Und wieso träume
ich wie ein richtiger Rassist, der Unhold
sei nicht einer wie wir, sondern ein
untersetzter, schlitzäugiger Gelber? Die
Schulbubenantwort: Ich kann nichts für
meine Träume, ist eine hilflose Antwort.
Es ist trotzdem mein Traum. Wir können
das Schwierige und das Böse in unserem
Leben wegschieben. Es gehört trotzdem
zu uns und ist unser Böses und unser

277



Schwieriges. Die Angst gehört zu uns.
Und die Wut. In mir sind soviele Wutanfälle

begraben. Und wilde Wünsche,
ungebärdige und ungehörige Wünsche.

Ich zähle das so auf, um zu sagen: Wir
müssen uns irgendwie mit diesem Bösen
und Schwierigen und Schmerzhaften
abgeben. Abgeben mit all diesem Negativen

in uns und um uns. Wir sind als
anständige Leute doch mit dem Dunklen
und Angstvollen und Angstmachenden
ausserhalb von uns verbunden,
untergründig verbunden. Am hellen Tag
bilden wir uns manchmal ein, das sei nicht
so, unsere Haut sei dicht, wir könnten
uns zumachen dagegen. Es sei möglich,
uns abzusperren wie ein Tresor, und in
ihm lägen nur reinliche Wertschriften,
und alles Wüste bliebe draussen. Aber in
der Nacht merken wir: Nein, all das
Schwierige ist in uns drin, als ob unsere
Haut durchlässig wäre. Unsere Haut bt
durchlässig.

Wir sollen uns von diesen dunklen
Dingen nicht mehr wegdrehen, sondern
sie anschauen und gleichsam zurückholen,

denn sie gehören zu uns. So wie Jesus
die dunklen Leute vom Rand der Gesellschaft

wieder zurückgeholt hat: die Irren,
die Bösen, die Melancholischen, die Huren,

die äusserlich Armen und die innerlich

Armen.
Das ist unser Umdenken, die Umkehr.

Das wünscht sich Jesus von uns. Das
Wort^«Busse» ist gar kein gutes Wort für
das, was Jesus wollte. Leider steht in der
Lutherbibel und in der Zürcherbibel
immer noch, Jesus sei aufgetreten mit den
Worten: «Tut Busse, denn das Gottesreich

ist ganz nahe.» — In der Bibel im
heutigen Deutsch heisst es nichts mehr
von Busse, sondern: «Ändert euer
Leben.» Das ist besser. Aber exakt muss es
so heissen, wie es in der Einheitsübersetzung

lautet: «Kehrt um!»
«Kehrt um!» Das heisst nicht nur, was

man immer verstand: «Kehrt euch ab
vom Bösen.» Es heisst, und das ist ganz
wichtig, ebenso: «Hört auf, alles richtig
machen zu wollen. Hört auf mit dem Per-

silweiss. Hört auf, Gott und euch selbst
mit euerer blendenden Güte überzeugen
zu wollen. Hört auf damit, euch
heraufzuschrauben zu einem Vorbild, das
allgemeine Verehrung verdient. Das ist der
falsche Weg.»

Ich versuche, die Sache andersherum
zu sagen:

Im 90. Psalm steht, wenn ich es so
wörtlich wie möglich wiedergebe: «Du
stellst unsere Missetaten dir gegenüber,
was verhohlen ist, zum Licht deines
Gesichts.»

Das also bedeutet, dass auf all das
Problematische in uns Licht fällt, auch auf
das, was zunächst im Untergrund war,
fällt Licht von Gottes Gesicht. Uns
kommt an, wie die Schulbuben zu rufen:
«Das wussten wir nicht, dafür können wir
nichts!» Aber wir rufen nicht, weil wir
merken, dass es lächerlich wäre. Und in
Gottes Gesicht zeichnet sich kein kaltes
Triumphlächeln ab. Er lässt den ertappten

Schelm nicht abfahren. Es ist keine
Blossstellung. Der Schein, der von Gottes

Gesicht ausgeht, tut zwar weh, insoweit

wir auf das blicken, was da
hervorkommt. Aber insoweit wir auf Gott blik-
ken, tut das Licht nicht weh, sondern ist
versöhnlich.

Es heisst: «Was verhohlen ist in uns,
stellst du ans Licht deines Gesichts.» Das
Licht gleisst nicht, dass ich besinnungslos
werde vor Scham. Das Licht scheint
versöhnlich. Wenn wir trauen hinzuschauen,
dann versöhnen wir uns mit uns selbst.
Weil ja Gott uns voranging mit seiner
Versöhnungskraft.

Noch einmal anders:
Bei Lukas 15, 8—10, lesen wir das

Gleichnis von der verlorenen Drachme:
«Oder welche Frau, die zehn Drachmen
hat, zündet nicht, wenn sie eine Drachme
verliert, ein Licht an und kehrt das Haus
und sucht mit Fleiss, bis sie findet? Und
wenn sie gefunden hat, ruft sie ihre
Freundinnen und Nachbarinnen zusammen

und sagt: Freuet euch mit mir! denn
ich habe die Drachme gefunden, die ich
verloren hatte. So, sage ich euch, ist bei

278



den Engeln Gottes Freude über einen
Sünder, der Busse tut.»

Diese winzige Geschichte wird
üblicherweise so gedeutet: Wie die Frau hier
das verlorene Silberstück mit Mühe wieder

gefunden hat und jetzt glücklich lacht
- so hat Jesus die verlorenen Brüder und
Schwestern gesucht und gefunden und
freut sich.

Mich dünkt diese übliche Deutung
zutreffend. Aber wir sind auch eingeladen,
das Gleichnis einmal nicht nach aussen
zu lesen, sondern nach innen, wenn man
das so sagen kann. Ich kann nämlich das
Gleichnis auch lesen als eine Geschichte
von mir selbst. Ich bin die Frau. Ich
erfahre, dass etwas von mir verloren ist, ohne

dass ich es zuerst merkte. Jetzt liegt
das am Boden im Dreck. Ich habe es dort
vergessen. Es ist das, was mir nicht gefällt
an mir selbst. Es sind unangenehme
Erinnerungen und kindliche Anwandlungen.

Es sind mächtige, aber schwierige
Wünsche. Wenn ich nun umdenke - es

geht doch ums Umdenken: dann bedeutet

das, dass ich mich an das Unangenehme
am Boden wieder erinnere. Ich muss

mich also, so gut es geht, bücken und das
anschauen. Es gehört zu mir. Es kam mir
wertlos vor. Aber vor Gott hat es offenbar

einen geheimnisvollen Wert. Erst
wenn dieses Unangenehme, das ich
wegschob, wieder dabei ist, erst dann wird
die Summe wieder voll, sind es wieder,
wie es sein muss, zehn Stücke.

«Wenn es soweit kommt, freut sich der
Himmel», sagt Jesus.

Dass das wahr ist, empfinden Sie aus
eigener Erfahrung mit. Sicher haben Sie
schon erlebt, dass ein Mensch im
Gespräch Vertrauen fasste und anfing, von
seinen Schwierigkeiten zu sprechen.
Nicht über äussere Schwierigkeiten und
Zusammenstösse und Ärger, darüber
spricht's sich leicht. Aber schwer zu
reden ist von den Schwierigkeiten in mir.
Vom Queren in mir und diesem Verängstigten

in mir oder dem Hochfahrenden
in mir, das die äusseren Schwierigkeiten
schafft oder verschlimmert. Sobald aber

in einem solchen Gespräch das Dunkle
nicht mehr überdeckt blieb, schaffte es,
indem es sichtbar wurde, eine Wärme.
Die Vertrautheit zwischen dem, der sich
aussprach, und dem andern, der sich ihm
zuwandte, nahm noch zu. Diese Wärme,
die aufkommt, wenn etwas, was vorher
im Dreck lag, heraus ist: diese Wärme
erinnert an die Freude im Himmel.

Wir werden vor Gott nicht sagen: Ich
bin liebenswert. Weü man Liebe nicht
verdienen kann. Aber wir müssen sagen,
wenn er sich uns zukehrt (und er ist uns
zugekehrt): Ich bin geliebt. Und ganz
geliebt, nicht nur meine schönere Hälfte.

(Predigt am Bettag 1985 in der Pauluskirche

Basel)

A,L bo: kriecht hervor aus den Bunkern eurer
Verbbsenheit, aus den Unterständen eurer
Grämlichkeit! Kommt hervor aus dem Dunkel
eurer Sorge, eurer Angst, eurer Zweifel!
Kommt hervor ins Licht der Gnade, die euch
umstellt. Das nämlich bt Umkehr (oder «Busse»,

wie man frühersagte): dass wir bereit werden,

uns und unsere Welt im Gnadenlicht des
nahenden Reiches Gottes zu sehen.

(Kurt Marti, Das^Iarkus-Evangeüum,
Zürich, 1985, S. 21)

279


	Umkehr

