Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 7-8

Artikel: Das Dokument : Manner als Priester?
Autor: Ellwood, Gracia Fay

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Dokument?‘:: '

LN [ ]
Manner als Priester?
Die feministische Theologin Gracia Fai Ellwood hat sich dariiber Gedanken gemacht, wie es
wohl wdre, wenn die katholische Kirche nur Frauen zum Priesteramt zuliesse. Manner wiirden
sich mit Bittschriften an die im Vatikan residierenden Frauen wenden und ihnen die theologi-
schen Argumente fiir die Vereinbarkeit von Priestertum und minnlichem Geschlecht vortragen.
Ob sie wohl auch eine so herablassende, typisch vatikanische Antwort erhielten, wie sie sich Gra-

cia Fay Ellwood ausgedacht hat? Wir entnehmen den nachstehenden Text dem « Publik- Forums
(28. Februar 1986). Red.

Im Kontext zahlreicher gingiger Emanzipations- und Befreiungsbewegungen erheben nun
auch die Ménner ihre Stimme: Sie verlangen seit einiger Zeit durch einige ihrer engagiertesten
Vertreter, gleichberechtigt mit den Frauen zum Priestertum in der katholischen Kirche zuge-
lassen zu werden. Sicher gibt es — das sei vorweg gesagt — einige Argumente zugunsten dieses
Anspruchs. Im folgenden soll jedoch anhand von Schrift und Tradition objektiv aufgezeigt wer-
den, dass auf absehbare Zeit dieser Anspruch unmdglich verwirklicht werden kann, ja, dass ein
solcher Anspruch an den Grundfesten des Glaubens riittelt und deshalb als gefahrlich zuriick-
gewiesen werden muss.

Manner sind Reprisentanten der Mdchte dieser Welt.

Zunichst: Jeder einfache Christ kennt bereits den wichtigsten Grund, der den Minnern das
Priestertum verschliessen muss: Sie gehoren zur Klasse der «Herrschenden». Sie sind Repri-
sentanten der «Machte dieser Welt». Die Gesellschafts- und Regierungsformen, die wir ken-
nen, sind fast ausschliesslich patriarchalisch.

Minner haben iiberall das Sagen. Und eben dies lisst sie als Reprisentanten des priesterlich-
sakramentalen Dienstes am Wort und am Sakrament vollig untauglich erscheinen. Die Heilige
Schrift hat ndmlich ein génzlich anderes Konzept von «Macht» und «Herrschaft». Sowohl im
Alten wie im Neuen Testament ist das Thema vom «Exodus» ein Leitmotiv: Gott hort die
Schreie der Unterdriickten. Er fiihrt sie in die Freiheit, wiahrend er die nach landldufigem Ver-
standnis «Machtigen» vom Thron stiirzt. Jesus hat dies alles selber gelehrt und gelebt, vor allem
auch im Hinblick auf die Frau. Die Frauen waren namlich zur Zeit Jesu Menschen zweiter Ord-
nung. Er aber machte sie zu Zeuginnen seiner Auferstehung und zu seinen ersten Jiingerinnen.
Aus diesem Befund, der hier freilich nur angedeutet werden kann, ergeben sich bereits einige
wichtige Schlussfolgerungen: Wenn eine Frau das Wort verkiindet, dann ist sie ein lebendiges
Zeugnis jenes Gottes, der das Schwache liebt, die Armen aus dem Staube erhebt und ihnen
Wiirde verleiht. Gott hat durch sein Wort den Menschen aus dem Nichts erschaffen. Jesus rich-
tet sein Wort vor allem an «Nicht-Personen» und macht sie zu Boten seines Evangeliums vom
menschlichen und befreienden Gott.

Ausserhalb der Kirche geht der unmenschliche Kampf der Frau um ihre Wiirde und Rechte,
gegen Bevormundung und Ausnutzung noch erbarmungslos weiter. Innerhalb der Kirche da-
gegen kommen die Frauen zu ihrer wahren Wiirde und Berufung: Sie verkiinden einen Gott,
der die Sanften und Demiitigen vorzieht.

Wie kann der Mann, der nicht gebdren kann, ein ordentlicher Taufspender sein?

Kommen wir nun in diesem Zusammenhang niher hin zum Dienst an der Eucharistie und an
den anderen Sakramenten: Eine Frau, welche die Eucharistiefeier leitet und am Tisch des Bro-
tes den Vorsitz fiihrt, ist eine existentielle Vergegenwirtigung jener Gnade, welche uns auch

241



durch das Sakrament zukommt. Auch bei der Taufe kommt die sozusagen seinsgemésse Beauf-
tragung der Frau besonders nachdriicklich zur Sprache. Die Kirchenviter sprechen bereits da-
von, wie Noahs Familie aus der Arche und aus dem Wasser «wiedergeboren» wurde. Jona er-
stand zu neuem Leben aus dem Bauch des Fisches. Beides deutet auf den Ostermorgen hin, an
dem Jesus aus dem Schoss des Todes und der Erde wiedergeboren wurde. Jeder Taufling
schliesslich kommt aus dem Schoss des Taufwassers, er wird ein neuer Mensch, miitterlich um-
sorgt und gendhrt mit der «reinen Milch» des Wortes.

Was auf dem Spiel steht, wird aus diesen wenigen und stichwortartigen Bedeutungen wohl
klar genug. Wie kann der Mann, der nicht gebaren kann, ein ordentlicher Taufspender sein?
Das wiirde ja geradezu den absurden Schluss nahelegen, dass wir uns Gott selber ausschliess-
lich als Mann vorzustellen hitten. . .

Ein gelegentlich gemachter Einwand weist darauf hin, dass in einigen Teilkirchen und Sek-
ten die Taufliturgie einem maskulinen Gottes- und Priesterbild entspricht. Das ist unbestreit-
bar. Anstelle des Ritus des Untergetauchtwerdens findet sich dort die Besprengung mit einigen
Tropfen Wasser, ganz in Analogie zur Fruchtbarmachung der Erde mit Regen bzw. zur Rolle
des Mannes bei der Zeugung. Bevor wir jedoch durch pure modische Anpassung den Ritus des
Untertauchens aufgeben — etwa um dem Empfinden der Ménner entgegenzukommen — wire
darauf zu verweisen, dass die Besprengung keine Ausdruckskraft hat. . .

Die Assoziation zwischen dem Femininen und der Zubereitung von Speise und Trank ist tiefge-
hend.

Und was die Eucharistie anbetrifft: Die Assoziation zwischen dem Femininen und der Zube-
reitung und Austeilung von Speise und Trank ist so tiefgehend und alt, dass es kaum vorstellbar
erscheint, wie sich die Masse unserer Glaubigen auf einen Mann in dieser Rolle umstellen
kann. Natiirlich haben wir es bei dieser Schwierigkeit auch mit kulturbedingten Verhaltensmu-
stern zu tun, und solche sind manchmal verdnderbar. Haben wir nicht zum Beispiel auch bereits
einige Minner als Koche und Servierer? Und in einzelnen Fillen gelingt es den Ménnern auch,
Kleinkindern die Milchflasche zuzubereiten und zu geben. Doch das alles sind noch Ausnah-
men von der Regel. . .

Die Minner diirfen Hoffnung haben: Gott liebt auch sie.

Nach diesen Ausfiihrungen iiber die tiefe Verwurzelung des Mysteriums Gottes, der Kirche
und der Sakramente im Wesen der Frau kénnte es so aussehen, als sei idealgesinnten jungen
Mainnern die Tiir zum Priestertum ein fiir allemal verschlossen. Nichts liegt uns ferner als ein
solcher Trugschluss! Ausgerechnet einer Frau, das heisst einem Wesen, das von Gott aus dem
«Nichts» ins «Sein» geholt wurde, wird eine solche Behauptung niemals einfallen. Es wire ein
Riickfall ins Vorchristliche, wollten wir den Mannern einfach zurufen: «Ihr meint nur, von
Gott berufen zu sein, ihr seid es aber nicht. Nur wir Frauen sind berufen.» Das wiére eine Unge-
rechtigkeit und schlechte Theologie dazu: Denn obwohl der Vorrang der femininen, miitterli-
chen Seite an Gott unverkennbar ist, gibt es auch noch andere Aussagen iiber ihn. Gelegentlich
wird er in der christlichen Tradition auch als Mann beziehungsweise Vater bezeichnet. Es wire
zu wiinschen, dass solche Anséitze weiterentwickelt werden. Die Ménner diirfen also Hoffnung
haben: Gott liebt auch sie!

Es mag gelegentlich angezeigt erscheinen, sich Gott als einen «Er» vorzustellen.

Einige Christen behaupten, sie konnten sich Gott unmdoglich als Mann vorstellen, und als sol-
cher komme er in der Schrift auch nicht vor. Sie sollten jedoch bedenken, dass auch von der
Dreifaltigkeit nicht ausdriicklich die Rede ist. Das bedeutet jedoch nicht, dass die gemeinte
Realitét in der Schrift nicht mitgemeint ist. Echte Theologie weiss aufzuspiiren und zu differen-
zieren.

242



Es mag gelegentlich angezeigt erscheinen, sich Gott als einen «Er» vorzustellen. Wir konnen
dem christlichen Gott nicht die Bedingungen vorschreiben, unter denen er uns annimmt. Wenn
wir Vertrauen haben, dann wird sie schon dafiir sorgen, dass sich erfiillt, was kein Auge gese-
hen, kein Ohr gehort und in kein Herz einer Frau gedrungen ist. . .

Zum Schluss jedoch nochmals eine Warnung: Wir durfen nichts uibereilen, wenn es um die
Zulassung der Mianner zum Priestertum geht. Wir konnten uns nédmlich, ohne dass wir uns des-
sen bewusst sind, in der Argumentation sehr zeitbedingter und sehr «weltlicher» Griinde be-
dienen, welche das Evangelium auf den Kopf stellen.

Hinweise auf Biicher

Winnie Mandela: Ein Stiick meiner Seele ging mitihm. (hg. von A. Benjamin), Reinbek 1985, rororo 5533,
222 Seiten, Fr. 10.80

Winnie Mandela, die erste schwarze Sozialarbeiterin Siidafrikas, erzdhlt iiber ihre Ehe mit Nelson Mande-
la, iiber das Leben in Suidafrika, liber Gefiangnis, Folter, Bann und Widerstand gegen das weisse unter-
driickerische Burenregime. Seit ihrer Heirat 1958 ist ihr Leben durchkreuzt von Gefangnisstrafen, Bann
und Hausarrest. 1977 wurde sie unter dem Eindruck des Soweto-Aufstandes nach Brandfort gebannt, wo
sie bis heute lebt.

Das Buch ist in zehn nicht chronologische Kapitel unterteilt. Dazwischen kommen Bilder oder Briefaus-
zuge zur Sprache. Mosaik- und blitzlichtartig leuchtet das Portrit einer eigenstandigen Widerstandskdmp-
ferin auf. Die Einleitung geht sofort zum Kernstiick der Apartheidpolitik iiber. Geschildert wird die trost-
lose Lage in den Homelands (S. 11) oder die unterschiedliche Auslegung der Polizeigesetze fiir Schwarze
und Weisse (S. 15). Damit kontrastiert das Bild von Winnie Mandela, die trotz aller Entbehrung und Ein-
samkeit den aufrechten Gang nicht verlernt hat (S. 17). Eindrucksvoll ist der Bericht des zweiten Kapitels
uber das «kleine Sibirien» Brandfort. Tégliche Polizeibesuche, mehrmalige Zerstorung der Wohnung, ge-
trennte Einkaufsmoglichkeiten fiir Schwarze und Weisse, Arbeitsvermittlung, Jobsuche, gottesdienstli-
ches Leben bleiben beim Leser haften. W. Mandela versteht es meisterhaft, mit der Schilderung des alltig-
lichen Lebens einer schwarzen Frau Betroffenheit beim Leser zu erzeugen.

Das dritte Kapitel fiihrt in eine Form schwarzer Geschichtsschreibung ein, sozusagen in eine «Geschich-
te von unten». Im Vergleich zur weissen Geschichtsschreibung, die vieles glorifiziert hat («Grosser
Treck»), iiberzeugt Mandelas Darstellung durch ihre Authentizitit. Geschichte, Kulturgeschichte und
Schilderung des schwarzen Bildungswesens ergeben zusammen ein prignantes Bild sowohl Stidafrikas als
auch der Autorin selbst. — W. Mandela arbeitete nach ihrem Examen 1955 in Johannesburg als Sozialar-
beiterin und nebenbei fiir den Kongress siidafrikanischer Gewerkschaften. In dieser Zeit lernt sie den da-
mals jungen Rechtsanwalt Nelson Mandela kennen. Das vierte Kapitel lasst sich am besten unter das Motto
stellen: «Das Leben mit ihm war immer ein Leben ohne ihn» (S. 56). Winnie Mandela, inzwischen Be-
gleiterin, Sekretarin und spiter Ehefrau von Nelson Mandela, litt unter den stéindigen Trennungen von ih-
rem Mann. Entweder war er auf Reisen, bei Kundgebungen oder im Gefingnis. Nelson Mandela war und
ist der politische Kopf des African National Congress (ANC), der dltesten schwarzen Befreiungsbewegung
in Siidafrika, die sich an Ghandis Methoden des gewaltfreien Widerstandes orientierte (S. 82). N. Mandela
wurde des Hochverrats angeklagt und 1962 zu Zwangsarbeit auf der Robbeninsel verurteilt. W. Mandela
versteht es gekonnt, mit wenigen Pinselstrichen ihren engagierten Mann nachzuzeichnen, so dass es dem
Leser vorkommt, als stiinde er direkt vor ihm.

Im fiinften Kapitel wird die politische Geschichte der Widerstandsbewegung weitergeschrieben, ebenso
wie die Schwierigkeiten eines Familienlebens im Untergrund. Spétestens in den beiden folgenden Kapiteln
tritt die Personlichkeit W. Mandelas hervor; fiir die Buren ist diese Frau die Inkarnation der «schwarzen
Gefahr», fiir die Schwarzen ist sie «Mutter der Nation». Ihr Leben wird zur personifizierten Geschichte des
schwarzen Befreiungskampfes und vertritt die Leidensgeschichte von 22 Millionen schwarzen Siidafrika-
nern (S. 1271f.).

1958 wurde W. Mandela zum ersten Mal verhaftet, 1963 zum ersten Mal gebannt; seither geriet sie we-
gen Banalitdten immer wieder in Konflikt mit den Apartheidgesetzen — vor allem verstiess sie gegen die
Banngesetze —, was ihren Lebensmut und ithren Widerstandswillen jedoch nur stiarken konnte. Tief betrof-
fen war ich personlich von der Schilderung des Soweto-Aufstandes (12. August 1976) und der grauenhaf-
ten Erniedrigung W. Mandelas im Gefangnis. Gegen Ende des Buches zeigt sich W. Mandela als eine Poli-
tikerin mit analytischer Schirfe: «Der Weisse kam und hatte die Bibel in der einen Hand, das Gewehr in
der anderen, und er gab dem Schwarzen die Bibel und nahm ihm sein Land» (S. 178).

243



	Das Dokument : Männer als Priester?

