
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 7-8

Artikel: Was dem Menschen fremd ist : ein falsch eingeordneter Begriff wird
heimgebracht

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeid

Was dem Menschen fremd ist
Ein falsch eingeordneter Begriff wird heimgebracht

In der Entwicklungsarbeit erfahren wir
zusehends, dass Entwickeln dem
Gleichmachen nahekommt, dass aber trotz aller
Angleichung oder Gleichmacherei die
Entfremdung zunimmt. Irgend etwas
kann daher mit unserer Vorstellung von
der Fremdheit nicht stimmen. Je näher
uns die ganze Welt gekommen und je
bekannter sie uns geworden ist, umso mehr
nimmt eine scheinbare Angst vor dem
Fremden und auch der Überfremdung
zu. «Nichts ist dem Menschen mehr
fremd», heisst es in der modernen
Kommunikations- und Konsumgesellschaft.
Dennoch scheint die Be-Lastung des
Fremden zum Dauerproblem zu werden.

Ich versuche im folgenden, diesen
Begriff «fremd» ein wenig auszuleuchten
und in Umkreisungen zum Kern vorzu-
stossen. Ich werde das in Form von Thesen

tun und die alte Tradition von
Betrachtungspunkten aufnehmen. Ich lege
sozusagen die Finger auf die Tasten und
gebe verschiedene Themen an, die jeder
und jede innerlich und meditativ weiterspielen

können.

Wir sind auf dieser Erde als Fremdlinge
daheim.
Durch die gesamte mittelalterliche Be-
trachtungs- und Predigtliteratur geht ein
Thema: dass der Mensch auf dieser Welt
ein Fremdling ist. Er ist hier zwar
daheim, aber nur vorübergehend. Sein
Daheim ist erst die gesamte erlöste Welt.
Als Fremdling pilgert er über diese Erde
hin, stets begleitet von der «communio
sanctorum», der «Gemeinschaft der
Heiligen». Die Kirche als Haus Gottes ist ein
Vorort seines permanenten Daheimseins.

Das Vor-Erlebnis, dass jeder
Fremde auch Pilger und Suchender ist,

macht ihm den Fremden zum Nächsten.
Wir haben es hier mit einer Spiritualität
zu tun, die fähig war, den Begriff des

Fremden zu ver-klären. Zu dieser Zeit
entsprach wohl unserem heutigen Begriff
vom Fremden der des Ungläubigen und
Abgefallenen. Die Christen des Mittelalters

erfreuen sich der Fremden: Diese
bringen Kunde und Abwechslung; jene
stellen sich aber emotional gegen Juden,
Mohammedaner und Ketzer.

Das zeigt uns, dass nicht Fremdheit an
sich Angst erzeugt. Die Fremdheit ist
manipulierbar, bestimmbar und daher
machbar.

Der Mensch braucht die Fremde, um
erwachsen zu werden.
Es war lange Zeit geradezu eine Art
Mannbarkeitsritual: Wer erwachsen und
weise sein wollte, der müsste sein Brot eine

Zeitlang in der Fremde gegessen
haben. Oder, nach einer Handwerkslehre
zogen die Burschen in die Fremde, auf
die Walz - was einer säkularisierten
Form der Wallfahrt und Pilgerschaft
gleichkam.

Und heute? Nirgends ist das Brot mehr
fremd; standardisiert haben wir heute
weltweit Brot und Wein, respektive Mc
Donald und Coca Cola. Im fernsten
Touristenhotel kannst du heute Bratwurst
und Rösti essen, Guiness oder Cardinal
trinken und - so sogar die Werbung — in
einem Bett von Möbel Pfister schlafen.
Und seitdem das alles möglich ist, reden
Politiker von fremden Menschen als
Verursachern der Überfremdung.

Der Mensch sucht in der Fremde das
Fremde.
Aus Reisebeschreibungen geht eines klar
hervor, alles, was der Tourist aus seiner

203



Welt kennt, ist in der Fremde/Ferne keines

Blickes wert. Stellen Sie sich vor, der
Reisende aus Zürich würde Rio de Janeiro

so wie Zürich beschreiben und
umgekehrt? Denoch müsste er es ehrlicherweise

tun, denn Geschäftshäuser, Banken,

Autos, Reklame, Smog sind in jeder
Stadt - ob fern oder nah - die gleichen.
Aber, um seine Reise zu rechtfertigen,
sucht dieser Reisende entweder das
Exotische oder das Marginale.

Die Suche nach dem ganz Anderen ist
heute vorbei, denn das Material ist überall

dasselbe: Wir haben die Welt gleich
gemacht. Die neue Zivilisation ist unsere
Zivilisation - mit der einen Ausnahme
vielleicht: Zuhause ist sie uns selbstverständlich,

in der Fremde wird sie zur
Karikatur oder zum Schrecken.

Es sieht so aus, dass die Vernichtung
des ganz Anderen zwei Reaktionen
erzeugt hat: einerseits eine Nostalgie und
andererseits eine Wut oder einen inneren
Hass - das Museum und den Fremden-
hass. Was wir heute in der Dritten Welt
sehen, ist unser Gesicht, unsere Kopie
und Fratze.

Fremd muss nicht wirklich oder die
Wirklichkeit sein.

Ich glaube, dass es das Fremde nicht an
sich gibt, sondern nur die Enttäuschung
darüber, dass die Welt nicht mehr nach
meinem Bild gemacht ist.

Unsere Vorstellungen, Einbildungen,
Phantasien oder Klischees stimmen nicht
einmal mehr mit dem Anfang der
Wirklichkeit überein; sie wurden nicht
aufgearbeitet und hinken weit, nicht nur hinter
dem rationalen Urteil, sondern auch dem
echten Gefühl nach.

Fremd ist, was nicht meinem Bild
entspricht; fremd wird, was meinen Wahn
enttäuscht.

Fremd ist die Dissonanz zwischen Ich
und Welt.
«Fremd» ist ein Relationsbegriff und hat
mit Beziehungen zu tun. Ein Mensch
«fremdet», bedeutet im Dialekt, dass er

Schwierigkeiten hat mit mitmenschlichen

Beziehungen und sich daher
beschämt zurückzieht.

Wer bloss noch sein Ich kennen will
und sucht, nur Ich meint und nur von Ich
redet, nur noch Ich sein eigen nennt, dessen

Ich wird zur Wucherpflanze, die die
ganze Welt erobert. Ein massloses
Wachsen des Ich hat erst diese Kategorie
von Fremdheit erzeugt, die wir heute mit
dem Begriff wohl meinen.

Alles, was sich mit diesem Ich nicht
deckt, ist draussen und in keinem Bezug
mehr zum Andern. Nicht-integriert
heisst bezugslos - eine Ich-Insel.

Fremd hat daher sehr viel mit falschen
Verhältnissen zu Gott, Mann, Frau,
Familie, Nachbarn, Gemeinde, Kanton,
Staat, Abendland, Westen und Welt zu
tun. «Fremd» ist ein Signalwort für
gestörte Bezüge zu Mit-Mensch und Natur.

Heimisch ist jemand dort, wo ein
Bezugsnetz Orientierung und Erinnerung
zu geben vermag.
Einsam ist der, der keine Bezüge kennt
und nirgends integriert ist. Ich bin dort
zuhause oder daheim, wo ich Mit-Menschen

kenne, ihre Sprache verstehe und
spreche, Erinnerungen und Assoziationen

habe und wo ich intuitiv weiss,
welches mein Platz ist und wie ich mich in
meiner Rolle zu verhalten habe. Wer sich
isoliert oder durch äussere Faktoren
(Bauweise, Besitztum, Recht) isoliert
wird, wird nicht nur einsam, sondern
selbst in seinem eigenen Zuhause ein
Fremder. Es geht in die Richtung, die
Karl Valentin so angibt: «Fremd ist der
Fremde nur in der Fremde.» Fremd ist
etwas, das nicht andere einem antun,
sondern das man sich grundsätzlich selbst
ein-bildet - und vielleicht dann auf andere

projiziert.

Das zerstückelte und unzusammenhängende

Ewig-Neue ent-fremdet uns.
Selbst in der Kunst ist es so: Eine neue
Musik oder eine neue Malerei ist am
Anfang fremd. Durch ein Wieder-hören,

204



Wieder-sehen, Wieder-kommen und
Wieder-finden familiarisieren wir uns
selbst mit dem, was anfänglich als ent-ar-
tet erscheint. Wir gewöhnen uns an
etwas; es wird uns bekannt.

Sobald alles ohne Bezug nacheinander
abläuft und nebeneinander steht, oder
Neues Neues ablöst -wie in den heutigen
Medien —, verlieren wir das Bezugsmass.
Es ist wichtig, dass Ereignisse und
Menschen in ein Ganzes eingeordnet werden
können und Teil eines Ganzen sind oder
werden. Was wir heute einen geschichts-
losen Menschen nennen, ist auch ein
entfremdeter Mensch. Selbst Erinnerungen
(das «damals» oder «in ilio tempore»)
sind wichtige Bezugspunkte. Wir aber
sind zu Pointillisten geworden, haben
keine Assoziationen mehr. Und da viel
zu viel und immer wieder anderes,
scheinbar Neues auf uns einprellt, ist
jeder verwirrt. Wir sehen vor lauter Bäumen

den Wald nicht mehr und nennen
ihn fremd:Wir kennen bloss noch Bäume,

aber nicht mehr den Wald; oder lauter

Bantustans statt Südafrika; Schwarze
und Weisse separat statt Menschen.
Vielleicht ist es das, was wir heute als
«fremd» bezeichnen. Wir alle sind bloss
vereinzelte Blätter und sehen den Baum,
zu dem die Blätter wesentlich gehören,
nicht mehr; selbst von einer gemeinsamen

Wurzel wissen wir nichts mehr. Das
ist der Unterschied zwischen dem
Nachrichten-Menschen und dem geschichts-
bewussten Menschen. Fremdheit hat mit
Geschichts- und Ganzheitsverlust zu tun.

Mit der Zunahme an Besitz und
Nationalstaatlichkeit wuchs das Fremde.
Die westliche Geschichte zeigt, dass mit
zunehmendem Besitzdenken und der
Vermehrung der Nationalstaaten
Fremdheit als Empfinden stark gewachsen

ist. Plötzlich wurde das Daheimsein
mit Besitztum assoziiert. Alle ausserhalb
des eigenen Besitz-Geheges waren
Fremde, wenn sie nicht über Besitz zu
Nachbarn wurden.

Genauso verhält es sich mit dem Zu¬

nehmen unabhängiger Nationalstaaten.
Die Pilgerschaft nahm ab. Jeder Nachbar
wurde zu einem potentiellen Angreifer
und Feind. Aus dem Pilger wurde ein
Front-Soldat.

Je reicher ein Land ist, desto mehr
wird über Fremde geredet und gerichtet,

desto zynischer werden Fremde
um-sorgt. Braucht man dieses Auf-
Fremde-Herabsehen-Können als
Erfolgsbestätigung? Ist der Fremde letztlich

eine Kategorie der kapitalistischen
Gesellschaft? Könnte der Fremde über
mehr Internationalismus wieder
verschwinden?

Selbst der Gegner ist nicht fremd, denn
wir wissen alles über ihn.
Warum soll uns der Gegner fremd sein,
haben wir über ihn doch selbst das Letzte
ausspioniert und überwachen wir ihn
dauernd per Satellit?

«Fremd» wird emotional hergerichtet,
gepflegt und aufgebauscht. «Fremd» ist
eine Waffe in der psychologischen
Kriegführung geworden. Der Gegner wird
systematisch verketzert und entfremdet:
Jemand, den man sich vom Leibe halten
möchte, wird zum Fremden erklärt, und
damit beansprucht man das Recht, sich
von ihm zu entfremden, ihn zu degradieren

oder herabzusetzen. Der heutige
Begriff «fremd» hat mit Herabsetzung und
dadurch mit Gruppierungen wie Rasse,
Klasse, Kaste und Klan zu tun. Daher
wiederum die Bezugsqualitäten: Aufstieg

und Abstieg, drinnen oder draussen,

wir gegen sie. Fremd wird daher der/
die/das, der/die/das mir oder uns nicht
passt. All das ist zwar einem nicht fremd,
aber bewusst setzen sich Menschen
voneinander ab: eine Kriegführung. Aber ob
das heute noch als Klassenkampf
bezeichnet werden kann, da die meisten gar
nicht mehr wissen, was eine Klasse ist
und zu welcher sie gehören würden oder
wollen? Sehr oft kommt einem Analytiker

das alles als chaotischer In-Group-
Kampf vor. Die moderne Dauerberieselung

der Medien hat alle vereinzelt und

205



isoliert, sodass die Kategorie der Klasse
ein Relikt aus der Zeit der Bürgerlichkeit
ist, als es diese noch klar gab. In unserer
Konsumgesellschaft existieren neue
Fronten: Eigenes (das heisst Besitz)
gegen Fremdes.

«Fremd» ist zur Chiffre eines permanenten
Besitz- und Machtkampfes geworden.

Es scheint immer klarer zu werden, dass
«fremd» eine politische Manipulationskategorie

ist, eine Form psychologischsozialer

Kriegführung. Das Fremde wird
politisch gemacht auf Kosten der vielen
Kleinen, die mehr vom Kuchen möchten,
mit Hilfe von Presse und öffentlicher
Meinung, mit Hilfe von Religion und
Ideologie, Parteien und Verbänden. Das
kann genausogut der Gewerkschaftsbund

wie der Immobilienverband sein.
Die Fronten sind fliessend, denn wer
auch nur weniges erreicht hat, der hat
etwas gegen andere zu verteidigen. Rechts
und links haben ihre Stereotypen und
beide verstehen mit Entfremdung zu
operieren und umzugehen.

Politische Fremdheit quält jeden und
macht sogar glauben, Politik beschäftige
sich zuviel mit Fremden.
Wenn Menschen als Bürger im heutigen
Staat trotz aller demokratischen Salbaderei

keinen Einblick in Besitztum und
keine wirtschaftliche Beteiligung erhalten,
wenn selbst die Milizarmee alles unter
Geheimhaltung stellt oder sogar
Wissenschaftler zu Verbündeten der Lobbyisten
werden, kann es keine Transparenz und
daher auch keine reale Demokratie mehr
geben. Selbst die Presse kommt nicht
mehr hinter die Hintergründe. Jedes
Herumfragen kann unter Geheimnisverrat

fallen. So wird uns langsam alles
entfremdet und fremd. Politik ist selbst in
unserem — sich mit Superlativen
demokratisch nennenden — Land zum Spiel
einiger weniger geworden.

Diese wenigen bleiben im Hintergrund,

wo sie froh über die neue Katego¬

rie des Fremden und der Überfremdung
zu sein scheinen. Sie steuern den Kampf
bewusst auf dieses Schlachtfeld hin. Dem
Kleinen und Ohnmächtigen wird permanent

suggeriert, er sei unten und machtlos,

weil es da andere gebe, eben Fremde,
die das alles verhinderten. Die ewigen
Verlierer werden wie Sisyphus oder Don
Quijote zur Verfolgung einer Chimäre
eingesetzt.

Dem Macht- und Besitzlosen wird zur
Kenntnis gebracht, dass die gnädigen
Herren vorerst — solange es soviele
Asylbewerber, Sozialfälle oder Fremde gebe
— keine Zeit für die Nächsten hätten.
Wiederum stehen wir vor der Tatsache,
dass es gar nicht um Fremdheit und
Fremde geht, sondern dass diese Worte
die Realität eines Machtkampfes
verschleiern. Die Masche des Fremden ist
der des Antikommunismus ähnlich,
wenn nicht gleich.

«Fremd» ist ein Symbol im
Identifikationsbereich und ein Gradmesser
faschistischer Tendenzen in Staat und Kirche.
Stossen wir endlich in den sozio-kulturel-
len Bereich vor, so entdecken wir auch
hier ganz klar, dass «fremd» gemacht
wird, wer nicht am patriotischen Ritual
teilnimmt, das stets eine Tendenz auf
eindeutigen Faschismus hin hat. Da gibt
es die Schützenvereine, Turnvereine,
Theatervereine, die Blechmusik, das
nationale Ballet, den Offiziers- und
Unteroffiziersverein, und sogar die Feuerwehr
und die Samariter können geschlossene
Institutionen werden. Zu all diesen Wir-
Gruppen gehören Fahnen, Farben, Symbole,

Rituale und eine gewisse Kunst
(Musik und Denkmäler). Sehr stark
hängt dieses «Vereinswesen» mit der
Pflege des Nationalstaates zusammen.
Und so gab es denn auch in der Schweiz
in den letzten 100 Jahren erhebliche
Spannungen, da sich vor allem die
Katholiken nicht über diese Vereine
ausglätten Hessen. Es war ein Kampf im
Übergang vom religiös auserwählten
Volk zum stolzen Nationalstaat.

206



Fremd ist, wer sich nicht angleicht.
Fremd wird, wer nicht dasselbe wie all
die anderen anzieht. Aber dieses Fremde
wird postuliert - meist nicht einmal von
einer Mehrheit. Wiederum stellen wir
fest, die Fremdheit ist ein Ausschlies-
sungsprozess unliebsamer Elemente.
Wiederum muss betont werden, dass
Fremdes nicht sozio-kulturell an sich ist,
sondern gemacht wird: politisch, Massen-

oder schichten-kämpferisch. Es
gehört zu Kriegführung und Machtkampf.

Fremd ist das Resultat falscher Rein-
heits- und Einheitsvorstellungen.
Die grossen Fremd-Macher sind die
Religionen, Parteien, Schulen, Vereine, das
Militär und die Wissenschaft. Mit ihnen
verbündet ist meist das gesamte Medienwesen,

das sich zwar als Abbild bezeichnet,

jedoch den Reinen und Integrierten
viel leichter Zutritt gewährt und damit
ein Missionarspodest ermöglicht.

Die Religionen helfen immer wieder
mit, ein total irreales Konzept einer heilen

Welt, einer einen und auch reinen
Welt zu erzeugen. Ja keine Mischehen,
kein Einlassen mit Fremden - sie könnten

Ja Irr-Gläubige sein und den reinen
Glauben verderben. Alles sollte Rom
unterstellt oder in der Partei der Einheit
sein. Etwas ganz besonderes zu sein, rein,
auserwählt, nicht gleich wie andere, besser:

das schafft Fremde.

Fremd werden viele, wenn das Denken
monokausal ist.
Alles soll und darf bloss einen Grund
haben, obwohl es doch nichts unter
Menschen und im sozialen Feld gibt, das nur
einen einzigen Grund hat. Die Religion
ist zwar immer mehr und umfassender,
als sie Priester und Theologen vermitteln
oder deuten. So gibt es vier Evangelien,
die Jesus und seine Lehre darzustellen
versuchen; oder es gibt einen drei-einen
Gott, um Ihn ja nie ganz zu erfassen und
zu begreifen. Genauso fatal ist es, wenn
Goethe dahin missdeutet wird, dass es
nur eine Seele in der Brust geben dürfe;

es lässt sich mit zwei, drei und mehr Seelen

in der Brust leben, wenn man dahin
erzogen, eingeübt und gefördert wird.

Mit zunehmender Ruhe und Ordnung
wächst die Zahl der Fremden.
Die Dienerin der Religion und Politik ist
die Juristerei. Die heutige Rechtswissenschaft

hat auf monotheistischen,
monokausalen und monokulturellen Böden eine

Welt von Ruhe und Ordnung produziert,

in der es den Pilger und Nomaden,
den Anarchisten und Oppositionellen
nicht mehr geben soll. Alles muss
«eingebürgert» werden. Wer nicht mitmacht, ist
fremd und entfremdet zusehends. Bloss
noch die Burger und Bürger haben volles
Anrecht auf Heim-Privilegien. Der
Grossteil passt nicht ins Schema und wird
an den Rand gedrängt — wird fremd. Es
braucht für alles Ausweise und Papiere,
Pässe und Identitätskarten. Alles wird
abgegrenzt und eingeteilt, und an jeder
Grenze ist der Ausweislose kein Mensch
mehr — bloss noch ein Fremder. Diese
perfide Ent-Fremdung wird mit dem
Recht gerechtfertigt und legitimiert.
Recht war stets da, um die Verbrechen
der Reinen, Echten, Einen und Rechten
zu legitimieren. Alle, die draussen sind,
sind fremd, und die Zahl der Fremden
wächst mit Hilfe des Rechts.

Auf all diesen Rechtspapieren ist der
Mensch zuerst einmal eine Nummer und
dann ein Bild in einem. Speicher. Jede
Nummer macht jemanden namenlos, ohne

Stammbaum und Wurzel. Schon
deshalb müssen Papiere Aggressivität
fördern. Das Recht der Besitzenden ist eine
der tiefsten Ursachen zunehmender
Kriminalität.

Bestimmt braucht der Mensch Mass
und Moral, auch Worte, um diese Normen

auszudrücken. Der gängige Begriff
der Fremdheit aber misst die Distanz und
addiert alle Fäden eines zerrissenen Netzes,

statt das Netz - wie das einer Spinne
mit einem klaren Zentrum - als Ganzes
zu sehen. Genausowenig wie «fremd» ist
«Überfremdung» messbar oder quantifi-

207



zierbar. Die Definition durch das Recht
muss schon deshalb Falschmünzerei sein,
und Parteien, die sich auf dieses berufen,
kleben sich an gnadenlosen Formalitäten
fest, statt Mit-Menschen auf den Grund
zu gehen.

Wachsende Fremdenfeindlichkeit ist ein
Produkt totalitärer, absolutistischer und
in jedem Falle undemokratischer Bestrebungen

und Bewegungen.
Wo es bloss noch gut und bös, entweder-
oder, drinnen und draussen gibt; wo alles
ein-deutig sein muss, monokausal erklärbar

und reduzierbar, da ist die Gefahr,
alles «andere» als «fremd» klar abzusetzen,

latent vorhanden. Da werden
Rassismus und Apartheid gefördert; da halten

Pass-Gesetze Einzug.

Überfremdung ist ein kolonialer
Begriff.
Auf diesem Hintergrund muss nun
genauso radikal der Begriff der Überfremdung

auseinandergenommen werden:
Überfremdung ist ein sehr vager

Begriff. Kultursoziologisch gibt er die grössten

Rätsel auf, denn er entstammt nicht
der Realität, sondern der Einbildung,
nicht der Ratio, sondern der Emotion.
Selbst wenn der Begriff noch geortet
werden könnte, so kaum das «Über» in
Bezug auf Fremdheit. Warum?

Jede Kultur ist eine Palette (man kann
es auch ein Püree nennen) von eingebürgerten,

eingekauften und nachgeahmten
Dingen und Werten. Das Wesen einer
Kultur ist ihre Mischung. So werden
denn selbst sogenannte typische Produkte

ihrem Ursprung nach zu Importen: der
Mais in der Bantukultur, der Espresso,
der Tee, das meiste bei unserem Essen,
oder unser Auto, selbst die Musik und
die Sprache Unser geistiges Leben ist
ein amorphes Durcheinander. Dennoch
will plötzlich eine bestimmte Schicht das
Eindeutige, fordert sie die unerbittliche
Konsequenz. Hans Magnus Enzensber-
ger sagt: «Je mürber die eigene Identität,

desto dringender das Verlangen nach
Eindeutigkeit.»

Was auffällt und einem zu denken gibt:
Die Warner vor der Überfremdung
reden kaum von fremden Waren, fremdem
Geld und fremden Konsumgütern; nur
der fremde Mensch passt ihnen nicht.
Überall in der Produktewerbung werden
Abwechslung und Vielfalt postuliert; sie
gehören wesentlich zum freien Wettbewerb;

bloss bei den Menschen muss alles
gleich und angeglichen sein: nur weiss,
nur rein, nur völkisch, nur Ruhe und
Ordnung. Wenn diese Pseudo-Kämpfer
ehrlich wären, müssten sie bei der
materiellen Kultur ansetzen von den McDonalds

und den Blue Jeans bis zum TV und
zum Jazz, vom Kaugummi bis Ja, bis
wohin? Denn alles ist entstanden und
wurde von Menschen übernommen,
verbreitet, integriert, erneut verändert, ak-
kulturiert und inkulturiert.

Interessant scheint die Beobachtung
zu sein, dass ein Produkt, das einen klaren

Besitzer hat, patentiert ist und
gehandelt wird, nicht in die Kategorie der
Überfremdung, sondern des freien
Wettbewerbs fällt. Da der Mensch anscheinend

nicht in dieses Dogma des freien
Wettbewerbs und Freihandels fällt, ist er
ein Störefried. Und wieder kommen wir
zum Kern dieser eigenartigen Sache mit
Fremdheit und Überfremdung.

Warum sollen ganze TV-Serien und
Oscar-Filme, Welteroberer wie multinationale

Firmen, AKWs und Giftmischer
nicht gefährlicher als etwa arme Schlukker

aus der Dritten Welt sein?
Wir sollten nicht mit gefälschten

Begriffen und Falsch-Werten-wie dem der
Überfremdung - verschleiernd uns
umnebeln. Es wäre ehrlicher, die Sache
beim Namen zu nennen. Es geht nämlich
gar nicht um Ängste und Furcht im
primären Bereich, sondern um Interessen
von bestimmten privilegierten Gruppen.
Genauso wie beim Lobbying geht es auch
im Bereich der Uberfremdungs-Stürmer
zu: Sie sagen das eine, und meinen etwas
anderes. Unsere Privilegierten wollen

208



Menschen aus der Dritten Welt oder
ärmeren Gegenden nicht; sie wollen nicht
teilen, keinen Anteil geben, keine Partner,

keine neue Weltwirtschaftsordnung,
genausowenig wie eine neue
Informationsordnung. Sie wollen weiterhin Raub
und Betrug und Übervorteilung zu ihren
Gunsten. Deshalb wird das Almosen
gefördert. Haben wir es erlebt, dass reiche
Menschen uns überfremden könnten?
Ein reicher Fussballer oder Tennisspieler,

ein Bankier oder Immobilienhengst
können sich stets einbürgern, ohne dass
aus der Gemeinde Widerspruch wegen
Überfremdung kommt.

Das sind die Realitäten. Sie müssen
uns zu denken geben. Es braucht gar keine

Kulturphilosophie zu «fremd» und
«Überfremdung» -bloss eine neue Deutung

(aus unserer Zeit heraus) des Klassen-

und Machtkampfes. Dass dem so ist,
zeigt etwa die Einbürgerung kritischer
Menschen wie Schriftsteller und Künstler,

die Fragen stellen, Opposition
wahrnehmen und echte Demokraten sind: Da
hat das Establishment Be-Denken, das
heisst sein «Denken» besteht aus
Abwehrgefühlen. Wer denkt und kritisch
ist, ist ein Nestbeschmutzer und daher
ein Fremder - und fremd soll er bleiben!

Es sei jedoch sofort gewarnt: Dieser
Krankheit erliegt jeder, der etwas besitzt
oder äusserlich erreicht hat. Deshalb
trifft sich so leicht der Arbeiter mit dem
Bankier, daher gehen Kolonialismus und
Rassismus so leicht ineinander über: er-
sterer mehr beim Reichen, letzterer als
Gefahr beim Kleinen und Armen. Daher
verbreiten sich unter der schweizerischen
Arbeiterschaft so rasch und grausam der
Rassismus und der sogenannte Fremden-
hass, und deshalb spielt die Klammer der
Gewerkschaft genauso schlecht wie die
Klammer des Christentums.

Wie in der Ökologie müsste inskünftig
auch in diesem Bereich gedacht und
gehandelt werden: Nicht auf Distanzen
kommt es an, sondern aufs Einbeziehen
in die Mitwelt. Der «Fremde» ist genauso

ein diskriminierender Begriff wie in

der Ökologie der «Schädling», das
«Ungeziefer» oder das «Unkraut». Nur
durch Vernetzung und Einbezug können
diese Fehl-Kategorien aus der Uberwelt
der Privilegierten und Eroberer eliminiert

werden. Hier kommt die Grenze
westlichen Denkens und Handelns
besonders deutlich an den Tag. Es muss uns
zur Sorge werden, wieder mehrdimensional,

das heisst in Verbindungen,
Beziehungen, Verknüpfungen oder Vernetzungen

zu denken, dialektisch übers
Kreuz, quer und widersprüchlich. Nur so
fangen wir Realität ein. So gestalten wir
wieder eine lebbare Gesellschaft. Nicht
durch Ausschliessen, sondern durch Ein-
schliessen; endlich auf Menschen bezogen

und nicht auf Besitz und Konsumgüter;
nicht auf Handel, sondern auf die

Kunst der Lebensgestaltung.
Wissen allein genügt nicht; wichtiger

ist das Teilen und Anteil geben und
nehmen. Schicksalsgemeinschaften in einem
Öko-Sozialsystem zu bilden, ist die Aufgabe

der Gegenwart, um Zukunft im
humanistischen Sinn zu schaffen. Frei-Sinn
und Frei-Handel bewirken so etwas nicht
mehr; noch weniger der Rechtsstaat mit
Ruhe und Ordnung. Niemand findet
Identität beim Rückwärtsgehen in Welten

hinein, die es nie weder rein noch
vertraut gab. Jede neue Identität kommt nur
in der Konfrontation zustande, und eigen
wird nur das, was einer als eigen
erkämpft und sich integriert. Identität
hängt mit Identifikation zusammen, sie
bedeutet letztlich ein Ja- oder Nein-Sagen

zu sozialen Wirklichkeiten. Genauso
wie der Mann die Frau und die Frau den
Mann sucht, muss der Mensch das Andere

suchen, damit er zum Menschen wird.
Überfremdung ist ein kolonialer

Begriff: nach einer Unabhängigkeitserklärung
rächt sich der Kolonialist durch die

Erklärung der Fremdheit. Vor
Überfremdung fürchtet sich bloss der
Besitzende; wer nichts besitzt, ist überall
zuhause. Das muss zu denken geben.

209


	Was dem Menschen fremd ist : ein falsch eingeordneter Begriff wird heimgebracht

