
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 6

Artikel: Feindesliebe

Autor: Ordnung, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carl Ordnung

Feindesliebe

Carl Ordnung, der auch schon in den «Neuen Wegen» zu Wort kam, ist Sekretär der Chrbtlichen
Friedenskonferenz für die DDR, wbsenschaftlicher Mitarbeiter der dortigen CDU und methodi-
stbcher Laienprediger. In letzterer Eigenschaft begegnen wir ihm hier. Er hielt eine Predigt in
Suhl. Dort, im Süden der DDR, fand vor einiger Zeit ein Friedensseminar statt. Die Teilnehmer
feierten mit der Gemeinde zusammen den Sonntagsgottesdienst.

Man muss die Predigt langsam lesen. Der Tonfall bt vertraut, Kirchensprache, nirgends mo-
dbch herausgeputzt. Der Bibeltext wird im altertümlichen Lutherdeutsch zitiert, von Sodom und
Gomorrha ist die Rede und von den Christen, die von staatlichen Stellen gelegentlich benachteiligt

werden. In unserer Redaktionskommbsion war die Reaktion zunächst kühl: Nichts Neues.
Nun, neu vielleicht nicht, aberpräzb, wenn man die Situation bei den Evangelischen in der DDR
auch nur ein wenig kennt. Und freimütig: «der derzeitige Zustand unserer Kirchen bt nicht
ermutigend.» Er kritisiert das geläufige kirchliche Reden von der Feindesliebe. Er wirbt darum, dass
die Christen, die eine Zurücksetzung erfahren, nicht bitter reagieren, sondern mit Freundlichkeit,
mit Feindesliebe eben. Er spricht als einer, der überzeugter Christ bt und sich als solcher
entschlossen hat, die staatliche Ordnung verantwortlich mitzutragen. Er spricht nicht von aussen,
sondern als einer, der die Spannung in sich selbst austrägt. Hans-Adam Ritter

Als Ernesto Cardenal eines Sonntags seiner

Gemeinde in Solentiname den zweiten

Teil des Lukas-Textes 6,20—31 über
die Feindesliebe vorliest, beginnt nicht
wie sonst sofort ein intensives Gespräch.
Es folgt ein langes Schweigen. In dem
Buch «Das Evangelium der Bauern von
Solentiname» berichtet Cardenal
darüber: «Niemand spricht. Wir hören das
Lachen der Kinder, die in der Kirche
spielen und draussen das Geräusch der
Wellen. Ich frage, ob jemand etwas zu
sagen hat. -Alle bleiben still. -Was meinst
Du, Laureano? Hast du keine Lust zu
reden? -Er lächelt und sagt: Nein, ich habe
keine Lust zu reden; dieser Quatsch ist
mir zu dunkel. Blödsinn ist das.»

In der Tat, dieses Wort von der
Feindesliebe kann einem die Sprache
verschlagen. Was uns hier berichtet wird, ist
die ehrliche Reaktion eines Menschen,
der diesen Text nicht nur als fromme
Floskel hört, der ihn ernst nimmt.

In unseren Kirchen und Gemeinden
wird ziemlich oft auf dieses Jesus-Wort
verwiesen. Aber ich habe dabei noch nie
eine solche Reaktion erlebt. Im Gegenteil!

Vielen von uns scheint das einzugehen
wie Öl.

Wir leben in einem Land, in dem
Menschen - zumeist solche, die zur politischen

Führungskraft gehören - ganz
offen sagen, dass sie den imperialistischen
Feind hassen. Sie nennen ihre Gründe
dafür und meinen, dass es notwendig sei,
in Schule und Armee zu solchem Hass zu
erziehen. So scheint das Wort von der
Feindesliebe gar nicht uns zu betreffen,
sondern jene anderen. Deshalb geben
wir es gleich weiter an sie. Und überdies
liefert es uns die Begründung dafür, dass
wir nicht voll und ganz mitmachen können

bei den nicht leichten und häufig sehr
unbequemen Mühen um eine sozialistische

Gesellschaft.
Das ist unsere Situation: Das Wort von

165



der Feindesliebe benutzen wir dazu, uns
von anderen zu distanzieren.

In der Bibel ist beinahe 300mal von
Feinden und Feindschaft die Rede,
besonders im Alten, aber auch im Neuen
Testament, allein 75mal in den Psalmen.
Die Bibel kennt weder ein ausdrückliches

Hassgebot noch ein Hassverbot.
Feindschaft scheint für sie etwas
«Normales» im Leben der Menschen und Völker

zu sein. Feindesliebe, zu der nur dreimal

(im Matthäus- und Lukasevangelium)

aufgefordert wird, setzt den Tatbestand

der Feindschaft voraus. Sie ist das
Aussergewöhnliche.

Die Worte der Bibel, die wir mit «Liebe»

und «Hass» wiedergeben, sind in den
meisten Fällen nicht so stark und einseitig

gefühlsgeladen wie im Deutschen.
Feindesliebe meint nicht, dass man Feinde

sympathisch finden soll, sondern dass

man ihr Lebensrecht achtet. Ähnlich ist
es mit dem Hass. Wenn Jesus sagt: Wer
nicht hasst Vater, Mutter, Weib, Kinder,
Brüder, Schwestern und dazu sein eigenes

Leben, der kann nicht mein Jünger
sein (Lk 14,26), dann will er nicht, dass
wir ein Gefühl des Abscheus entwickeln,
sondern dass wir Bindungen aufgeben
und auf Distanz gehen um seinetwillen,
um des Reiches Gottes willen.

Jesu Ruf zur Feindesliebe ist nicht ein
Gebot, das den Zehn Geboten zuzuordnen

wäre. Die Zehn Gebote sind Grundregeln

menschlichen Zusammenlebens.
Wo sie verletzt werden, leidet menschliche

Gemeinschaft Schaden. Aber in
diesem Falle wendet sich Jesus nicht an alle
Menschen. Er spricht seine Jünger an
(6,20). Ihnen sagt er: Liebet eure Feinde
(6,27). Wir sind gemeint. Wir entstellen
Jesu Ruf, wenn wir ihn an andere weitergeben

und daraus ein allgemeines
Feindesliebe-Gebot machen.

Wer sind die Feinde der Jünger? Es
sind diejenigen, die die Jünger hassen,
verfolgen, beleidigen (6,22; 27; 28). Und
die dies alles tun, weil die Jünger die
Botschaft Jesu vom nahe herbeigekommenen

Gottesreich weitergeben. Die Feind¬

schaft, um die es hier primär geht, ist
nicht eine Feindschaft zwischen Völkern
oder Rassen und Klassen; es ist eine
Feindschaft, die aus der Ablehnung der
frohen Botschaft Jesu erwächst.

Gibt es so etwas heute noch? Ich denke
schon. Ich kenne eine Anzahl von Christen,

die sich beklagen, dass sie oder ihre
Kinder Zurücksetzungen erfahren im
Berufsleben und bei der Ausbildung. Ich
weiss, dass in vielen Fällen mangelnde
fachliche oder politische Qualifizierung
der Grund dafür ist. Ich kenne aber auch
Fälle, wo das geschieht, weil der oder die
Betreffende Christ ist und sich zu Jesus
hält. Ich habe das auch selbst erfahren.
Deshalb weiss ich, dass es nicht so
einfach ist, solche Situationen zu bewältigen,

dass man schnell bitter wird und seine

wirklichen oder vermeintlichen Rechte

einklagen will. Und dann passiert es
auch, dass man mit dieser Klage zu Jesus
selbst kommt.

Seine Antwort steht im Neuen Testament:

Gratuliere! sagt er. Das ist der
Sinn der Seligpreisung. Herzlichen
Glückwunsch, dass du das erlebst. Das
ist ein Zeichen dafür, dass du mein Jünger

bist. «Selig seid ihr, so euch die
Menschen hassen und euch ausstossen und
verwerfen euren Namen als einen bösen
um des Menschensohnes willen» (6,22).
Und deshalb: «Tut wohl denen, die euch
hassen; segnet, die euch fluchen; bittet
für die, so euch beleidigen» (6,27f.). Also

nicht Verbitterung und Beschimpfung,

sondern Freundlichkeit und Wohltun

denen, die diesen Jesus und seine
Sache nicht mögen, das ist das, was mit dem
Wort Feindesliebe gemeint ist.

Was würde das für unser Land bedeuten,

wenn es uns Christen geschenkt würde,

in solchen Situationen so zu reagieren?

Wir beklagen oft, dass das Evangelium

in unserer Umgebung so wenig
gehört wird. Wundert uns das eigentlich,
wenn wir es selbst nicht ernst nehmen
und in solchen Situationen nicht anders
reagieren als die meisten anderen?

Jesu Ruf zur Feindesliebe hat noch ei-

166



nen anderen Aspekt. Er will einer
Verengung der Nächstenliebe wehren.
«Wenn ihr nur liebet, die euch lieben.
das tun die Sünder auch» (6,32f.). Alle
Menschen sind einzubeziehen. Der Ruf
nach Feindesliebe gewinnt besonders
heute eine globale Dimension und eine
immer grössere Bedeutung für die Politik.

Er will das Gesetz der Vergeltung
durchbrechen, das zeitweilig in der
Geschichte funktioniert hat. Aber heute
haben Menschen so viel Zerstörungskraft
angehäuft, dass die Menschheit vernichtet

wird, wenn es nicht gelingt, den
Teufelskreis des «Auge um Auge, Zahn um
Zahn» zu durchbrechen. Ich bin dankbar
dafür, dass einige junge Leute auf unserer

Tagung nicht müde wurden, uns daran

zu erinnern.
Wie können wir helfen, diesen

Teufelskreis zu durchbrechen? Ich bin der
Überzeugung, dass der Gemeinde Jesu
Christi dabei eine wichtige Rolle zufällt.
Sie könnte demonstrieren, dass Feindesliebe

eine menschliche und geschichtliche

Möglichkeit ist. Sie könnte durch ihre

eigene Praxis den Boden dafür bereiten.

Dazu würde es auch gehören, dass

jeder einzelne Christ in dem beschriebenen
Sinne Feindesliebe praktizierte.

Freilich, der derzeitige Zustand unserer

Kirchen ist nicht ermutigend. Wie
wenig Geisteskraft, Freude und Freimut
gehen von ihnen aus! Wie oft ersticken
Ressentiments und Provinzialismus die
prophetische Stimme! Dafür sind nicht
nur die Theologen und Prediger
verantwortlich, sondern auch die Gemeinde
selbst. In unserem Text werden die Jünger

nicht nur beglückwünscht, wenn sie
um des Menschensohnes willen leiden.
Sie werden auch gewarnt: «Wehe euch,
wenn euch jedermann wohlredet!
Desgleichen taten ihre Väter den falschen
Propheten auch» (6,26). Das ist ein
Weheruf über die Verkündiger des Evangeliums,

die so predigen, dass sie hinterher
gelobt werden. Viele von denen, die am
Sonntag unter der Kanzel sitzen, möchten

gern in ihrem traditionellen Ver¬

ständnis von Christsein, in ihrer Scheu
vor Verantwortung für die Welt, in ihrer
Haltung angeblicher Weltüberlegenheit
bestätigt werden. Wer da Zugeständnisse
macht, wird zu einem falschen Propheten.

Und wer kann sich schon ganz dem
Zwang entziehen, der von einer solchen
Zuhörerschar ausgeht.

Ich denke in letzter Zeit häufig über
jenes grelle Warnsignal nach, das im 18.
und 19. Kapitel des ersten Mosebuches
aufgerichtet ist: der Untergang der Städte

Sodom und Gomorrha. Ungerechtigkeit
und Ausschweifung ziehen das

Gericht herbei. Aber Abraham bittet für sie,
und Gott lässt mit sich handeln: Wenn
zehn Gerechte in den beiden grossen
Städten gefunden werden, dann soll
Gnade vor Recht ergehen. Sie werden
nicht gefunden. Die beiden Städte gehen
unter im Feuersturm - nicht weil ihre
Sünde so gross war, dass sie zum Himmel
schrie, sondern weil es keine zehn
Gerechten in ihnen gab. Wenn unsere Welt
zugrundegehen sollte, dann nicht wegen
des Rüstungswettlaufes und der Zerstörung

der Natur, sondern wegen der
Untreue der Gemeinde Jesu Christi. Das ist
es!

Wir gefallen uns oft in der Haltung,
dass wir doch gar nichts tun können
angesichts der der Menschheit drohenden
Gefahren. Stimmt das wirklich? Hat
nicht die Gemeinde Jesu Christi einen
Auftrag, den nur sie erfüllen kann? Die
Liebe zu der gottfernen und gottfeindlichen

Welt, die Feindesliebe, steht im
Zentrum dieses Auftrages. Der Gott, der
seinen Sohn für seine Feinde opferte, sei
uns barmherzig und gnädig. Amen.

167


	Feindesliebe

