
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 5

Artikel: Die philippinische Revolution als theologisches Ereignis

Autor: Steiner, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12 Vgl. D. Solle, Die Wahrheit ist konkret, Olten
1967, bes. das Vorwort.
13 Zwar wird das Thema Götzendienst in der
Instruktion II angesprochen (Nr. 39); die
gesellschaftspolitische Brisanz, die in diesem theologischen

Ansatz enthalten ist und die etwa F.J.
Hinkelammert, Die ideologischen Waffen des Todes, Freiburg

(Schweiz)/Münster 1985, aufzeigt, bleibt dabei

allerdings ausgeblendet.

14 Vgl. E. Dussel, Herrschaft - Befreiung. Ein
veränderter theologischer Diskurs, in: ders.,
Herrschaft und Befreiung, Freiburg (Schweiz) 1985,
S. 19-43.
15 Vgl. E. Dussel, La religion: comò supraestruc-
tura y comò infraestructura, in: ders., Religion, Mexico

1977, bes. S. 48—51 (La religion de laexterio-
ridad. Ateismo y antifetichismo).

Toni Steiner

Die philippinische Revolution
als theologisches Ereignis

Ich weilte von Ende Februar bis Mitte
März 1986 auf den Philippinen: Es waren

für mich sehr dichte Tage. Am Vortag

meiner Ankunft in Manila hatte
Präsident Marcos unter dem Druck der
Ereignisse das Land verlassen. In unzähligen

Gesprächen und Begegnungen
bekam ich mit, was sich in den vorausgehenden

Wochen abgespielt hatte. Darüber

will ich hier nicht berichten *. Ich
möchte vielmehr versuchen, ein paar
Überlegungen zu formulieren, die durch
die philippinischen Ereignisse bei mir als
Theologen in Gang gebracht wurden. Ich
muss gestehen, diese Ereignisse haben
mich wie bisher noch kein politisches
Geschehen theologisch betroffen gemacht.
Wenn ich hier meine unfertigen Gedanken

veröffentliche, dann deshalb, weil
ich auch andere dazu anregen möchte,
über diese (wie auch andere) Ereignisse
nachzudenken und so die Geschichte neu
in den Glauben miteinzubeziehen.

Eine Erfahrung von Heilsgeschichte
Sehr viele Filipinos haben den Sturz von
Marcos und die Übernahme der politi-

* Vgl. dazu meinen Artikel «Philippinische Oster-
erfahrung: People's Power», in: Schweizerische
Kirchenzeitung 14/1986 (3. April), S. 216-218.

sehen Führung des Landes durch Corazon

Aquino auf Gottes Eingreifen
zurückgeführt. «Es war ein Wunder!» habe
ich sehr oft gehört. «Gott hat uns diese
Befreiung geschenkt. Gott hat verhindert,

dass es zu Gewaltausbruch und
Blutvergiessen kam.» Die Filipinos glauben

also, dass sie in unseren Tagen
Heilsgeschichte erfahren haben, und zwar
nicht nur als Einzelne, sondern auch als

ganzes Volk. Unzählige Frauen und
Männer, die an den Ereignissen mitwirkten,

indem sie mitfieberten, beteten, auf
die Strasse gingen. machten die
Erfahrung, dass sich Gott auf ihre Seite
stellte. Diese Erfahrung hat ihrem Glauben

eine neue Dimension gegeben: Gott
kümmert sich um das ganze Leben der
Menschen, auch um ihre Würde und
Freiheit, um Gerechtigkeit und Wahrheit
in den gesellschaftlichen Verhältnissen.
Er mischt also auch in gesellschaftspolitischen

Zusammenhängen mit. Trotz oder

- vielleicht besser — mit dem ganzen
traditionellen katholischen Volksglauben,
der weitverbreiteten Sakramentenfrömmigkeit

und Heiligenverehrung, besonders

der «blessed Virgin Mary», haben
die Filipinos einen Blick für Gottes
befreiendes Handeln unter ihnen gewonnen.

145



Ich hoffe, dass die philippinische Kirche

sorgfältig mit dieser Erfahrung
umgeht: Raum gibt für das Staunen und
Loben, aber auch für die Erinnerung. Wie
Israel es mit seinen Befreiungserfahrungen

hielt, so sollten es auch die Filipinos
tun: in Erinnerung rufen, was anfangs
1986 geschah, und daraus lernen, selbst
wenn vielleicht spätere Entwicklungen
alles Gewonnene wieder zu verdüstern
und zuzudecken scheinen.

Aber auch die übrige Kirche müsste
sich von den Filipinos erzählen und sich
von ihnen im eigenen Glauben und Hoffen

beeinflussen und ermutigen lassen.
Was die Filipinos erfahren haben, ist
nicht nur ein Geschenk an sie, sondern
auch an uns alle heute. Es ist ein «Zeichen

der Zeit», das uns zeigt, dass und
wie Gott heute wirkt. Haben wir nicht
allen Grund, darauf zu achten, wir, die wir
uns als Christen oft so orientierungslos
fühlen?

Gottes Macht auf Seiten des Volkes
Gottes mächtiges Eingreifen fiel nicht
vom Himmel. Man sprach auch nicht von
einem «Wunder», um eine Palastrevolte
oder die Auswechslung politischer Führer

zu legitimieren. Auf den Philippinen
war die Erfahrung von Gottes Macht
(God's power) ganz eng verwoben mit
der Mobilisierung der breiten Bevölkerung.

«People's power» wurde zu einem
Schlüsselbegriff. Ein hervorstechendes
Merkmal der philippinischen Revolution
ist nämlich die Beteiligung des Volkes:
Es waren nicht bestimmte organisierte
Gruppen wie Parteien, Gewerkschaften,
Kirchen oder Verbände, die Leute von
oben herab aufboten und einsetzten; es
waren die Leute selbst, die sich in Bewegung

setzten. Die Bewegung, die Glut
kam von unten. Die spontane, freiwillige
Beteiligung von Hunderttausenden hatte
etwas Wunderbares.

Der Begriff «Volk», in dem alle
Einzelnen in ihrer Eigenart und Vielfalt
respektiert und auf ihre Zusammengehörigkeit

angesprochen sind, wurde zu ei¬

ner dichten Erfahrung. Ich denke, dass
die Filipinos einen neuen Sinn gewonnen
haben für das, was «Volk Gottes» heisst.
Jahrhundertelang waren sie zurückgesetzt,

verwaltet, manipuliert und
ausgebeutet worden. Im Verlauf der jüngsten
Ereignisse wurde das Volk aber zu einem
aktiven Subjekt seiner Geschichte. Ist es
Israel, dessen Befreiungserfahrungen
uns in der Bibel erzählt werden, nicht
auch so ergangen? Es waren nicht
Pharaonen und Kaiser, nicht Könige, Generäle

und Armeen, die Israels grundlegende
Gotteserfahrungen leiteten, sondern

Volksbewegungen von Familien, Gruppen

und Stämmen, die Israel zu
Schlüsselerfahrungen seiner von Gott gewirkten
Geschichte verhalfen. Das gilt von Abraham

bis zur Jesusbewegung und zur
urchristlichen Kirche.

In dieser Volksbewegung schien mir
die schöpferische Gegenwart des Geistes
Gottes am Werk zu sein. Früchte dieses
Geistes sind ja Gebet, Mut, Offenheit,
Kommunikation, Phantasie, gemeinsames

Tun, Geduld, Ausharren, trotz allem
Glauben, Hoffen und Lieben. Und gerade

solches ereignete sich während der
philippinischen Revolution an unzähligen

Fronten. Vor allem wurde diese
Geistesgegenwart in der offensiven
Gewaltlosigkeit sichtbar, welche die philippinische

Revolution auszeichnet.
Könnte diese Erfahrung von «God's

power in people's power» uns und die
ganze Kirche nicht dazu ermutigen,
weniger den Mächtigen dieser Welt und
ihren Strategien, Technologien und Armeen

zu trauen als vielmehr den Bewegungen,
die vom Volk ausgehen? Gottes

Macht zeigt sich auch nach der biblischen
Überlieferung eher auf seiten des Volkes,

der Armen, als in den Ministerien
und Ämtern der Regierenden und
Hierarchien. Auch scheint mir, die philippinische

Revolution könnte uns den Blick
schärfen für die Waffen des Geistes, die
Gott uns heute in die Hand geben will.
Ich denke, es sind andere als die, welche
in unseren Waffendepots bereitstehen

146



oder in den Forschungszentren und
Planungsbüros unserer Wirtschaft ausgeheckt

werden.

Offensive Gewaltlosigkeit
Die Filipinos haben durchaus einen
Kampf geführt. Marcos hat nur aufgrund
massiven Drucks seinen Posten verlassen
und sich ins Ausland abgesetzt. Diesen
Kampf aber hat das philippinische Volk
nicht mit automatischen Waffen, Granaten

und Panzern geführt, sondern in
offensiver Gewaltlosigkeit. Ihre
«Kampfhandlungen» waren: untereinander
Kontakt aufnehmen, Geschäfte boykottieren,

auf die Strasse gehen, amtlichen
Anordnungen nicht gehorchen, hinstehen

und sich nicht vor dem Druck der
Einschüchterung und militärischen
Bedrohung zurückziehen, sich vor Panzern
niedersetzen, einander zulächeln, Essen
und Trinken anbieten, Freunde mit dem
eigenen Körper schützen und Feinden
freundlich entgegentreten, miteinander
singen und beten, viel beten. Hunderttausende

von Filipinos haben in diesem
Kampf sich eingemischt, gewaltlos
Widerstand geleistet und dabei ihr Leben
aufs Spiel gesetzt. Sie taten es nicht
leichtsinnig, sondern im Vertrauen, dass
sie durch diesen Kampf die Gegner
zermürben, ja umstimmen könnten. Den
Filipinos ist es gelungen, einen politischen
Kampf zu führen und zu gewinnen, der
sich von der Bergpredigt inspirieren liess.
Müssten uns Christen nicht im Blick auf
die vielen Fronten, an denen heute der
Kampf unausweichlich ist, neue Lichter
aufgehen?

Der Anteil der Menschen
am Reich Gottes
Für mich ist die philippinische Revolution

kein rein politisches, sondern auch
ein theologisches Ereignis. Sie geht uns
in unserem christlichen Glauben an. Ich
wage sie mit dem Reich Gottes in Beziehung

zu bringen. Das verleitet mich nicht
zur naiven Annahme, auf den Philippinen

sei jetzt das Reich Gottes angebrochen.

Es lässt sich ja nie herbeiführen,
definitiv aufrichten und institutionalisieren.

Aber es ist im Kommen und vermag
immer wieder das Heute «jetzt schon» zu
bestimmen, auch wenn es «noch nicht»
da ist. Im wechselnden Verlauf menschlicher

Geschichte kann es ereignishaft
durchschlagen. Und ich denke auch, die
Menschen haben einen entscheidenden
Anteil daran. Von solchen Geschichtsmomenten

erzählt die biblische Überlieferung.

Wir sollten sie aber auch in unserer

heutigen Geschichte wahrnehmen
und fruchtbar machen.

Noch manch andere theologische
Beobachtungen und Überlegungen Hessen
sich aufgrund der philippinischen Revolution

anstellen. So wäre es interessant,
dem Verhältnis von Volk (mit seinen
Basisbewegungen) und Kirchenführung
nachzugehen oder das Verhältnis von
christlichem Glauben und Politik zu
vertiefen. Bestimmt wäre es auch lohnend,
zu prüfen, welches Licht auf aktuelle
Ereignisse fällt, wenn man sie mit
biblischen Modellen in Verbindung bringt
und sie sozusagen mit einer biblischen
Brille liest. Ich hoffe, andere denken da
mit und schreiben weiter.

Trotz der momentanen politischen «Flitterwochen» auf den Philippinen hat das verarmte Volk
nur wenig mehr Bewegungsfreiheit. Die Interessen der traditionellen Elite, Oligarchie und der
USA sind zu stark, um die langersehnte Befreiung des Volkes von Hunger, Unterdrückung,
Ausbeutung und ausländbcher Abhängigkeit zuzulassen Der Kampfdesphilippinbchen Volkes
für eine gerechte, selbstbestimmte Zukunft hat unsere aktive Solidarität weiterhin bitter nötig.

(Joe Schelbert/Thomas Weishaupt, Halbbatziger Neuanfang, in: mosquito, 4/1986)

147


	Die philippinische Revolution als theologisches Ereignis

