Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 5

Artikel: Zur neuen vatikanischen Instruktion tber die christliche Freiheit und die
Befreiung

Autor: Flohr, Florian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143260

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Florian Flohr

Zur neuen vatikanischen Instruktion
iiber die christliche Freiheit und die Befreiung

Wenn man die Vorgeschichte und die
Diskussion der «Instruktion der Kongre-
gation fiir die Glaubenslehre tiber einige
Aspekte der ,Theologie der Befreiung‘»
mitverfolgt hat!, so ist man natiirlich ge-
spannt, wie denn die Auseinanderset-
zung mit der Befreiungstheologie in der
neuen «Instruktion der Kongregation fiir
die Glaubenslehre iiber die christliche
Freiheit und die Befreiung»? fortgesetzt
wird. Im Laufe der Lektiire habe ich je-
doch gemerkt, dass man den falschen
hermeneutischen Schliissel zur Hand
nimmt, wenn man die Instruktion II als
Fortfiihrung der Instruktion I, d.h. als
polemische Abrechnung mit der Befrei-
ungstheologie, liest. Schon allein vom
Stil her sucht man vergeblich nach jenem
suggestiv-denunziatorischen Ton, mit
dem die Instruktion I den Popanz einer
vulgidrmarxistischen Befreiungstheologie
aufbaute, um diesen dann aus der siche-
ren Warte des Lehramtes machtvoll ab-
zuschiessen.

Die theologische Reflexion als solche
wird in der Instruktion II iiberhaupt nur
ganz am Rande thematisiert (70, 98). Es
geht hier nicht um die (lateinamerikani-
sche) Befreiungstheologie, ihre Voraus-
setzungen und Methoden; vielmehr will
die Glaubenskongregation «die grundle-
genden Elemente der christlichen Lehre
iber Freiheit und Befreiung klar vorstel-
len» (2), und zwar ausgehend von einer
durchaus positiven Einstellung zu der
«starken Sehnsucht nach Befreiung, die
unsere Welt bewegt» (2). Das neue Do-
kument dhnelt in seiner Art viel eher
Konzilsdokumenten und Sozialenzykli-
ken — mit denen die Befreiungstheologie

140

immer gut arbeiten konnte? — als Kampf-
schriften wie denjenigen von Ratzinger*
oder Hoffner?, die nur auf Konfrontation
bzw. Destruktion angelegt sind. Deshalb
enthalt die Instruktion IT auch wesentlich
mehr positive Ankniipfungspunkte als
die Instruktion I.

Anderseits sind damit natiirlich nicht
alle Probleme zwischen dem romischen
Lehramt und den Christen ausgeraumt,
die in der Befreiungspraxis stehen und
Befreiungstheologie  betreiben. Die
Herausforderung der lateinamerikani-
schen Befreiungstheologie wirkt weiter;
ihr kritischer und innovatorischer An-
spruch ist mit der Instruktion II keines-
wegs abgegolten.

Ich mochte im folgenden beide Aspek-
te der Lektiire — positive Ankniipfungs-
punkte im Dokument fiir befreiende
Theologie und kritische Anfragen an das
Dokument aus befreiungstheologischer
Sicht — an einigen Beispielen verdeutli-
chen.

1. Ankniipfungspunkte

Man darf nicht erwarten, dass ein lehr-
amtliches Dokument plotzlich wesentli-
che Neuerungen gegeniiber der bisheri-
gen Tradition bringt. In einer Zeit, in der
einflussreiche Kreise der Kirche aus-
driicklich die Restauration zu ihrem Pro-
gramm gemacht haben, ist es aber den-
noch wertvoll, wenn offene und fort-
schrittliche Aussagen aus fritherer Zeit
aufgegriffen und dadurch bekriftigt bzw.
verstarkt und ausgebaut werden. Einer
kritischen Theologie im Dienst befreien-
der Praxis stellt sich dabei die Aufgabe,,
mit solchem Material produktiv umzuge-



hen und das Terrain nicht den restrikti-
ven Interpretationen jener theologischen
und politischen Kreise zu iberlassen, die
an der Erhaltung des Status quo interes-
siert sind.

a) Der Mensch als soziales Wesen
und die Bedeutung der Strukturen

Schon das II. Vatikanum wies in dieser
wichtigen anthropologischen Fragestel-
lung einen klaren Weg: «Der Mensch ist
. . . aus seiner innersten Natur ein gesell-
schaftliches Wesen . . .»° Die Instruktion
greift diese Perspektive auf und formu-
liert sie weiter aus: «Eine gerechte Sozial-
ordnung bietet dem Menschen eine uner-
setzliche Hilfe fiir die Verwirklichung sei-
ner freien Personlichkeit. Dagegen ist ei-
ne ungerechte Sozialordnung eine Be-
drohung und ein Hindernis, die sein
Schicksal beeintridchtigen kénnen» (32,
Hervorhebung von F.F.). Das Bild vom
isolierten Individuum, das unbehelligt
von gesellschaftlichen Verhiltnissen sei-
nen Weg zur iibernatiirlichen Bestim-
mung geht, ist also genau so pass€ wie der
Mythos vom «Schneeballsystem» der
vielen individuellen Bekehrungen, die
schliesslich zur Lawine einer umfassen-
den Veridnderung heranwachsen. Nein,
menschliche Freiheit erfordert «Bedin-
gungen wirtschaftlicher, sozialer, politi-
scher und kultureller Art» (1), und, um
diese Bedingungen zu schaffen, muss
man sich «zugleich um die Bekehrung
der Herzen und um die Verbesserung der
Strukturen bemiihen» (75). Keine Frage
also, dass zur Sendung der Christen we-
sentlich eine gesellschaftliche Dimension
hinzugehort; keine Frage auch, dass es
einer gut fundierten Analyse bedarf, um
festzustellen, welche Strukturen dem
Menschen dienen und welche Ungerech-
tigkeiten hervorbringen und «von der
Siinde gekennzeichnet sind» (74).
Besonders wichtig scheint mir, dass die
Instruktion II alle Strukturen und Syste-
me fiir verdnderbar und daher der Ver-
antwortung der Menschen unterstellt er-
kldrt (74); der Vergotzung von vermeint-

lichen Sachzwéngen und wirtschaftlichen
Gesetzmassigkeiten ist damit der Riegel
geschoben, und sie kOnnen als das ent-
larvt werden, was sie sind: Ausdruck der
gesellschaftlichen Interessen der Herr-
schenden oder — im schlimmeren Fall —
der Mechanismen, die auch die selbster-
nannten Manager unseres Systems nicht
mehr im Griff haben. Strukturen, die
Menschenleben und Menschenwiirde
zerstoren, diirfen und miissen als «sozia-
le Siinde» gebrandmarkt (54, 75) und
verdandert werden: ein wichtiges befrei-
ungstheologisches Forschungs- und Ar-
beitsprogramm auch fiir Europa.

b) Die kirchliche Soziallehre
als offenes System

Die Instruktion I und Kardinal Hoffner
haben versucht, die kirchliche Sozialleh-
re als Gegner der Theologie der Befrei-
ung bzw. als deren iibergeordnete In-
stanz zu interpretieren. Das neue Doku-
ment hélt gleich zu Beginn des entspre-
chenden Kapitels fest, dass es von seiten
der Soziallehre gar keine starre Frontli-
nie geben kann, weil sie sich «entspre-
chend den wechselnden Umstanden der
Geschichte ... entwickelt», also «kein
geschlossenes System bildet, sondern
stets offen bleibt fiir neue Fragen, die
sich stidndig stellen; sie erfordert den Bei-
trag jeglicher Begabungen, Erfahrungen
und Kompetenzen» (72).

So bieten sich aus der Sicht einer be-
freienden Theologie eine Menge ausbau-
fahiger Ansatze zu wichtigen Praxis- und
Reflexionsfeldern. Wenn z.B. die Krite-
rien der Instruktion fiir eine gerechte Ar-
beitswelt — Vorrang der Arbeit vor dem
Kapital, universelle Bestimmung der
Giiter, Recht auf Arbeit, Arbeitslohn als
Bediirfnislohn, Arbeit als Ausdruck der
Personlichkeit (84—86) — konsequent
weitergedacht oder das «Gebot der Ge-
rechtigkeit, vor der Steigerung des Pro-
fits das Wohl der Arbeiter zu beachten»
(87), streng angewandt wiirden, so steck-
te darin auch und gerade fiir das hochin-
dustrialisierte Westeuropa erheblicher ge-

141



sellschaftspolitischer Sprengstoff. Ganz
in der Linie der Befreiungstheologie wird

also die — reaktiondren Interessen ent-

stammende — Frontlinie zwischen katho-
lischer Soziallehre und Theologie der
Befreiung durchbrochen und die gegen-
seitige Befruchtung der beiden offenen
Systeme ermutigt®,

¢) Kulturrevolution als Aufgabe
christlicher Nachfolgepraxis

Ich war iiberrascht, in der Instruktion II
eine durchaus politisch zu nennende In-
terpretation des Lebens Jesu zu finden:
«Das Leben Jesu von Nazaret . . . bietet
uns das lebendige Beispiel und das Prin-
zip fur die radikale kulturelle Umwand-
lung, die notwendig ist, um die grossen
Probleme zu losen, die unsere Zeit zu be-
waltigen hat» (82). Kultur ist dabei ein so
weiter Begriff, dass sowohl der 6konomi-
sche Bereich — Vorrang der Arbeit vor
dem Kapital (84) — als auch die politische
Ebene — Mitbeteiligung aller im sozialen
und politischem System (95) — wie
schliesslich das kulturelle Leben im en-
geren Sinn — gleicher Zugang zur Kultur
(92, 93) und Recht auf Erziechung (94,
95) — darunter gefasst werden. So wer-
den die Christen und die Theologen indi-
rekt zu einer umfassenden politischen
Hermeneutik des Lebens Jesu ermun-
tert. Es wird eine Briicke zwischen Jesus
und der christlichen Gemeinde geschla-
gen, die sich nicht auf dogmatische For-
meln oder spiritualistische Gefihlsre-
gungen stiitzt, sondern auf der Praxis der
Nachfolge auch und gerade in ihrer poli-
tischen Dimension beruht. Es ware viel
erreicht, wenn dieses Verstandnis der Je-
susbeziehung sich im Alltag und in der
Aufgabenstellung von Pfarreien und
christlichen Gruppen gegen ein allzu kir-
chenzentriertes und biirgerlich-ange-
passtes Deutungsmuster durchsetzen
konnte. Das «Evangelium der Bauern
von Solentiname» oder der Bauernkate-
chismus «Vamos Caminando» sind je-
denfalls mustergiiltige Beispiele fiir die
Artund Weise, wie die Instruktion IT hier

142

das Leben Jesu gedeutet und ernstge-
nommen schen will®.

2. Anfragen

Trotz dieser und mancher anderer positi-
ven Anknupfungspunkte im neuen Do-
kument bleiben grundlegende Fragen
bestehen, die eine christliche Befreiungs-
praxis betreffen. Die folgenden Anfra-
gen sollen zeigen, dass das kirchliche
Lehramt mit dieser Instruktion die Be-
freiungstheologie als Sprachrohr der Ar-
men und Unterdriickten keineswegs
uberfliissig gemacht hat, sondern dass die
«Thedlogie aus der Praxis des Volkes»'°
weiterhin als prophetische Stimme und
als Sauerteig der Verdanderung in Kirche
und Gesellschaft notwendig bleiben
wird.

a) Was ist Wahrheit?

Die skeptische Frage des Pilatus an die
konkrete und revolutiondre Wahrheit
der Botschaft und Lebenspraxis Jesu
kam mir in den Sinn, als ich sah, wie die
Instruktion II die Frage nach der wirkli-
chen Befreiung mit der Frage nach der
Wahrheit verkniipft (3 und passim).
Wihrend Pilatus’ Art der Fragestellung
eine Abwehr gegen die Herausforderung
seines Selbstverstindnisses und seiner
Machtstellung widerspiegelt, mochte ich
umgekehrt nachfragen, inwieweit in die-
sem Dokument die Konkretheit und Pra-
xisbezogenheit der Wahrheit Jesu erfasst
1st.

Denn m.E. steht hinter dem Doku-
ment immer noch ein metaphysischer,
abstrakter =~ Wahrheitsbegriff.  «Die
Wabhrheit des Menschen», wie sie «sich
im Licht seiner Schopfung und Erlosung
zeigt» (1), wird so definiert, dass man be-
stimmten Lehrsédtzen — wie z.B. demjeni-
gen, «dass das erlosende Kreuz wirklich
der Sitz des Lichtes und des Lebens und
die Mitte der Geschichte ist» (3) — zu-
stimmen und an eine von Gott gegebene
«Natur der Dinge» (20) und «Menschen-
natur» (26) glauben muss, um diese
Wabhrheit als «Wurzel und Massstab der



Freiheit» (3) richtig erkennen zu kon-
nen.

Auch eine solche Art von Wahrheits-
verstandnis kann zwar Werte und Prinzi-
pien formulieren, die bestehenden Unge-
rechtigkeiten kritisch beleuchten und zur
Veranderung aufrufen. Solange man
aber die Wahrheit gerade nicht an eine
«geschichtliche Praxis» gebunden, son-
dern darin den Ansatz zum Atheismus
sehen will (27), bleibt die Gefahr einer
folgenlosen Rhetorik bzw. der ideologi-
schen Instrumentalisierung solcher Do-
kumente im Dienste des Status quo
gross. So ist es z.B. sehr positiv und wich-
tig zu vermerken, dass die Instruktion II
naturwissenschaftlich-technisches Herr-
schaftswissen als Ursache einer individua-
listischen und zerstorerischen Freiheit
kritisiert (21, 34—36); wenn aber den
Kleinen und Armen ihr Gegen-Wissen
nur in einer abstrakten Formel zuge-
schrieben wird: «Sie wissen sich von Gott
geliebt wie alle anderen und noch mehr
als alle anderen. So leben sie in der Frei-
heit, die aus der Wahrheit und aus der
Liebe kommt» (21), dann wird die befrei-
ende und real gesellschaftsverindernde
Dynamik dieses Wissens nicht mehr
deutlich.

Es wire also genauer und konkreter zu
beschreiben, wie der Mensch zu der «Er-
kenntnis der Wahrheit» kommt, die das
Mass seiner Freiheit bestimmt (26). Und
hier wird die Option der Befreiungs-
theologie fiir die Orthopraxis ein wichti-
ges Wort mitzureden haben!!; denn «die
Wahrheit ist konkret» 2,

b) Was ist der eigentliche Feind —
Antitheismus oder Gotzendienst?

Die Instruktion stellt den Atheismus als
eine der hauptsichlichen Gefahren fiir
Freiheit und Befreiung dar. Gerade in
Bezug auf die modernen Freiheitsbewe-
gungen in Europa (Aufkliarung, Franzo-
sische Revolution) wird betont: «Wenn
der Mensch ... von Gott unabhingig
werden will, ist er weit davon entfernt,
seine Freiheit zu gewinnen, vielmehr zer-

stort er sie» (19); oder positiv formuliert;
«In Wirklichkeit ist es Gott und die Be-
zichung zu ihm, die der menschlichen
Freiheit Sinn und Bestand geben» (29).
Diese Sitze sind so allgemein formuliert,
dass nicht deutlich wird, welche Tendenz
des Atheismus man hier bekdmpft. Dem
gesamten Kontext des Dokumentes ist
aber zu entnehmen, dass die Gegner-
schaft zu einem iibernatiirlichen, meta-
physischen Gottesbild gemeint ist, wenn
von Atheismus gesprochen wird: Men-
schen sind von Gott abhingig (29, 41);
Gott erlasst ein «gottliches Gesetz» (30,
54).

Aus einer befreiungtheologischen Per-
spektive wire es hingegen entscheidend,
den Gotzendienst als Atheismus zu
brandmarken®®; denn die Vergotzung
geschichtlich gewachsener Strukturen
und Machtverhiltnisse ist eine prakti-
sche Leugnung Gottes und damit auch
der Menschen, die Opfer solcher Struk-
turen sind!*. Wire diese Hermeneutik
der Kritik am Gotzendienst, an der Ver-
gottlichung des Ich und des eigenen Sy-
stems, an der Zerstorung des Anderen
und der Verunmoglichung eines neuen
Systems konsequent angewendet wor-
den, hitte auch die durchaus berechtigte
Kritik an der europdischen Freiheitsge-
schichte produktiver ausfallen konnen.
Man muss sich nicht die zu Feinden ma-
chen, die bestimmte Gottesbilder ableh-
nen, weil sie diese als Legitimation von
Unrecht und Unterdriickung erfahren
haben; dahinter kann niamlich ein pro-
phetischer Atheismus gegeniiber den
Gotzen® stehen, der diese «Menschen
guten Willens» keineswegs von den Chri-
sten zu trennen braucht. Vielmehr ware
eine Zusammenarbeit notwendig, um
den praktischen Atheismus dem Gott des
Lebens gegeniiber zu bekampfen, der in
der menschenverachtenden Logik von
profit- und machtorientierten Systemen
steckt.

c) Der Dauerbrenner: Klassenkampf
Das Thema «Klassenkampf» durchzieht

143



die katholische Soziallehre von Beginn
an. Und immer ist die Frage: Inwieweit
wird der Klassenkampf als analytische
und strategische Kategorie im Marxis-
mus aufgenommen und ernstgenom-
men? Die vorliegende Instruktion muss
leider als eines der schlechteren Beispie-
le dieser wechselvollen Geschichte be-
zeichnet werden. Die Klassenanalyse
wird mit Definitionen wie Klassenkampf
als «Gesetz der Geschichte» oder als
«Handlungsweise, die befiirwortet»
wird, auf die geschichtsmetaphysische
bzw. moralische Ebene verschoben und
in dieser Bedeutung — zu Recht — abge-
lehnt (77). Man vermeidet es dadurch,
die objektiv festzustellenden Interessen-
gegensitze in der Gesellschaft als struk-
turelle Grosse wahrzunehmen und den
eigenen Standpunkt und die eigene Op-
tion in diesem Kontext zu bestimmen.

Man wihnt sich in der universalisti-
schen «Allen wohl und niemand weh»-
Position: «das ist der Grund, warum die
Kirche diese Option (fiir die Armen)
nicht mit Hilfe von einengenden soziolo-
gischen und ideologischen Kategorien
zum Ausdruck bringen darf; sie wiirden
aus dieser vorrangigen Zuwendung eine
parteiische Wahl konfliktbetonter Art
machen» (68). Wie denn die «radikale
kulturelle Umwandlung» (84) durchge-
setzt werden soll, ohne in der gesell-
schaftlichen Auseinandersetzung Partei
zu ergreifen und sich auf Konflikte einzu-
lassen, bleibt vollig offen. Eine klare Op-
tion, die natiirlich auch beinhaltet, dass
man auf alte Allianzen mit den Herr-
schenden verzichten und Privilegien auf-
geben muss, ist in dieser Perspektive
nicht in Sicht. Das Martyrium Oscar Ar-
nulfo Romeros und Tausender anderer
Christen im Befreiungskampf ldsst die
Forderung nach dieser Option aber nicht
verstummen.

Die Praxis wird entscheiden. . .

Eine abschliessende Beurteilung der In-
struktion II fillt angesichts dieser ver-
schiedenen Elemente schwer. Ich glaube

144

aber, dass es sich lohnt, die positiven An-
kniipfungspunkte aufzunehmen und in
den anderen Fragen konsequent weiter-
zuarbeiten. Ob und inwieweit die Amts-
kirche die Theologie der Befreiung ak-
zeptiert und aus ihrer Herausforderung
lernt, ist und bleibt eine Frage der (kir-
chen-)politischen Praxis, die es abzuwar-
ten gilt.

1 Der Text ist abgedruckt in: H.J. Venetz/Herbert
Vorgrimler (Hg.), Das Lehramt der Kirche und der
Schrei der Armen, Freiburg (Schweiz)/Miinster
1985,8. 155—176; vgl. a.a.0. H. Goldstein, Immer
ist sie befehdet worden. .. Zur Geschichte des
Kampfes gegen die Befreiungstheologie und zur
Vorgeschichte der Instruktion, S. 29—59, und die
Beitrige von Hinkelammert, Venetz, Fiissel und
Vorgrimler.

2 Herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz in der Schriftenreihe «Verlaut-
barungen des Apostolischen Stuhls» als Nr. 70; die
Zahlen in Klammern im Text verweisen auf die
Nummern des Dokumentes.

3 Vgl. die Kommentare zur Enzyklika «Laborem
Exercens» aus der Sicht der Kirche Lateinameri-
kas, in: J. Aldunate u.a., Primat der Arbeit vor dem
Kapital, Miinster 1983.

4 Kardinal Joseph Ratzinger, Die Theologie der
Befreiung, in: N. Greinacher (Hg.), Konflikt um die
Theologie der Befreiung. Diskussion und Doku-
mentation, Ziirich-Einsiedeln-Kdéln 1985, S.
133-145.

5 Joseph Kardinal Hoffner, Soziallehre der Kir-
che oder Theologie der Befreiung? Bonn o.J. (Der
Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz, 11;
hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonfe-
renz).

6 Konzilkonstitution «Gaudium et spes», Nr. 12,
vgl. auch Nr. 25.

7 Vgl. Instruktion iiber einige Aspekte ...,
a.a.0., Nr. X, 4, und Hoffner, a.a.0O., S. 31.

8 Vgl. C. Boff, Die kirchliche Soziallehre und die
Theologie der Befreiung: zwei entgegengesetzte
Formen sozialer Praxis, in: ders., Die Befreiung der
Armen, Freiburg (Schweiz) 1986, S. 40—53, bes.
47—-49 und 52-53.

9 Emesto Cardenal (Hg.), Das Evangelium der
Bauern von Solentiname, Wuppertal 1978; Equipo
Pastoral de Bambamarca (Hg.), Vamos Caminando
—Machen wir uns auf den Weg, Freiburg (Schweiz)/
Miinster 1983.

10 F. Castillo, (Hg.) Theologie aus der Praxis des
Volkes, Miinchen/Mainz 1978 (Gesellschaft und
Theologie, Systematische Beitrdge Nr. 26).

11 Vgl. J. Sobrino, Theologisches Erkennen in der
europdischen und der lateinamerikanischen Theo-
logie, in: K. Rahner u.a. (Hg.), Befreiende Theolo-
gie, Stuttgart-Berlin-Koln-Mainz 1977 (Urban-
Taschenbiicher T-Reihe, Bd. 629), S. 123—143.



12 Vgl. D. Solle, Die Wahrheit ist konkret, Olten
1967, bes. das Vorwort.

13 Zwar wird das Thema Goétzendienst in der In-
struktion II angesprochen (Nr. 39); die gesell-
schaftspolitische Brisanz, die in diesem theologi-
schen Ansatz enthalten ist und die etwa F.J. Hinkel-
ammert, Die ideologischen Waffen des Todes, Frei-
burg (Schweiz)/Munster 1985, aufzeigt, bleibt da-
bei allerdings ausgeblendet.

14 Vgl. E. Dussel, Herrschaft — Befreiung. Ein
verdnderter theologischer Diskurs, in: ders., Herr-
schaft und Befreiung, Freiburg (Schweiz) 1985,
S. 19-43.

15 Vgl. E. Dussel, La religién: como supraestruc-
tura y como infraestructura, in: ders., Religion, Me-
xico 1977, bes. S. 48—51 (La religion de la exterio-
ridad. Ateismo y antifetichismo).

Toni Steiner

Die philippinische Revolution
als theologisches Ereignis

Ich weilte von Ende Februar bis Mitte
Mairz 1986 auf den Philippinen: Es wa-
ren fiir mich sehr dichte Tage. Am Vor-
tag meiner Ankunft in Manila hatte Pra-
sident Marcos unter dem Druck der Er-
eignisse das Land verlassen. In unzahli-
gen Gesprachen und Begegnungen be-
kam ich mit, was sich in den vorausge-
henden Wochen abgespielt hatte. Dar-
tiber will ich hier nicht berichten *. Ich
mochte vielmehr versuchen, ein paar
Uberlegungen zu formulieren, die durch
die philippinischen Ereignisse bei mir als
Theologen in Gang gebracht wurden. Ich
muss gestehen, diese Ereignisse haben
mich wie bisher noch kein politisches Ge-
schehen theologisch betroffen gemacht.
Wenn ich hier meine unfertigen Gedan-
ken veroffentliche, dann deshalb, weil
ich auch andere dazu anregen mochte,
iiber diese (wie auch andere) Ereignisse
nachzudenken und so die Geschichte neu
in den Glauben miteinzubeziehen.

Eine Erfahrung von Heilsgeschichte

Sehr viele Filipinos haben den Sturz von
Marcos und die Ubernahme der politi-

* Vgl. dazu meinen Artikel «Philippinische Oster-
erfahrung: People’s Power», in: Schweizerische
Kirchenzeitung 14/1986 (3. April), S. 216—218.

schen Fiihrung des Landes durch Cora-
zon Aquino auf Gottes Eingreifen zu-
riickgefiihrt. «Es war ein Wunder!» habe
ich sehr oft gehort. «Gott hat uns diese
Befreiung geschenkt. Gott hat verhin-
dert, dass es zu Gewaltausbruch und
Blutvergiessen kam.» Die Filipinos glau-
ben also, dass sie in unseren Tagen Heils-
geschichte erfahren haben, und zwar
nicht nur als Einzelne, sondern auch als
ganzes Volk. Unzihlige Frauen und
Manner, die an den Ereignissen mitwirk-
ten, indem sie mitfieberten, beteten, auf
die Strasse gingen. . ., machten die Er-
fahrung, dass sich Gott auf ihre Seite
stellte. Diese Erfahrung hat ihrem Glau-
ben eine neue Dimension gegeben: Gott
kiimmert sich um das ganze Leben der
Menschen, auch um ihre Wiirde und
Freiheit, um Gerechtigkeit und Wahrheit
in den gesellschaftlichen Verhiltnissen.
Er mischt also auch in gesellschaftspoliti-
schen Zusammenhangen mit. Trotz oder
— vielleicht besser — mit dem ganzen tra-
ditionellen katholischen Volksglauben,
der weitverbreiteten Sakramentenfrom-
migkeit und Heiligenverehrung, beson-
ders der «blessed Virgin Mary», haben
die Filipinos einen Blick fiir Gottes be-
freiendes Handeln unter ihnen gewon-
nen.

145



	Zur neuen vatikanischen Instruktion über die christliche Freiheit und die Befreiung

