
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 5

Artikel: Zur neuen vatikanischen Instruktion über die christliche Freiheit und die
Befreiung

Autor: Flohr, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Florian Flohr

Zur neuen vatikanischen Instruktion
über die christliche Freiheit und die Befreiung

Wenn man die Vorgeschichte und die
Diskussion der «Instruktion der Kongregation

für die Glaubenslehre über einige
Aspekte der ,Theologie der Befreiung'»
mitverfolgt hat1, so ist man natürlich
gespannt, wie denn die Auseinandersetzung

mit der Befreiungstheologie in der
neuen «Instruktion der Kongregation für
die Glaubenslehre über die christliche
Freiheit und die Befreiung»2 fortgesetzt
wird. Im Laufe der Lektüre habe ich
jedoch gemerkt, dass man den falschen
hermeneutischen Schlüssel zur Hand
nimmt, wenn man die Instruktion II als

Fortführung der Instruktion I, d.h. als
polemische Abrechnung mit der
Befreiungstheologie, liest. Schon allein vom
Stil her sucht man vergeblich nach jenem
suggestiv-denunziatorischen Ton, mit
dem die Instruktion I den Popanz einer
vulgärmarxistischen Befreiungstheologie
aufbaute, um diesen dann aus der sicheren

Warte des Lehramtes machtvoll ab-
zuschiessen.

Die theologische Reflexion als solche
wird in der Instruktion II überhaupt nur
ganz am Rande thematisiert (70, 98). Es
geht hier nicht um die (lateinamerikanische)

Befreiungstheologie, ihre
Voraussetzungen und Methoden; vielmehr will
die Glaubenskongregation «die grundlegenden

Elemente der christlichen Lehre
über Freiheit und Befreiung klar vorstellen»

(2), und zwar ausgehend von einer
durchaus positiven Einstellung zu der
«starken Sehnsucht nach Befreiung, die
unsere Welt bewegt» (2). Das neue
Dokument ähnelt in seiner Art viel eher
Konzilsdokumenten und Sozialenzykliken

- mit denen die Befreiungstheologie

immer gut arbeiten konnte3 - als
Kampfschriften wie denjenigen von Ratzinger4
oder Höffner5, die nur auf Konfrontation
bzw. Destruktion angelegt sind. Deshalb
enthält die Instruktion II auch wesentlich
mehr positive Anknüpfungspunkte als
die Instruktion I.

Anderseits sind damit natürlich nicht
alle Probleme zwischen dem römischen
Lehramt und den Christen ausgeräumt,
die in der Befreiungspraxis stehen und
Befreiungstheologie betreiben. Die
Herausforderung der lateinamerikanischen

Befreiungstheologie wirkt weiter;
ihr kritischer und innovatorischer
Anspruch ist mit der Instruktion II keineswegs

abgegolten.
Ich möchte im folgenden beide Aspekte
der Lektüre — positive Anknüpfungspunkte

im Dokument für befreiende
Theologie und kritische Anfragen an das
Dokument aus befreiungstheologischer
Sicht - an einigen Beispielen verdeutlichen.

1. Anknüpfungspunkte
Man darf nicht erwarten, dass ein
lehramtliches Dokument plötzlich wesentliche

Neuerungen gegenüber der bisherigen

Tradition bringt. In einer Zeit, in der
einflussreiche Kreise der Kirche
ausdrücklich die Restauration zu ihrem
Programm gemacht haben, ist es aber
dennoch wertvoll, wenn offene und
fortschrittliche Aussagen aus früherer Zeit
aufgegriffen und dadurch bekräftigt bzw.
verstärkt und ausgebaut werden. Einer
kritischen Theologie im Dienst befreiender

Praxis stellt sich dabei die Aufgabe,,
mit solchem Material produktiv umzuge-

140



hen und das Terrain nicht den restriktiven

Interpretationen jener theologischen
und politischen Kreise zu überlassen, die
an der Erhaltung des Status quo interessiert

sind.

a) Der Mensch als soziales Wesen
und die Bedeutung der Strukturen
Schon das II. Vatikanum wies in dieser
wichtigen anthropologischen Fragestellung

einen klaren Weg: «Der Mensch ist
aus seiner innersten Natur ein

gesellschaftliches Wesen .»6 Die Instruktion
greift diese Perspektive auf und formuliert

sie weiter aus: «Eine gerechte
Sozialordnung bietet dem Menschen eine
unersetzliche Hilfe für die Verwirklichung seiner

freien Persönlichkeit. Dagegen ist eine

ungerechte Sozialordnung eine
Bedrohung und ein Hindernis, die sein
Schicksal beeinträchtigen können» (32,
Hervorhebung von F.F.). Das Bild vom
isolierten Individuum, das unbehelligt
von gesellschaftlichen Verhältnissen
seinen Weg zur übernatürlichen Bestimmung

geht, ist also genau so passé wie der
Mythos vom «Schneeballsystem» der
vielen individuellen Bekehrungen, die
schliesslich zur Lawine einer umfassenden

Veränderung heranwachsen. Nein,
menschliche Freiheit erfordert «Bedingungen

wirtschaftlicher, sozialer, politischer

und kultureller Art» (1), und, um
diese Bedingungen zu schaffen, muss
man sich «zugleich um die Bekehrung
der Herzen und um die Verbesserung der
Strukturen bemühen» (75). Keine Frage
also, dass zur Sendung der Christen
wesentlich eine gesellschaftliche Dimension
hinzugehört; keine Frage auch, dass es
einer gut fundierten Analyse bedarf, um
festzustellen, welche Strukturen dem
Menschen dienen und welche Ungerechtigkeiten

hervorbringen und «von der
Sünde gekennzeichnet sind» (74).

Besonders wichtig scheint mir, dass die
Instruktion II alle Strukturen und Systeme

für veränderbar und daher der
Verantwortung der Menschen unterstellt
erklärt (74) ; der Vergötzung von vermeint¬

lichen Sachzwängen und wirtschaftlichen
Gesetzmässigkeiten ist damit der Riegel
geschoben, und sie können als das
entlarvt werden, was sie sind: Ausdruck der
gesellschaftlichen Interessen der
Herrschenden oder - im schlimmeren Fall -
der Mechanismen, die auch die selbsternannten

Manager unseres Systems nicht
mehr im Griff haben. Strukturen, die
Menschenleben und Menschenwürde
zerstören, dürfen und müssen als «soziale

Sünde» gebrandmarkt (54, 75) und
verändert werden: ein wichtiges
befreiungstheologisches Forschungs- und
Arbeitsprogramm auch für Europa.

b) Die kirchliche Soziallehre
als offenes System

Die Instruktion I und Kardinal Höffner
haben versucht, die kirchliche Soziallehre

als Gegner der Theologie der Befreiung

bzw. als deren übergeordnete
Instanz zu interpretieren. Das neue Dokument

hält gleich zu Beginn des
entsprechenden Kapitels fest, dass es von seiten
der Soziallehre gar keine starre Frontlinie

geben kann, weil sie sich «entsprechend

den wechselnden Umständen der
Geschichte entwickelt», also «kein
geschlossenes System bildet, sondern
stets offen bleibt für neue Fragen, die
sich ständig stellen; sie erfordert den Beitrag

jeglicher Begabungen, Erfahrungen
und Kompetenzen» (72).

So bieten sich aus der Sicht einer
befreienden Theologie eine Menge ausbaufähiger

Ansätze zu wichtigen Praxis- und
Reflexionsfeldern. Wenn z.B. die Kriterien

der Instruktion für eine gerechte
Arbeitswelt - Vorrang der Arbeit vor dem
Kapital, universelle Bestimmung der
Güter, Recht auf Arbeit, Arbeitslohn als
Bedürfnislohn, Arbeit als Ausdruck der
Persönlichkeit (84-86) - konsequent
weitergedacht oder das «Gebot der
Gerechtigkeit, vor der Steigerung des Profits

das Wohl der Arbeiter zu beachten»
(87), streng angewandt würden, so steckte

darin auch und gerade für das
hochindustrialisierte Westeuropa erheblicher ge-

141



seilschaftspolitischer Sprengstoff. Ganz
in der Linie der Befreiungstheologie wird
also die - reaktionären Interessen
entstammende - Frontlinie zwischen katholischer

Soziallehre und Theologie der
Befreiung durchbrochen und die gegenseitige

Befruchtung der beiden offenen
Systeme ermutigt8.

c) Kulturrevolution als Aufgabe
christlicher Nachfolgepraxis
Ich war überrascht, in der Instruktion II
eine durchaus politisch zu nennende
Interpretation des Lebens Jesu zu finden:
«Das Leben Jesu von Nazaret. bietet
uns das lebendige Beispiel und das Prinzip

für die radikale kulturelle Umwandlung,

die notwendig ist, um die grossen
Probleme zu lösen, die unsere Zeit zu
bewältigen hat» (82). Kultur ist dabei ein so
weiter Begriff, dass sowohl der ökonomische

Bereich - Vorrang der Arbeit vor
dem Kapital (84) - als auch die politische
Ebene - Mitbeteiligung aller im sozialen
und politischem System (95) - wie
schliesslich das kulturelle Leben im
engeren Sinn - gleicher Zugang zur Kultur
(92, 93) und Recht auf Erziehung (94,
95) - darunter gefasst werden. So werden

die Christen und die Theologen indirekt

zu einer umfassenden politischen
Hermeneutik des Lebens Jesu ermuntert.

Es wird eine Brücke zwischen Jesus
und der christlichen Gemeinde geschlagen,

die sich nicht auf dogmatische
Formeln oder spiritualistische Gefühlsregungen

stützt, sondern auf der Praxis der
Nachfolge auch und gerade in ihrer
politischen Dimension beruht. Es wäre viel
erreicht, wenn dieses Verständnis der
Jesusbeziehung sich im Alltag und in der
Aufgabenstellung von Pfarreien und
christlichen Gruppen gegen ein allzu
kirchenzentriertes und bürgerlich-ange-
passtes Deutungsmuster durchsetzen
könnte. Das «Evangelium der Bauern
von Solentiname» oder der Bauernkatechismus

«Vamos Caminando» sind
jedenfalls mustergültige Beispiele für die
Art und Weise, wie die Instruktion II hier

das Leben Jesu gedeutet und
ernstgenommen sehen will9.

2. Anfragen
Trotz dieser und mancher anderer positiven

Anknüpfungspunkte im neuen
Dokument bleiben grundlegende Fragen
bestehen, die eine christliche Befreiungspraxis

betreffen. Die folgenden Anfragen

sollen zeigen, dass das kirchliche
Lehramt mit dieser Instruktion die
Befreiungstheologie als Sprachrohr der
Armen und Unterdrückten keineswegs
überflüssig gemacht hat, sondern dass die
«Theologie aus der Praxis des Volkes»10
weiterhin als prophetische Stimme und
als Sauerteig der Veränderung in Kirche
und Gesellschaft notwendig bleiben
wird.

a) Was ist Wahrheit?

Die skeptische Frage des Pilatus an die
konkrete und revolutionäre Wahrheit
der Botschaft und Lebenspraxis Jesu
kam mir in den Sinn, als ich sah, wie die
Instruktion II die Frage nach der wirklichen

Befreiung mit der Frage nach der
Wahrheit verknüpft (3 und passim).
Während Pilatus' Art der Fragestellung
eine Abwehr gegen die Herausforderung
seines Selbstverständnisses und seiner
Machtstellung widerspiegelt, möchte ich
umgekehrt nachfragen, inwieweit in
diesem Dokument die Konkretheit und
Praxisbezogenheit der Wahrheit Jesu erfasst
ist.

Denn m.E. steht hinter dem Dokument

immer noch ein metaphysischer,
abstrakter Wahrheitsbegriff. «Die
Wahrheit des Menschen», wie sie «sich
im Licht seiner Schöpfung und Erlösung
zeigt» (1), wird so definiert, dass man
bestimmten Lehrsätzen-wie z.B. demjenigen,

«dass das erlösende Kreuz wirklich
der Sitz des Lichtes und des Lebens und
die Mitte der Geschichte ist» (3) -
zustimmen und an eine von Gott gegebene
«Natur der Dinge» (20) und «Menschennatur»

(26) glauben muss, um diese
Wahrheit als «Wurzel und Massstab der

142



Freiheit» (3) richtig erkennen zu können.

Auch eine solche Art von
Wahrheitsverständnis kann zwar Werte und Prinzipien

formulieren, die bestehenden
Ungerechtigkeiten kritisch beleuchten und zur
Veränderung aufrufen. Solange man
aber die Wahrheit gerade nicht an eine
«geschichtliche Praxis» gebunden,
sondern darin den Ansatz zum Atheismus
sehen will (27), bleibt die Gefahr einer
folgenlosen Rhetorik bzw. der ideologischen

Instrumentalisierung solcher
Dokumente im Dienste des Status quo
gross. So ist es z.B. sehr positiv und wichtig

zu vermerken, dass die Instruktion II
naturwissenschaftlich-technisches
Herrschaftswissen als Ursache einer individualistischen

und zerstörerischen Freiheit
kritisiert (21, 34—36); wenn aber den
Kleinen und Armen ihr Gegen-Wissen
nur in einer abstrakten Formel
zugeschrieben wird: «Sie wissen sich von Gott
geliebt wie alle anderen und noch mehr
als alle anderen. So leben sie in der Freiheit,

die aus der Wahrheit und aus der
Liebe kommt» (21), dann wird die befreiende

und real gesellschaftsverändernde
Dynamik dieses Wissens nicht mehr
deutlich.

Es wäre also genauer und konkreter zu
beschreiben, wie der Mensch zu der
«Erkenntnis der Wahrheit» kommt, die das
Mass seiner Freiheit bestimmt (26). Und
hier wird die Option der Befreiungstheologie

für die Orthopraxis ein wichtiges

Wort mitzureden haben11; denn «die
Wahrheit ist konkret»12.

b) Was ist der eigentliche Feind —

Antithebmus oder Götzendienst?

Die Instruktion stellt den Atheismus als
eine der hauptsächlichen Gefahren für
Freiheit und Befreiung dar. Gerade in
Bezug auf die modernen Freiheitsbewegungen

in Europa (Aufklärung, Französische

Revolution) wird betont: «Wenn
der Mensch von Gott unabhängig
werden will, ist er weit davon entfernt,
seine Freiheit zu gewinnen, vielmehr zer¬

stört er sie » 19 ; oder positiv formuliert :

«In Wirklichkeit ist es Gott und die
Beziehung zu ihm, die der menschlichen
Freiheit Sinn und Bestand geben» (29).
Diese Sätze sind so allgemein formuliert,
dass nicht deutlich wird, welche Tendenz
des Atheismus man hier bekämpft. Dem
gesamten Kontext des Dokumentes ist
aber zu entnehmen, dass die Gegnerschaft

zu einem übernatürlichen,
metaphysischen Gottesbild gemeint ist, wenn
von Atheismus gesprochen wird:
Menschen sind von Gott abhängig (29, 41);
Gott erlässt ein «göttliches Gesetz» (30,
54).

Aus einer befreiungtheologischen
Perspektive wäre es hingegen entscheidend,
den Götzendienst als Atheismus zu
brandmarken13; denn die Vergötzung
geschichtlich gewachsener Strukturen
und Machtverhältnisse ist eine praktische

Leugnung Gottes und damit auch
der Menschen, die Opfer solcher Strukturen

sind14. Wäre diese Hermeneutik
der Kritik am Götzendienst, an der
Vergöttlichung des Ich und des eigenen
Systems, an der Zerstörung des Anderen
und der Verunmöglichung eines neuen
Systems konsequent angewendet worden,

hätte auch die durchaus berechtigte
Kritik an der europäischen Freiheitsgeschichte

produktiver ausfallen können.
Man muss sich nicht die zu Feinden
machen, die bestimmte Gottesbilder ablehnen,

weil sie diese als Legitimation von
Unrecht und Unterdrückung erfahren
haben; dahinter kann nämlich ein
prophetischer Atheismus gegenüber den
Götzen15 stehen, der diese «Menschen
guten Willens» keineswegs von den Christen

zu trennen braucht. Vielmehr wäre
eine Zusammenarbeit notwendig, um
den praktischen Atheismus dem Gott des
Lebens gegenüber zu bekämpfen, der in
der menschenverachtenden Logik von
profit- und machtorientierten Systemen
steckt.

c) Der Dauerbrenner: Klassenkampf
Das Thema «Klassenkampf» durchzieht

143



die katholische Soziallehre von Beginn
an. Und immer ist die Frage: Inwieweit
wird der Klassenkampf als analytische
und strategische Kategorie im Marxismus

aufgenommen und ernstgenommen?

Die vorliegende Instruktion muss
leider als eines der schlechteren Beispiele

dieser wechselvollen Geschichte
bezeichnet werden. Die Klassenanalyse
wird mit Definitionen wie Klassenkampf
als «Gesetz der Geschichte» oder als
«Handlungsweise, die befürwortet»
wird, auf die geschichtsmetaphysische
bzw. moralische Ebene verschoben und
in dieser Bedeutung - zu Recht - abgelehnt

(77). Man vermeidet es dadurch,
die objektiv festzustellenden Interessengegensätze

in der Gesellschaft als
strukturelle Grösse wahrzunehmen und den
eigenen Standpunkt und die eigene Option

in diesem Kontext zu bestimmen.
Man wähnt sich in der universalistischen

«Allen wohl und niemand weh»-
Position: «das ist der Grund, warum die
Kirche diese Option (für die Armen)
nicht mit Hilfe von einengenden soziologischen

und ideologischen Kategorien
zum Ausdruck bringen darf; sie würden
aus dieser vorrangigen Zuwendung eine
parteiische Wahl konfliktbetonter Art
machen» (68). Wie denn die «radikale
kulturelle Umwandlung» (84) durchgesetzt

werden soll, ohne in der
gesellschaftlichen Auseinandersetzung Partei
zu ergreifen und sich auf Konflikte
einzulassen, bleibt völlig offen. Eine klare
Option, die natürlich auch beinhaltet, dass
man auf alte Allianzen mit den
Herrschenden verzichten und Privilegien
aufgeben muss, ist in dieser Perspektive
nicht in Sicht. Das Martyrium Oscar Ar-
nulfo Romeros und Tausender anderer
Christen im Befreiungskampf lässt die
Forderung nach dieser Option aber nicht
verstummen.

Die Praxis wird entscheiden...
Eine abschliessende Beurteilung der
Instruktion II fällt angesichts dieser
verschiedenen Elemente schwer. Ich glaube

aber, dass es sich lohnt, die positiven
Anknüpfungspunkte aufzunehmen und in
den anderen Fragen konsequent
weiterzuarbeiten. Ob und inwieweit die
Amtskirche die Theologie der Befreiung
akzeptiert und aus ihrer Herausforderung
lernt, ist und bleibt eine Frage der (kir-
chen-)politischen Praxis, die es abzuwarten

gilt.

1 Der Text ist abgedruckt in: H.J. Venetz/Herbert
Vorgrimler (Hg.), Das Lehramt der Kirche und der
Schrei der Armen, Freiburg (Schweiz)/Münster
1985, S. 155-176; vgl. a.a.O. H. Goldstein, Immer
ist sie befehdet worden. Zur Geschichte des

Kampfes gegen die Befreiungstheologie und zur
Vorgeschichte der Instruktion, S. 29—59, und die
Beiträge von Hinkelammert, Venetz, Fussel und
Vorgrimler.

2 Herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz in der Schriftenreihe «Verlautbarungen

des Apostolischen Stuhls» als Nr. 70; die
Zahlen in Klammern im Text verweisen auf die
Nummern des Dokumentes.

3 Vgl. die Kommentare zur Enzyklika «Laborem
Exercens» aus der Sicht der Kirche Lateinamerikas,

in: J. Aldunate u.a., Primat der Arbeit vor dem
Kapital, Münster 1983.

4 Kardinal Joseph Ratzinger, Die Theologie der
Befreiung, in: N. Greinacher (Hg.), Konflikt um die
Theologie der Befreiung. Diskussion und
Dokumentation, Zürich-Einsiedeln-Köln 1985, S.

133-145.
5 Joseph Kardinal Höffner, Soziallehre der Kirche

oder Theologie der Befreiung? Bonn o.J. (Der
Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz, 11;
hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz).

6 Konzilkonstitution «Gaudium et spes», Nr. 12,
vgl. auch Nr. 25.

7 Vgl. Instruktion über einige Aspekte
a.a.O., Nr. X, 4, und Höffner, a.a.O., S. 31.

8 Vgl. C. Boff, Die kirchliche Soziallehre und die
Theologie der Befreiung: zwei entgegengesetzte
Formen sozialer Praxis, in: ders., Die Befreiung der
Armen, Freiburg (Schweiz) 1986, S. 40-53, bes.
47-49 und 52-53.

9 Ernesto Cardenal (Hg.), Das Evangelium der
Bauern von Solentiname, Wuppertal 1978 ; Equipo
Pastoral de Bambamarca (Hg.), Vamos Caminando

-Machen wir uns auf den Weg, Freiburg (Schweiz)/
Münster 1983.
10 F. Castillo, (Hg.) Theologie aus der Praxis des

Volkes, München/Mainz 1978 (Gesellschaft und
Theologie, Systematische Beiträge Nr. 26).
11 Vgl. J. Sobrino, Theologisches Erkennen in der
europäischen und der lateinamerikanischen Theologie,

in: K. Rahner u.a. (Hg.), Befreiende Theologie,

Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1977 (Urban-
Taschenbücher T-Reihe, Bd. 629), S. 123-143.

144



12 Vgl. D. Solle, Die Wahrheit ist konkret, Olten
1967, bes. das Vorwort.
13 Zwar wird das Thema Götzendienst in der
Instruktion II angesprochen (Nr. 39); die
gesellschaftspolitische Brisanz, die in diesem theologischen

Ansatz enthalten ist und die etwa F.J.
Hinkelammert, Die ideologischen Waffen des Todes, Freiburg

(Schweiz)/Münster 1985, aufzeigt, bleibt dabei

allerdings ausgeblendet.

14 Vgl. E. Dussel, Herrschaft - Befreiung. Ein
veränderter theologischer Diskurs, in: ders.,
Herrschaft und Befreiung, Freiburg (Schweiz) 1985,
S. 19-43.
15 Vgl. E. Dussel, La religion: comò supraestruc-
tura y comò infraestructura, in: ders., Religion, Mexico

1977, bes. S. 48—51 (La religion de laexterio-
ridad. Ateismo y antifetichismo).

Toni Steiner

Die philippinische Revolution
als theologisches Ereignis

Ich weilte von Ende Februar bis Mitte
März 1986 auf den Philippinen: Es waren

für mich sehr dichte Tage. Am Vortag

meiner Ankunft in Manila hatte
Präsident Marcos unter dem Druck der
Ereignisse das Land verlassen. In unzähligen

Gesprächen und Begegnungen
bekam ich mit, was sich in den vorausgehenden

Wochen abgespielt hatte. Darüber

will ich hier nicht berichten *. Ich
möchte vielmehr versuchen, ein paar
Überlegungen zu formulieren, die durch
die philippinischen Ereignisse bei mir als
Theologen in Gang gebracht wurden. Ich
muss gestehen, diese Ereignisse haben
mich wie bisher noch kein politisches
Geschehen theologisch betroffen gemacht.
Wenn ich hier meine unfertigen Gedanken

veröffentliche, dann deshalb, weil
ich auch andere dazu anregen möchte,
über diese (wie auch andere) Ereignisse
nachzudenken und so die Geschichte neu
in den Glauben miteinzubeziehen.

Eine Erfahrung von Heilsgeschichte
Sehr viele Filipinos haben den Sturz von
Marcos und die Übernahme der politi-

* Vgl. dazu meinen Artikel «Philippinische Oster-
erfahrung: People's Power», in: Schweizerische
Kirchenzeitung 14/1986 (3. April), S. 216-218.

sehen Führung des Landes durch Corazon

Aquino auf Gottes Eingreifen
zurückgeführt. «Es war ein Wunder!» habe
ich sehr oft gehört. «Gott hat uns diese
Befreiung geschenkt. Gott hat verhindert,

dass es zu Gewaltausbruch und
Blutvergiessen kam.» Die Filipinos glauben

also, dass sie in unseren Tagen
Heilsgeschichte erfahren haben, und zwar
nicht nur als Einzelne, sondern auch als

ganzes Volk. Unzählige Frauen und
Männer, die an den Ereignissen mitwirkten,

indem sie mitfieberten, beteten, auf
die Strasse gingen. machten die
Erfahrung, dass sich Gott auf ihre Seite
stellte. Diese Erfahrung hat ihrem Glauben

eine neue Dimension gegeben: Gott
kümmert sich um das ganze Leben der
Menschen, auch um ihre Würde und
Freiheit, um Gerechtigkeit und Wahrheit
in den gesellschaftlichen Verhältnissen.
Er mischt also auch in gesellschaftspolitischen

Zusammenhängen mit. Trotz oder

- vielleicht besser — mit dem ganzen
traditionellen katholischen Volksglauben,
der weitverbreiteten Sakramentenfrömmigkeit

und Heiligenverehrung, besonders

der «blessed Virgin Mary», haben
die Filipinos einen Blick für Gottes
befreiendes Handeln unter ihnen gewonnen.

145


	Zur neuen vatikanischen Instruktion über die christliche Freiheit und die Befreiung

