
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 4

Artikel: Karl Barth und der Sozialismus. 1., Karl Barths Begegnung mit dem
schweizerischen Religiösen Sozialismus ; 2., Bekennende Kirche statt
"Staatskirche" ; 3., Die Revolution Jesu Christi und die Befreiung zur
Genossenschaft in Gemeinde und Gesellschaft ; 4...

Autor: Dannemann, Christiane / Dannemann, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


politik, gewiss -, aber weil Sie vom
Evangelium Jesu Christi reden, und weil dieses

Evangelium das ganze Leben der
Christen betrifft, können Sie gar nicht
anders als sich für das konkrete Leben
derjenigen zu interessieren, die dieses
Evangelium aufnehmen, um dessen Zeugen

zu sein.
Es ist richtig, denke ich, dass unser

Zeugnis politische Konsequenzen hat,
Konsequenzen für das Leben der
«Stadt» (polis). Aber die Politik, so sagte
Camus, ist die Kunst des Relativen, des

Vorläufigen. In diese Vorläufigkeit hinein

muss sich das Absolute des Evangeliums

ausbreiten. Sie sind an dieser
geheimnisvollen Aufgabe beteiligt: Das
Evangelium den Menschen von heute
auszurichten.

7. Ich sage Ihnen deshalb:

- Fahren Sie fort, für die Achtung der
Menschen zu kämpfen;

- den Christen zu helfen, den Frieden
aufzubauen;

- unser Volk aufzurufen, seinen Reichtum

mit den Armen und Vernachlässigten

zu teilen;
- durch Ihre Vielfalt und Ihr Engagement

Zeichen der bereits bestehenden
Einheit der Kirchen der Schweiz zu
sein;

- Beweise für Ihre Phantasie und
Vorstellungskraft zu liefern, damit
diejenigen, die Ihnen zuhören und zuschauen,

entdecken können, dass Christsein
bedeutet, ansteckend zu wirken.

Christiane Dannemann/Ulrich Dannemann

Karl Barth und der Sozialismus

1. Karl Barths Begegnung mit dem
schweizerischen Religiösen Sozialismus

Karl Barth1 war von 1911-1921
Gemeindepfarrer in dem schweizerischen
Industriedorf Safenwil im Kanton Aargau.

Er hat in diesen Jahren zur
schweizerischen religiös-sozialen Bewegung um
Leonhard Ragaz und Hermann Kutter
gehört.2

Die praktische Konfrontation mit dem
sozialen Elend der Arbeiter und ihrer
Familien in Safenwil hat Barth verunsichert,

liess ihm vieles von dem, was die
«Kirche» und was die Pfarrer sagen und
tun, fragwürdig werden. Er fragte: Wie
können diese Menschen aus ihrer sozialen

Not ein Stück weit herausfinden, wie
können sie die so notwendigen «kleinen
Schritte in die grössere Freiheit» tun?

Barth erlebte die Realität des Klassenkampfes

zwischen Arbeitern und
Fabrikanten. Wo ist mein Platz in diesem Konflikt?

Und wo steht Jesus? Was ist der
Wille Gottes? Das waren Barths Fragen.

Die Konfrontation mit dem sozialen
Elend, mit der Realität des
Klassenkampfes, führte ihn in eine Krise seiner
Existenz als Pfarrer. Was sollte er sonntags

predigen? Was sollte er den
Gemeindegliedern bei Hausbesuchen
sagen? Was im Konfirmationsunterricht?

In der religiös-sozialen Bewegung
fand Barth Hilfestellungen für die
Beantwortung dieser Fragen. Dort sah er
Mitchristen, die von ähnlichen Problemen
bewegt wurden. Bei Leonhard Ragaz
lernte er, dass sich Christen der
gesellschaftlichen Realität stellen müssen.
Christlicher Glaube muss sich in den

112



Konflikten der Wirklichkeit bewähren.
Bei Ragaz erhielt Barth Impulse zur
Gesellschaftsanalyse, und zwar zur
sozialistischen Gesellschaftsanalyse: Das soziale

Elend hat etwas zu tun mit der Realität
der kapitalistischen Klassengesellschaft.
Kapitalismus heisst Spaltung der Gesellschaft

in Besitzende und Ausgebeutete.
Kapitalismus ist «Kampf ums Dasein»,
ist Herrschaft der «Stärkeren». Bei Ragaz

lernte Barth, dass Kapitalismus und
Gewalt zusammengehören, dass Kapitalismus

Militarismus und Krieg nach sich
zieht. Der Beginn des Ersten Weltkrieges

1914 war für Barth eine Bestätigung
dieser Gesellschaftsanalyse. Bei Ragaz
lernte Barth darüber hinaus, dass der
Entwurf einer sozialistischen
Gesellschaftsordnung viele Berührungspunkte
mit der christlichen Ethik hat.

Aber Barth wollte mehr als Klarheit in
den Fragen der Sozialethik. Er fragte
nach Gott: Wo ist der lebendige Gott in
diesen Konflikten der Gesellschaft
gegenwärtig? Müssen wir nicht ganz neu
lernen, von Gott zu reden? Die Verstrik-
kung der Kirchen in die Wertsetzungen
der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft

hat zugleich zu einem falschen Reden

von Gott geführt. Das «Gott mit
uns» in den Kriegspredigten des Jahres
1914 war für Barth die Bankrotterklärung

der konservativen und liberalen
Theologien, die den lebendigen Gott zur
blossen religiösen Legitimierung politischer

Machtinteressen gemacht hatten.3
Bei Hermann Kutter erhielt Barth
Anregungen, neu von Gott zu reden. «Sie
müssen», sagte Kutter von den Sozialisten.4

Ihr Suchen nach einer gerechten
Gesellschaft ist Widerschein des Handelns

Gottes in der Gesellschaft. Ihre
Hoffnung auf die Revolution hat etwas
zu tun mit der von der Kirche vergessenen

«Revolution des Christentums».
Barth hat Ragaz und Kutter zu

verarbeiten versucht. Die sozialistische Bewegung

will die Immanenz der
bürgerlichkapitalistischen Gesellschaft aufsprengen;

der Sozialismus ist die «andere Ge¬

sellschaft». Diese Hoffnung auf die «andere

Gesellschaft» hat für Barth theologische

Dimensionen. Die bürgerlich-kapitalistische

Gesellschaft muss transzendiert

werden, wenn es zur Aufhebung
von Ausbeutung und Gewalt kommen
soll. Wenn der lebendige Gott selbst in
dieser Suche nach der «anderen Gesellschaft»

gegenwärtig ist, dann bestimmt
sich Gott damit selber als der «ganz
Andere», als die radikale Transzendenz der
bestehenden Gesellschaft.5 Von daher
kommt Barth zur Rede von der «Weltrevolution

Gottes».6 In Christus hat diese
Weltrevolution Gottes begonnen. Sie ist
eine Befreiungsbewegung, die die
Herrschaft von Kapitalismus, Staat und
Militarismus auflösen wird. Sie erkämpft die
universale Erlösung von Menschheit und
Natur im Reich Gottes. Die Christen sind
aufgerufen, in dieser Weltrevolution
Gottes mitzutun, die Befreiung schon
exemplarisch zu leben. Sie tun dies in
kritischer Solidarität mit der sozialistischen
Bewegung, die ein «Gleichnis» der
Reich-Gottes-Hoffnung, eine zeichenhafte

Darstellung der Zukunft der Erlösung

ist. Mit der sozialistischen Bewegung

stehen die Christen in «Opposition»

zur bürgerlich-kapitalistischen
Gesellschaftsordnung. 7

Theologie, die wirklich mit der
Gegenwärtigkeit des lebendigen Gottes ernst
macht, wird so zur Auslegung
gesellschaftlicher Wirklichkeit. Erkenntnis
Gottes und Erkenntnis der Gesellschaft,
das «Wort zur Sache» und das «Wort zur
Lage» gehören zusammen. So wird
Nachfolge des lebendigen Gottes in Wort
und Tat möglich.8

2. Bekennende Kirche statt
«Staatskirche»
Während Ragaz auf zunehmende
Distanz zur organisierten Kirche ging, setzte

Barth — er war 1921 Theologieprofessor
in Deutschland geworden - Anfang

der zwanziger Jahre auf eine Erneuerung
der organisierten Kirche. Er hatte die
Hoffnung, dass der Zusammenbruch der

113



bürgerlichen Welt im Ersten Weltkrieg
die Kirchen zu einer Neuorientierung
bereit machen würde. In dem Echo, das die
Reformbewegung der «dialektischen
Theologie» zunächst fand, erblickte Barth
Ansatzpunkte für eine Wende. Doch seine

Erwartungen wurden enttäuscht. Ende

der zwanziger Jahre ist ihm klar
geworden, dass sich die Amtskirche nicht
gewandelt hatte. Er begriff, dass die
Konfrontation mit der organisierten Kirche

und ihren Leitungen unvermeidlich
war. Deshalb eröffnete er die
Auseinandersetzung offensiv und kritisierte die
Amtskirche sehr massiv und direkt als eine

«volkskirchlich» organisierte
Staatskirche.9

Diese Staatskirche ist eine Institution,
die die «religiösen Bedürfnisse» des
«Kirchenvolkes» befriedigen will. Dabei
geht es nach Barth vor allem um die
moralische Stabilisierung der Kleinbürger
und ihrer Sekundärtugenden. Für die
wirklichen Probleme der Menschen
(Arbeitslosigkeit, Wohnungsnot) hat diese
Amtskirche kein Interesse und kein
Verständnis. Für die echten Probleme des
Lebens hält sie sich selber für inkompetent.

Stattdessen kümmert sich die Kirche

um die Pflege des «vaterländischen
Gedankens», sorgt sich um die Einheit
von Volk und Kirche, Deutschtum und
Christentum. Ihre Wachsamkeit in
öffentlichen Angelegenheiten konzentriert
sich darauf, den «moralischen
Auflösungserscheinungen» entgegenzutreten,
die angeblich von Atheisten, Freidenkern

und Kommunisten ausgehen. Diese
Art von Kirche hat für Barth mit der Kirche

Jesu Christi nichts zu tun.
In den fünfziger Jahren hat Barth seine

Kritik der «Staatskirche» weiter präzisiert:

die Überbetonung der Amtshandlungen

(samt Kindertaufe und
Konfirmation), die weitgehende Reduktion der
Ethik auf die Privatmoral (Ehe, Familie),
die freiwillige Unterordnung unter die
Wertsetzungen von Staat und
gesellschaftlich dominierenden Interessengruppen.

Dabei betont Barth, dass es auf

die juristische Form einer derartigen
«Staatskirche» nicht ankommt: Auch in
der juristischen Form der «Volkskirche»
sind die Kirchen in Westeuropa faktisch
«Staatskirchen» geblieben.10

1933 müsste die evangelische Amtskirche

in Deutschland ihren Bankrott
erklären: in der Kapitulation vor dem
Nationalsozialismus. Von fast allen
massgeblichen Kirchenführern wurde die
Machtergreifung Hitlers als «Gnadenstunde»

für Volk und Kirche empfunden.
Die Bekennende Kirche war

demgegenüber für Barth ein Hoffnungszeichen.11

Ihr Widerspruch gegen den
Totalitätsanspruch des nationalsozialistischen
Staates war ein Ausbruch aus dem
Gefängnis des Staatskirchentums. Die
«Barmer Theologische Erklärung» von
1934 war für Barth ein Bekenntnis
christlicher Freiheit. Für viele Mitglieder
der Bekennenden Kirche war dieses
Bekenntnis ein Schritt in unbekanntes
Land. Die Kirche war auf sich selbst
gestellt, sie müsste erfahren, wie es zugeht,
wenn der Staat sie nicht mehr als Garant
religiös-moralischer Volkseinheit
hofiert, sie vielmehr als staatsfeindlich
qualifiziert. Zugleich hat die Bekennende
Kirche - wenigstens in vorsichtigen
Ansätzen - die christliche Verantwortung
für die politische Entwicklung der
Gesellschaft auch gegen die offiziellen
staatlichen Positionen wahrzunehmen
versucht.

Indem die Bekennende Kirche ansatzweise

die Identität kirchlichen Handelns
mit den Vorgaben des Staates zerbrach,
öffnete sie sich zugleich der christlichen
Ökumene. Ökumene ist für Barth nur
möglich, wenn die Kirchen in den
verschiedenen Ländern sich von der
Identifikation mit den jeweiligen nationalen
Wertsetzungen und Interessen freimachen.

Die Bekennende Kirche hat den
Mut gefunden, die übernationale,
weltweite Sache des Christentums zum Massstab

des eigenen Bekennens zu machen.
Kirche Jesu Christi ist für Barth immer

Bekennende Kirche im Horizont der

114



Ökumene. Dass das Bekennen einer
ökumenisch sich verstehenden Christenheit

auch ein politisches Bekennen
umfassen muss, hat Barth schon 1925 zu
bedenken gegeben.12 Nur eine ökumenische

bekennende Kirche kann das Subjekt

der Sache Gottes in der Welt sein. In
einem Bericht an das reformierte
Weltkonzil in Cardiff (Wales) aus dem Jahre
1925 fragte Barth nach der Gestalt eines
neuen allgemeinen reformierten
Glaubensbekenntnisses. In einem solchen
Glaubensbekenntnis müsste auch eine
gemeinsame ethbch-gesellschaftliche
Handlungsperspektive zur Sprache kommen.

Barth nennt 1925 drei Beispiele:
Ein kirchliches Bekenntnis müsste Stellung

nehmen zum «faschistisch-völkischen

Nationalismus», zum
«Antisemitismus» und zum «Krieg».13 Wo der
ökumenischen Christenheit eine solche
gemeinsame Erkenntnis und Praxis
zuwächst, da könnte sie zum Subjekt der
Sache Gottes und der Menschheit werden,

indem sie konkret bemüht ist, den
Menschen - durch Wahrnehmung politischer

Verantwortung - aus den wirklichen

Nöten der Gegenwartsgesellschaft
herauszuhelfen.

Von diesen Überlegungen her hat
Barth nach 1945 die Entwicklung der
ökumenischen Bewegung begrüsst. Er hat
allen seinen Einfluss geltend gemacht,
um die Kirchen nicht zu blossen
Parteigängerinnen des Westblocks oder des
Ostblocks werden zu lassen.14 Er hat
versucht, die Kirchen in Ost und West zur
Kritik ihres jeweiligen politischen Regimes

zu veranlassen, besonders hinsichtlich

der fortschreitenden atomaren
Aufrüstung. Barth forderte die Kirchen auf,
der atomaren Aufrüstung nachdrücklich
zu widersprechen.15 In den sechziger
Jahren verfolgte er mit grossem Interesse
die selbständige Entwicklung der
Kirchen der «Dritten Welt». Von ihnen
erwartete er neue ökumenische Impulse,
auch auf dem Feld der Politik.

Die Erfahrungen des Kirchenkampfes
im Dritten Reich und die Entwicklung

der ökumenischen Bewegung trugen dazu

bei, dass Barth immer weniger von
«Kirche» redete. Der Begriff der
«Gemeinde» erschien ihm sachgemässer.16
«Gemeinde» ist die reale Gemeinschaft
«mündiger Christen». Es geht Barth um
neue Inhalte und Formen christlichen
Lebens. Es geht ihm um Wege, die von
allen Ausprägungen des Staatskirchentums

wegführen; es geht ihm um Wege,
die zu einer «freien Kirche», zu einer
«freien Gemeinde» hinführen, die - ohne

staatskirchliche Abhängigkeiten - in
der Nachfolge des lebendigen Gottes
denkt und handelt.17 Ein Weg hin zu
einer «freien Gemeinde» ist es, dass Christen

innerhalb der bestehenden
Kirchenorganisationen so etwas wie eine prophetische

«Vorhut» bilden, die versucht, den
breiten Haupttrupp der Kirche, der
immer noch von staatskirchlichem Denken
und Handeln geprägt ist, mitzunehmen
auf die Strasse des vorantreibenden
Evangeliums.18 So wird die Gemeinschaft

der Christen zu einem Subjekt des
Kampfes um eine gerechte Gesellschaft.

3. Die Revolution Jesu Christi
und die Befreiung zur Genossenschaft
in Gemeinde und Gesellschaft
Die Konfrontation mit der Amtskirche
seit Ende der zwanziger Jahre hat Barth
veranlasst, seine Theologie noch gründlicher

zu fundieren. Mit der «christologischen

Konzentration» wollte er
sicherstellen, dass christliches Bekennen sich
weder theoretisch noch praktisch als
religiöser Überbau politischer Interessen
missbrauchen lässt.19 Zum andern stellte
er über die Christologie eine untrennbare

Zusammengehörigkeit von Dogmatik
und Ethik her. Diese theologischen
Lernprozesse Barths werden in seinen
Schriften «Evangelium und Gesetz»
(1935), «Rechtfertigung und Recht»
(1938) und «Christengemeinde und
Bürgergemeinde» (1946) sehr deutlich.

Zusammengefasst kommen Barths
neue theologische Erkenntnisse auch in
der ersten und zweiten These der «Bar-

115



mer Theologischen Erklärung» von 1934
zur Sprache: Jesus Christus ist «das eine
Wort Gottes», das uns «aus den gottlosen

Bindungen» der bestehenden Gesellschaft

befreit zum gemeinsamen «Dienst
an (Gottes) Geschöpfen».20

Dieser Dienst an Gottes Geschöpfen
hat immer eine «Richtung» und
«Linie»21. In der «Richtung» wird die
grundsätzliche ethische Orientierung
bestimmt; die «Linie» markiert den
konkreten Weg, den Christen in der Gesellschaft

zu gehen haben: die konkreten
Entscheidungen und Parteinahmen, die
mit der grundsätzlichen Orientierung
verbunden sind.

In der «Kirchlichen Dogmatik» hat
Barth nach 1945 sein Verständnis von
Christologie, von Dogmatik und Ethik
systematisch dargestellt. Jesus Christus
ist der Versöhner der Welt mit Gott. Er
ist der Herr, der Knecht wurde. Er ist der
Knecht, der zum Herrn erhöht wurde. Er
hat die Menschen aus dem Gefängnis
ihrer Selbstüberschätzung und ihrer
Resignation befreit: von ihrer Entfremdung.22

Als versöhnte Menschen dürfen
sie als freie Menschen leben, als Freunde
und als Genossen (und wie wir hinzuzufügen

haben: als Freundinnen und
Genossinnen!).23 Die Menschen sind zu
Bundesgenossen Jesu Christi bestimmt.
In Entsprechung dazu werden sie auch
untereinander zu Menschen, die
genossenschaftlich leben. Von der Christologie
her versteht Barth genossenschaftliches
Leben als eine anthropologische
Konstante, die auch die Strukturmerkmale
christlicher Gemeinde und die Ordnung
der Gesellschaft bestimmen will.

Der Kapitalismus ist eine
Erscheinungsform entfremdeten Lebens. Die
Herrschaft des «Kapitals» macht die
Menschen zu versklavten Menschen: Die
Besitzer des Kapitals sind ebenso Sklaven

des Kapitals wie die Lohnabhängigen
als Ausgebeutete und Unterdrückte,

auch wenn die Kapitalbesitzer materiell
von der kapitalistischen Produktionsweise

profitieren. Der Kampf des Versöh¬

nungswerkes Christi gegen die Entfremdung

ist auch ein Kampf gegen die
kapitalistische Entfremdung.

Diesen Kampf gegen die Entfremdung
bezeichnet Barth als die Geschichte der
Prophétie Jesu Christi, als die Revolution

Gottes25: Die entfremdeten
Verhältnisse sollen umgewälzt werden; an
die Stelle von Herrschaft soll Genossenschaft

unter den Menschen treten.
Um die Umwälzung geht es nach Barth

in der Weltgeschichte bis zur universalen
Erlösung der gesamten Schöpfung. Die
Kampfgeschichte der Prophétie Jesu
Christi wird sich durchsetzen: «Jesus ist
Sieger», wie Barth mit dem älteren
Blumhardt sagt.26

Die Christen sind aufgerufen, in
diesem Befreiungskampf mitzutun, eine
Gegenbewegung gegen die Macht der
Entfremdung zu sein; Anwälte des Lebens
gegen die Zerstörungsgewalten. Sie können

mithelfen, dass das genossenschaftliche
Zusammenleben der Menschen die

gesellschaftlichen Verhältnisse bestimmt
und nicht ein Herrschafts-Knecht-
schafts-Verhältnis (wie zum Beispiel im
Kapitalismus).27

Deshalb werden die Christen dafür
sorgen müssen, dass auch in der
Christengemeinde genossenschaftliche
Verhältnisse praktiziert werden. Bürokratie,
Hierarchien, Trennung der Gemeindeglieder

in Betreuer und Konsumenten
sind nicht akzeptabel. Gemeinden werden

deshalb Basisgemeinden sein, in
denen Christen vor Ort sich zusammentun.
Traditionelle Konfessionsmerkmale
werden relativiert, die gemeinsame aktive

Suche nach dem Willen Gottes und
der rechten Nachfolge werden massgebend.

Genossenschaftliche Gemeinde ist
notwendig «Kirche von unten».29.

Zusammen mit Nicht-Christen, die
nach Barth auch von der Kampfgeschichte

der Prophétie Jesu Christi bewegt werden

können29, setzen sich die Christen
für eine genossenschaftliche Gesellschaft
ein. Basisdemokratie, das heisst die
demokratische Selbstbestimmung der loka-

116



len und regionalen Gemeinwesen, ist die
Grundlage des gesellschaftlichen
Lebens; Basisdemokratie in Politik und
Wirtschaft.30 Barth spricht sich damit für
einen genossenschaftlichen Sozialismus
aus, wie er heute vor allem in linkssozialistischen

Gruppen und in der ökologischen

Bewegung vertreten wird.31 Im
Staatssozialismus, wie er mehrheitlich im
Kommunismus und in der Sozialdemokratie

verfochten wird, sieht er keine
Alternative zum Kapitalismus.32 In diesem
genossenschaftlichen Verständnis von
Sozialismus beim späten Barth werden
wieder Gemeinsamkeiten mit seiner
Safenwiler Zeit sichtbar - und mit dem
schweizerischen Religiösen Sozialismus.

4. Der prophetische Auftrag
der christlichen Gemeinde
Karl Barth hat versucht, sein eigenes
Verständnis der prophetischen Aufgabe
der Christengemeinde in den
Zusammenhang der Kirchen- und
Christentumsgeschichte zu stellen. Er sieht sich
hier in einem Traditionszusammenhang
neuzeitlicher Christentumsgeschichte. In
der Neuzeit hat Barth zufolge eine
Wiederherstellung der Lehre vom prophetischen

Amt Jesu Christi stattgefunden;
nämlich in dem Ausbruch der Gemeinde
in die Gesellschaft, in der Zuwendung
der Gemeinde zur Welt.33 Barth nennt
Indizien: In der Reformation hat sich die
Kirche wieder als Bekennende Kirche
entdeckt (Bekenntnis vor Kaiser und
Reich!). In der Mission hat sie die
weltumspannende Dimension christlicher
Existenz zum Tragen zu bringen
versucht. Es gab ein Erwachen gegenüber
dem Heidentum der gesellschaftlichen
Institutionen: gegenüber dem Patriarchalismus,

gegenüber dem Obrigkeitsstaat,
dem Kapitalismus, gegenüber Sklaverei,
Krieg und Kolonialismus. Christen wie
Christoph Blumhardt, Hermann Kutter
und Leonhard Ragaz sind Repräsentanten

dieses Erwachens. Dieses Erwachen
wurde aber auch in ausserkirchlichen
Bewegungen sichtbar, wie in der sozialisti¬

schen Bewegung und in den Friedensbewegungen.

Barth nennt weiter die
Wiederentdeckung der Bibel in der Neuzeit,
die Entdeckung der «Laien» (Gemeinde
als «Volk Gottes» und die ökumenische
Bewegung als Indizien für den Ausbruch
der Gemeinde in die Gesellschaft, als
Wiederherstellung des prophetischen
Auftrags der Gemeinde.

Wie nun verwirklicht die Christengemeinde

ihren prophetischen Auftrag in
Wort und Tat? Barth hat in der «Kirchlichen

Dogmatik» die Aspekte und
Dimensionen dieses Auftrags beschrieben34:

1. Die gottesdienstliche
Versammlung mit Predigt und Gebet, 2.
Information und Bildung (einschliesslich
theologische Arbeit), 3. Mission und
Evangelisation, 4. Seelsorge und 5. die
diakonische Arbeit. Notwendiger
Bestandteil der Diakonie ist für Barth die
christliche Gesellschaftskritik, d.h. das
kritische politische Engagement der
Christen für eine gerechte und humane
Gesellschaft. Dies alles geschieht nach
Barth im Horizont der weltweiten
Christenheit, also international, ökumenisch.

Zur Existenz der Christengemeinde
gehört es nach Barth auch, dass in ihr
Menschen leben, die so etwas wie Vorbilder

werden.35 Deshalb möchten wir an
einigen Beispielen beschreiben, wie Karl
Barth persönlich die prophetische
Dimension christlichen Lebens wahrzunehmen

versucht hat:
— 1934 weigerte sich Barth, als einziger
Theologieprofessor in Deutschland, den
Eid auf Adolf Hitler ohne einen Vorbehalt

(«soweit ich es als evangelischer
Christ verantworten kann») abzulegen.
Dies führte 1935 zu seiner Entlassung
aus dem Staatsdienst (bei Verlust der
Pensionsansprüche) und seiner Ausweisung

aus Deutschland.36
— 1945 arbeitete Barth in der schweizerischen

Gruppe des «Nationalkomitees
Freies Deutschland» mit. Das «Nationalkomitee»

war 1943 nach der Katastrophe

von Stalingrad in der Sowjetunion
gegründet worden. In ihm arbeiteten

117



Kommunisten, Sozialdemokraten, Liberale,

Konservative und Christen mit.
Barth wollte damit deutlich machen, dass
es beim Aufbau eines neuen Deutschland

— gerade aus christlicher Sicht — um
eine Zusammenführung aller demokratischen

und sozialistischen Kräfte gehen
müsse, ohne das Diktat einer bestimmten
Richtung.37

- 1947 reiste Barth in die damalige
sowjetische Besatzungszone. Um der sich
abzeichnenden militant antikommunistischen

Linie der Amtskirchen
entgegenzusteuern, traf er sich mit den SED-
Chefs Wilhelm Pieck, Otto Grotewohl
und Walter Ulbricht. Im Westen wurde
dies heftig kritisiert. In dem Gespräch
sagte Pieck zu Barth, dass die Zehn
Gebote in Deutschland wieder zur Geltung
kommen müssten. Barth erwiderte: «Ja,
und besonders das erste!»38 Dieses Gebot

hatte Pieck vermutlich weniger
gemeint. Auch hier zeigt sich: Barth lehnte
den Antikommunismus ab, er suchte das
Gespräch mit den verantwortlichen Leuten

des kommunistischen Sozialismus.
Aber es war ein kritisches Gespräch.

Derartige Symbolhandlungen des Wi-
derstehens für eine bessere Gesellschaft
waren für Barth ein notwendiger
Bestandteil prophetischer Existenz der
Christengemeinde.
- Ein weiterer Bereich war die Dimension

des Bekennens. Barth hat 1934
massgeblich an der «Barmer Theologischen

Erklärung» mitgearbeitet. Hinzu
kam die Mitwirkung am «Darmstädter
Wort» des Reichsbruderrates der
Bekennenden Kirche. Barths Entwurf
enthielt eine theologische Würdigung der
marxistischen Gesellschaftsgestaltung im
Nachkriegsdeutschland.39 Und schliesslich:

Das von Barth entworfene «Wort
der rheinischen Bruderschaft» zur
Atomrüstung von 1958 enthielt die
Feststellung, dass die Atomrüstung «die
Verleugnung aller drei Artikel des christlichen

Glaubens» darstellt, dass der
Atomrüstung auf der ganzen Linie zu
widerstehen ist.40

- Eine andere Form prophetischen
Zeugnisses waren Barths Gottesdienste
im Basler Gefängnis seit 1954. Barth hat
in seinen letzten Jahren fast nur im
Gefängnis Gottesdienste gehalten. Der Titel

des 1959 veröffentlichten Predigtbandes
«Den Gefangenen Befreiung»

drückt aus, was Barth dabei bewegte:
Die Gemeinde Jesu Christi ist dort, wo
die real Gefangenen auf Befreiung
warten.41

«Den Gefangenen Befreiung» - das ist
für Barth die grundlegende und zugleich
äusserst konkrete Perspektive und
Aufgabe einer Christengemeinde, die in der
Nachfolge des lebendigen Gottes leben
will.

1 Der folgende Text ist Bestandteil unserer Studie

«Bergpredigt-Christentum im 20. Jahrhundert.
Das Beispiel Karl Barths» für den Arbeitsbereich
«Bergpredigt-Christentum» des Leonhard-Ragaz-
Institutes Darmstadt.

2 Vgl. zum folgenden: Ulrich Dannemann, Der
unvollendete Abschied vom Bürgertum, Karl Barths
Kritik des religiösen Sozialismus, in: G. Ewald
(Hg.), Religiöser Sozialismus, Urban-Taschenbü-
cher 632, Stuttgart 1977, S. 91-113; ders., Den
Gefangenen Befreiung, Impulse der religiös-sozialistischen

Bewegung in der Theologie Karl Barths, in:
Zeitschrift für Ev. Ethik 27 (1983), S. 156-182.

3 Vgl. Karl Barth, Gesamtausgabe V/Briefwechsel
Karl Barth - Rudolf Bultmann 1922-1966,

Zürich 1971, S. 306-307; Rückblick, in: Das Wort sie
sollen lassen stahn, Festschrift für D. Albert
Schädelin, Bern 1950, S. 4-5; Evangelische Theologie
im 19. Jahrhundert, Theol. Studien 49, Zollikon-
Zürich 1957, S. 6; sowie Gesamtausgabe V/Briefwechsel

Karl Barth - Eduard Thurneysen 1913-
1921, Zürich 1973, S. 9-11.
4 Hermann Kutter, Sie müssen! Ein offenes Wort

an die christliche Gesellschaft, Zürich 1904.
5 Vgl. Karl Barth, Die Hilfe, Grundsätzliches

Votum, in: Christliche Welt 28 (1914), Sp. 774-
778.

6 Karl Barth, Der Römerbrief, Unveränderter
Nachdruck der 1. Auflage von 1919, Zürich 1963,
S. 346-392.

7 Karl Barth, Vergangenheit und Zukunft
(1919), in: Anfänge der dialektischen Theologie,
Teil 1, 2. Aufl., München 1966, S. 37-49; Der
Christ in der Gesellschaft (1919), a.a.O., S. 3-37.

8 Zum Zusammenhang von «Wort zur Sache»
und «Wort zur Lage» bei Barth vgl. Ulrich Dannemann,

Theologie und Politik im Denken Karl
Barths, 1977, S. 122-143.

9 Zum folgenden siehe: Karl Barth, Quousque
tandem! in: Zwischen den Zeiten VIII, 1930, S. 1-

118



30; Die Not der Evangelischen Kirche, in:
Zwischen den Zeiten IX, 1931, S. 89-122.
10 Vgl. Karl Barth, Brief an einen Pfarrer in der
DDR, 1958, S. 23-28.
11 Vgl. Karl Barth, Barmen (1952), in: Klärung
und Mitwirkung, Berlin 1966, S. 395-408; Was
bedeutet uns Barmen heute? in: Der Götze wackelt,
2. Aufl., Berlin 1964, S. 162-164; Karl Barth zum
Kirchenkampf, Theologische Existenz heute 49,
1956.
12 Vgl. Karl Barth, Wünschbarkeit und Möglichkeit

eines allgemeinen christlichen Glaubensbekenntnisses

(1925), in: Die Theologie und die
Kirche, Ges. Vorträge, Band 2, München 1928, S. 76-
105.
13 A.a.O., S. 100-103.
14 Vgl. Karl Barth, Die Kirche zwischen Ost und
West, Theol. Existenz heute 17, 1949.
15 Vgl. Schritte zum Frieden, Theologische Texte
zu Frieden und Abrüstung, hg. von B. Klappert und
U. Weidner, Wuppertal 1983, S. 86-102.
16 Vgl. Karl Barth, Christengemeinde und
Bürgergemeinde, Theol. Studien 104 (1970), S. 49-50.
17 A.a.O., S. 60, 65; vgl. Helmut Gollwitzer,
Reich Gottes und Sozialismus bei Karl Barth, Theol.

Existenz heute 169, 1972, S. 52.
18 Karl Barth, Politische Existenz in der Einheit
des Glaubens, Theol. Existenz heute 34, 1952.
19 Vgl. Walter Kreck, Grundentscheidungen in
Karl Barths Dogmatik, Neukirchen 1978, S. 96-
187.
20 Zum Text der «Barmer Theologischen Erklärung»

vgl. Karl Kupisch (Hg.), Quellen zur
Geschichte des deutschen Protestantismus 1871-
1945, Siebenstern Taschenbuch 41/42, München/
Hamburg 1965, S. 273-277.
21 Siehe Karl Barth, Christengemeinde und
Bürgergemeinde, a.a.O., S. 60.
22 Vgl. Karl Barth, Kirchliche Dogmatik (KD)
IV/1, Zollikon-Zürich 1953, S. 1-170.
23 Vgl. Karl Barth, KD III/2, Zollikon-Zürich
1948, S. 326.
24 Vgl. Karl Barth, KD III/4, Zollikon-Zürich
1951, S. 592-626; Ulrich Dannemann, Theologie
und Politik im Denken Karl Barths, a.a.O., S. 184-
225.
25 Vgl. Karl Barth, KD IV/3.1, S. 1-424. Zur Rede

von der «Revolution Gottes» vgl. KD IV/1, S.

609, 627; KD IV/2, S. 191-200, 275, 289, 323,
614-616, 749; KD IV/3.1, S. 98, 277-278, 508,
511; KD IV/3.2, S. 712-713, 977; KD IV/4, S. 23;
KD III/4, S. 295, 626.
26 Karl Barth, KD IV/3.1, S. 188-317.
27 Vgl. Karl Barth, KD III/4, S. 620-626.
28 Vgl. Karl Barth, KD IV/2, S. 765-824;
Christengemeinde und Bürgergemeinde, a.a.O., S. 49-
50, 80; Die Evangelische Kirche in Deutschland
nach dem Zusammenbruch des Dritten Reiches,
Stuttgart 1946, S. 32-36.
29 Vgl. Karl Barth, KD IV/3.1, S. 95-188.
30 Vgl. Ulrich Dannemann, Theologie und Politik
im Denken Karl Barths, a.a.O., S. 242-258.
31 Vgl. Ulrich Dannemann, Karl Barth und die
Sozialdemokratie, in: Neue Stimme, Heft 5, 1982,
S. 16-19.
32 Vgl. Ulrich Dannemann, Theologie und Politik
im Denken Karls Barths, a.a.O., S. 210-216;
Christiane und Ulrich Dannemann, Die Startbahn West
ist überall, 1982, S. 183-200.
33 Vgl. Karl Barth, KD IV/3.1, S. 18-40.
34 Vgl. Karl Barth, KD IV/3.2, S. 951-1034.
35 Vgl. a.a.O., S. 1017-1020.
36 Vgl. Hans Prolingheuer, Der Fall Karl Barth,
Chronographie einer Vertreibung 1934-1935,
Neukirchen 1977; Gesamtausgabe V/Briefwechsel
Karl Barth - Rudolf Bultmann 1922-1966, a.a.O.,
S. 155-166, 262-279.
37 Vgl. Friedrich-Wilhelm Marquardt, Theologie
und Sozialismus, Das Beispiel Karl Barths, 3. Aufl.,
München 1985, S. 50-61; Christen im Nationalkomitee

«Freies Deutschland», hg. von Kl. Drobisch,
Berlin 1973, S. 78-79.
38 Zum Gedenken an Karl Barth, Ein Gespräch
der Kirchlichen Bruderschaft Württemberg mit
Herrn Prof. D. Karl Barth am 15. Juli 1963, Stuttgart

O.J., S. 9.
39 Siehe Martin Greschat (Hg.), Im Zeichen der
Schuld, 40 Jahre Stuttgarter Schuldbekenntnis,
Neukirchen 1985, S. 82-83.
40 Karl Barth, Zehn Thesen zur Frage der atomaren

«Bewaffnung» (März 1958), in: Schritte zum
Frieden, Theologische Texte zu Frieden und Abrüstung,

a.a.O., S. 99.
41 Karl Barth, Den Gefangenen Befreiung,
Predigten 1954-1959, Zürich 1959.

Der letzte Band der «Dogmatik» von Karl Barth, dieser modernen «Summa theologiae», bedeutet

eine revolutionäre Preisgabe aller wesentlichen Positionen der Dialektik und damit eine
Annäherung an die unsrigen. Dieser Wendung hat einepersönliche Berührung zwischen Karl Barth
und mir entsprochen und entspricht der Umstand, dass sich gerade junge Anhänger der dialektischen

Theologie uns zuwenden, ohne dabei ihre dialektische Herkunft zu verleugnen. Ich bin
sicher, dass die ungeheure Umwälzung aller Dinge und Gedanken, in der wir begriffen sind, auf
dem einzigen Wege, der in die Zukunft Christi führt, diese Annäherung, die eine Wiedervereinigung

der getrennten Brüder bedeutet, weiter fördern und zur Vollendung bringen wird.
(Leonhard Ragaz, Mein Weg, Bd. 2, S. 192/193)

119


	Karl Barth und der Sozialismus. 1., Karl Barths Begegnung mit dem schweizerischen Religiösen Sozialismus ; 2., Bekennende Kirche statt "Staatskirche" ; 3., Die Revolution Jesu Christi und die Befreiung zur Genossenschaft in Gemeinde und Gesellschaft ; 4., Der prophetische Auftrag der christlichen Gemeinde

