
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 3

Artikel: "Ein eigener Mensch werden" - Eine Auseinandersetzung mit biblischen
Frauengestalten

Autor: Bernet-Strahm, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Bernet-Strahm

«Ein eigener Mensch werden» -
Eine Auseinandersetzung mit biblischen Frauengestalten

Biblische Frauengestalten - dieses Thema

ruft nach den verschiedensten
Bildern, Vorstellungen, Erwartungen,
Erinnerungen auch. Ratlosigkeit stellt sich
ein, zu Anfang wenigstens. Wonach
fragen wir eigentlich, wenn wir nach
biblischen Frauengestalten fragen: Nach
historischen Personen, die wirklich gelebt
haben und die wir auf ihre Lebenshaltungen

hin befragen wollen? Nach Modellen
von Frauenleben vielleicht, nach Vor-
Bildern, die uns in unseren Lebensentwürfen

als Frauen wichtig werden
können? Nach inspirierenden Gestalten, die
unsere Handlungen und die ihnen
zugrundeliegenden Hoffnungen auf
gelingendes Leben zu motivieren vermögen?
Oder sind es einfach Neugier und die
Erwartung, an anderem Leben sehend werden

zu können, die unser Fragen begleiten?

Was immer unsere Fragen sind — alle
stossen sie auf ein gemeinsames
Problem, nämlich auf die Tatsache, dass die
biblischen Texte, die uns von Frauen
berichten, Männertexte sind - geschrieben
aus der Sicht von Männern, zumal von
Männern, die in einer gesellschaftlichen
Ordnung lebten, die man gemeinhin als
Patriarchat bezeichnet: also in einem
gesellschaftlichen System religiös, sozial
und wirtschaftlich abgesicherter
Herrschaft von Männern über Frauen. Was
und wie uns von Frauen berichtet worden
wäre, hätten auch Frauen heilige Texte
verfassen können, verfassen dürfen, welche

Frauengestalten uns dann zugekommen

wären - dies lässt sich wohl so nicht
mehr beantworten. Wir müssen deshalb
Vorlieb nehmen mit dem, was Männer

für wert befunden haben, von Frauen
weiterzuerzählen. Es ist wenig genug,
und doch ist auch dieses Wenige oftmals
sehr aufschlussreich. Nicht so sehr, was
die geschilderten Frauen selbst, sondern
eher, was das Verhältnis von Männern
gegenüber Frauen betrifft. So erfahren
wir denn, wenn wir alt- und
neutestamentliche Texte lesen, nicht nur von
individuellen Personen, nicht nur von
Miriams, Hannas, Saras und wie sie alle
heissen, sondern auch von den
Lebensbedingungen der Frauen in der Heimat
der Männer, dem Patriarchat.

Deshalb möchte ich hier nicht einfach
willkürlich einige Frauen aus dem alten
und neuen Testament beschreibend
herausgreifen, sondern anhand dreier
Fragestellungen den «Botschaften» weiblicher

Lebensfiguren, so karg sie oft
gezeichnet sein mögen, etwas nachzugehen
versuchen. Das so versuchte Aufspüren
von Berührungspunkten ist, das ergibt
sich aus der Art des Zugangs, subjektiv.
Wissenschaftliche Analysen dürfen Sie
keine von mir erwarten, dazu gibt es
Bücher. Eher schon den Versuch einer
persönlichen Annäherung, in der Hoffnung,
meine Erwartungen und meine Interpretationen

seien nicht nur mitteilbar,
sondern wirklich auch teilbar.

Diese drei Zugänge bewegen sich um
die Fragen: 1. Was vermitteln uns alt-
und neutestamentliche Frauengestalten
über die Stellung der Frau in jüdischer
und jüdisch-christlicher Zeit? 2. Wo rühren

diese Frauen an unser eigenes
Leben? Wo vermögen sie den Versuch, die
Visionen vom eigenen Leben zu verwirklichen,

inspirierend und motivierend zu

73



begleiten? 3. Was vermitteln uns diese
Frauen, was nicht unbedingt traditionellen

Rollenerwartungen entspricht? Wo
durchbrechen sie die engen Grenzen
ihres Geschlechts und verweisen sie auf
Widerstand im Sinne eines eigenen,
selbstgewählten Lebens?

1. Die in der jüdischen
und jüdisch-christlichen GeseUschaft
vorherrschende Auffassung
von der Minderwertigkeit der Frau

«Zuerst wurde Adam erschaffen,
danach Eva.»
Am Beginn der biblischen Menschheitsgeschichte

steht der Ungehorsam einer
Frau, Eva, dem Manne als Hilfe geschaffen,

ihn zu Fall bringend, so ihrer beider
Leben beeinträchtigend und seither seiner

Herrschaft unterworfen. Am Beginn
der Bibel steht also diese entscheidende
Lektion für Frauen, die ein Theologe des
17./18. Jahrhunderts (Bossuet)
folgendermassen weiterführt: «Die Frauen sollen

sich nur an ihre Herkunft erinnern
und, ohne ihre Zartheit besonders
hervorzuheben, daran denken, dass sie aus
einer überzähligen Rippe geschaffen
wurden.» Noch etwas deutlicher drückt
es der russische Dichter Gogol im 19.
Jahrhundert aus: «Herrgott, warum
bestrafst du uns arme Sünder so? Es gibt
doch schon genug Unrat, warum muss-
test du auch noch die Weiber in die Welt
setzen?»

Die Frau ist, nach Genesis 2/3, eine
nachträglich erschaffene Hilfe für den
Mann und erscheint so als ein Wesen, das
seinen Zweck und seine Bestimmung
nicht in sich selbst trägt, sondern lediglich

da ist für andere. Später werden zwei
in der theologischen Tradition massgebende

Theologen, Augustinus und Thomas

von Aquin, dies dahingehend
interpretieren, dass die Frau einzig zum
Zwecke der Fortpflanzung existiere, für
alles andere wäre der Mann dem Manne
eine bessere Hilfe als die Frau. So ist
denn die biblische Eva die Verkörperung

der in der jüdischen und jüdisch-christlichen
Gesellschaft vorherrschenden

Auffassung von der Zweitrangigkeit und
Minderwertigkeit der Frau, deren
Lebenszweck allein darin besteht, Kinder
zu gebären und dem Manne zu dienen.
Wie Eva sind alle Frauen: ungehorsam,
leicht verführbar, neugierig und ohne
Verstand. Deshalb brauchen sie die
Vormundschaft und den Schutz des ihnen in
allem überlegenen Mannes. Deshalb sollen

sie sich, so der Verfasser des Ersten
Timotheus-Briefes (2,11-15), still
verhalten und sich in aller Unterordnung
belehren lassen: «Dass eine Frau lehrt,
erlaube ich nicht, auch nicht, dass sie über
ihren Mann herrscht; sie soll sich still
verhalten. Denn zuerst wurde Adam
erschaffen, danach Eva. Und nicht Adam
wurde verführt, sondern die Frau liess
sich verführen und übertrat das Gebot.
Sie wird aber dadurch gerettet werden,
dass sie Kinder zur Welt bringt. .»

Die Konkurrenz von Lea und Rahel
Dass Frauen nur als Mütter etwas gelten,
zeigt sich auch in einer Art Modellgeschichte

weiblicher Rivalität - in der
Konkurrenz von Lea und Rahel um die
Liebe, oder etwas bescheidener, die
Wertschätzung ihres Mannes Jakob.
Man könnte es auch die Geschichte einer
fortgesetzten Demütigung nennen; einer
Demütigung, die Frauen widerfährt, weil
sie aufwachsen und leben müssen als
Menschen, die nicht nur wirtschaftlich,
sondern auch psychisch durchwegs
abhängig sind, d.h. nicht frei über ihr Leben
verfugen können und ihr Selbstbewusst-
sein allein Bedingungen verdanken, die
sie nicht selbst festgesetzt haben: Schönheit,

Jugend, Fruchtbarkeit, aber auch
Dienst- und Anpassungsbereitschaft
heissen solche Liebesvoraussetzungen,
und ihre Gültigkeit erscheint bis heute in
den Träumen unzähliger Männer und im
Leben von vielen Frauen unbestritten.

Da erwirbt also Jakob durch zweimal
siebenjährige Arbeit bei Laban dessen
Töchter Lea und Rahel. Die ältere, Lea,

74



wird ihm gleichsam unterschoben, weil
ihr Vater fürchtet, sie sonst nicht mehr
loswerden zu können. Lieben tut Jakob
die jüngere und schönere Rahel. Der
einzige Trost Leas, der Ungeliebten, besteht
darin, ihrem Mann die Kinder zu schenken,

die ihm mit Rahel versagt bleiben.
«Der Herr hat mein Elend gesehen. Jetzt
wird mein Mann mich lieben», meint sie
nach der Geburt ihres ersten Kindes, und
nach der Geburt des sechsten Sohnes
heisst es erneut: «Jetzt endlich wird mein
Mann bei mir bleiben, da ich ihm doch
sechs Söhne geboren habe.» So scheint
sich das Leben dieser zwei Frauen darin
zu erschöpfen, die Zuwendung eines
Mannes zu erringen durch die Anzahl der
Kinder, die sie und ihre Mägde ihm gebären

(Gen 29/30). Ähnliches berichtet
auch Genesis 16 von der Beziehung Saras

zu ihrer Magd Hagar. Es handelt sich
bei diesen Demütigungsgeschichten
offenbar um weibliche Alltagsgeschichten.

Ob es wohl auch zu den weiblichen
Alltagsgeschichten gehört, dass
eifersüchtige Ehemänner auf den Verdacht
hin, ihre Frauen könnten ihnen untreu
geworden sein, diesen innerhalb eines
dafür vorgesehenen Prüfungs-Rituals
(Num 5,llf.) «bitteres, fluchbringendes
Wasser» verabreichen, das bei den
«Schuldigen» grosse Schmerzen verursacht,

indem es den Bauch anschwellen
und die Hüften einfallen lässt? Der
Zynismus dieser Methode ist in etwa
vergleichbar dem spätmittelalterlichen
«Hexentest», der scheinbar auch nur die
Schuldigen trifft. Dort werden die Frauen

mit zusammengebundenen Händen
und Füssen ins Wasser geworfen: Versinken

sie nicht, sind sie Hexen und werden
verbrannt; versinken sie, so zeigt sich,
dass sie unschuldig waren. Sie erhalten
ein christliches Begräbnis.

Die beiläufig erwähnte Vergewaltigung
einer namenlosen Frau
Dass eine Frau sehr wenig gilt, weniger
als die Gastfreundschaft gegenüber
einem Mann, davon erzählt eine andere,

vergessene Geschichte in Richter 19,20f.
Dort werden dem üblen Gesindel, das
die Herausgabe des Gastes fordert,
gleichsam als Schutz dieses Gastes die
Tochter des Hauses und die Nebenfrau
des Gastes zur Vergewaltigung freigegeben.

Man(n) einigt sich schliesslich auf
die Nebenfrau, die eine Nacht lang
vergewaltigt wird. Der Mann, den dies
offenbar nicht weiter kümmert, findet sie,
als er sich morgens auf den Heimweg
macht, tot vor der Türe des Hauses. Von
dieser Frau kennen wir nicht einmal den
Namen; sie gehört vielleicht auch nicht in
einen Vortrag über biblische Frauengestalten

- aber mich hat diese Geschichte
vielleicht gerade ob der Namenlosigkeit
der Frau und der Beiläufigkeit, in der
diese Ungeheuerlichkeit erzählt wird,
immer sehr berührt. Auch wenn das Opfer

männlicher Solidarität hier konturlos
bleibt, so findet sich diese Haltung, die
Männer gegenüber Frauen einnehmen
können, ohne sich dadurch allzu gross
moralisch zu disqualifizieren, überall,
wenn auch nicht immer in solcher
Extremform. Frauen sind im Normalfall
Objekte- auch dies ein Merkmal
patriarchalischer Gesellschaft, Objekte männlicher

Liebe oder Aggression, männlicher
Bedürfnisse und Wünsche.

Der Verkauf Saras an den Pharao
So erstaunt es denn auch nicht mehr, dass
beispielsweise Abraham ohne grosse
Skrupel kurzerhand seine Frau Sara in
den Harem des Pharao verkauft. Zwar
verschleiert uns Genesis 12 diesen
Sachverhalt, indem berichtet wird, dass Abraham,

ob der Schönheit seiner Frau ums
eigene Leben bangend, diese als seine
Schwester sich ausgeben lässt, worauf sie
denn auch prompt in den Harem des
Pharao gebracht wird. An dieser Erzählung,

aus der Sicht Abrahams, scheint
alles falsch zu sein, ausser der Tatsache,
dass Abraham, wie es in Vers 16 heisst,
Schafe und Ziegen, Rinder und Esel,
Knechte und Mägde, Eselinnen und
Kamele vom Pharao bekam. Ein Pharao,

75



der um der Schönheit einer Frau willen
jeden töten würde, schenkt nicht auf einmal

aus Mildtätigkeit einem Fremden
solche Reichtümer. Was hier wie
verschleiert auch geschildert wird, ist der
Verkauf einer Frau, Saras, durch ihren
Mann, Abraham, der dadurch in den Besitz

von grossen Reichtümern gerät.
Allein der Hilfe Jahwes ist es zu verdanken,
dass Sara wieder aus dem Harem des
Pharaos entlassen wird. Leider endet die
Erzählung dort, wo sie meiner Meinung
nach erst so recht beginnen müsste, nämlich

dort, wo Sara erneut mit einem Mann
zusammenleben muss, der bereit war, sie
um Schafen und Ziegen, Knechten und
Mägdep willen zu verkaufen.

Innerhalb der Abrahamstradition ist
diese Haremsgeschichte eine folgenlose
Episode, zumindest für Abraham (sieht
man vom materiellen Besitz, den er sich
erwarb, einmal ab). Die Perspektive der
Frau fehlt. So stellt sich, trotz Unbeant-
wortbarkeit, immer wieder die Frage,
was wohl all die Leas, Saras und Raheis
zu erzählen gehabt hätten von ihrem
Leben - seinen Einschränkungen und
Grenzen, seinen Wünschen und
Hoffnungen, seinem Glück auch. Vielleicht
hätte man ihre Erfahrungen nicht mittei-
lenswert gefunden, zu gewöhnlich, zu
banal, so banal wie der Alltag der Frauen,
die ohne grosse Gesten auskommen
müssen. Was ist denn schon die
Geschichte einer Sara gegen die
jahrhundertelang bewunderte Tat eines Abrahams,

der seine Heimat verlässt, um
aufzubrechen in ein Land, das er nicht
kennt? Dass es immer auch Frauen sind,
die solche Heldentaten mittragen müssen,

vielleicht wollen, manchmal gar
ermöglichen, davon ist keine Rede, und
wovon keine Rede ist, das gibt es auch
nicht. Vielleicht heisst es deshalb in
einem italienischen Sprichwort, dass die
grösste Tugend einer Frau ihr Schweigen
sei, denn was sie verschweigt, ist dann
wohl in erster Linie sich selbst. Wo es
Frauen trotzdem gelang, auszubrechen
aus diesem verordneten Schweigen, nicht

nur ins Reden, sondern auch ins Handeln,

da geriet das Schweigen auf einmal
zur Tugend. Ein Beispiel dafür ist die
neutestamentliche Maria Magdalena.

Maria Magdalena —

von der Apostolin zur Sünderin

Maria Magdalena war wohl die wichtigste
Frau innerhalb der von Lukas (8,3)

erwähnten Frauengruppe, die Jesus auf
seinen Reisen begleitete. Sie gilt, gemäss
allen vier Evangelien, als erste
Auferstehungszeugin und müsste deshalb
Apostolin genannt werden. Nun erzählen

die Evangelien kaum etwas von ihr,
auch wenn ihr Name ab und zu genannt
wird, und so muss man ihre Bedeutung
indirekt erschliessen, und zwar aus Texten,

die nicht in den biblischen Kanon
aufgenommen wurden, den sogenannten
Apokryphen. Diese berichten uns von
einer Maria Magdalena, die von Jesus
mehr als alle andern geliebt wurde und
ihm näher stand als seine Jünger. Es
scheint deshalb auch zu Spannungen
innerhalb der Jüngergruppe gekommen zu
sein.

Von Petrus wird uns überliefert, er habe

gesagt: «Maria soll uns verlassen,
denn die Frauen sind nicht wert des
Lebens», und weiter: «Sprach er (Jesus)
denn mit einem Weibe heimlich vor uns
und nicht offen? Sollen wir umkehren
und alle auf sie hören? Hat er sie uns
gegenüber bevorzugt?» Petrus glaubt nämlich

nicht, so die Apokryphen, dass Maria
von Jesus besondere Offenbarungen
empfing. Er glaubt es nicht, weil das nicht
wahr sein darf, dass eine Frau Jesus
vielleicht näher stand, mehr begriff von
seinem Leben und Sterben und von ihm
deshalb vielleicht auch mehr geliebt wurde.

Einer ihrer Verteidiger meint:
«Wenn der Erlöser sie aber würdig
gemacht hat, wer bist denn du, dass du sie
verwirfst. Sicherlich kennt der Erlöser sie

ganz genau. Deshalb hat er sie mehr als
uns geliebt.» Vielleicht hat auch Petrus
sie genau gekannt und deshalb nicht
geliebt. Vielleicht war sie ihm zu bedeu-

76



tend, zu mutig, zu konsequent.
Sie und ein paar weitere Frauen stehen

unter dem Kreuz, während die Jünger,
die später allein im Zentrum kirchlichen
Interesses stehen, aus Angst sich
zerstreuen. Nicht nur, dass diese Frauen den
Schmerz auf sich nehmen, einen
wahrscheinlich geliebten Menschen scheitern,
sogar sterben zu sehen; sie machen damit
auch deutlich, dass sie zu einem Mann
gehören, der als Aufrührer hingerichtet
worden ist (die Kreuzigung gilt ja als
Strafe für politische Verbrechen), sie
erscheinen so als Befürworterinnen seiner
Handlungsweisen und sind gefährdet.
Vielleicht hilft ihnen der Umstand, dass

man sie als Frauen eben nicht so ganz
ernst nimmt. Oder vielleicht hat man sich
einfach schon daran gewöhnt, dass
immer und überall, auf jedem Schlachtfeld
und an jeder Hinrichtungsstätte, Frauen
das Sterben und den Tod beweinen, ihn
jedoch niemals verhindern. So braucht
man sie nicht zu fürchten und hat damit
leider bis heute meistens recht. Ob Maria
Magdalena hier eine Ausnahme war,
nicht weil sie einen Tod verhindert hätte,
sondern weil sie verstand, was Auferstehung

heisst, niemand weiss das. Einig ist
man sich aber, dass sie im Leben Jesu eine

wichtige Rolle spielte, auch wenn man
ihr bereits in den Evangelien eine
Statistenrolle zuwies und sie in der darauffolgenden

kirchlichen Tradition gar zur
grossen Sünderin bzw. Büsserin stilisierte,

die sie gar nicht war. (Es handelt sich
hier ja auch wieder um eine Entmachtung,

indem man aus einer Apostolin
durch die Vermischung verschiedenster
Geschichten eine demütige Sünderin
modelliert.)

2. Frauengestalten, die Hoffnung
verkörpern
Wie so oft nehmen die schlechten
Geschichten den grössten Raum ein - das
liegt nicht einfach am eigenen negativen
Vor-Urteil, das die Auswahl und die
Wahrnehmung bestimmt, sondern zum
grossen Teil an den geschichtlichen Rea¬

litäten selbst. Es gibt vielleicht, gerade
was Frauen betrifft, mehr schlechte als
gute Geschichten, gemessen zumindest
am Anspruch, es stünde den Frauen an
Lebensverwirklichung, an Träumen und
Handlungen dasselbe zu wie den Männern.

Nun gibt es aber zweifellos auch in der
Bibel Geschichten, die auf anderes
verweisen als auf innere und äussere
Begrenzungen und Reduktionen weiblichen

Lebens. So möchte ich kurz auf zwei
Geschichten eingehen, die an meine
eigenen Erfahrungen rühren, Hoffnungen
im wahrsten Sinne des Wortes verkörpern

und Fragen aufgreifen, die auch
mein Leben begleiten. Sie sollen Antwort

sein auf die Frage, ob biblische
Frauengestalten unsere Vision vom eigenen

Leben inspirierend begleiten können.

Die Heilung der gekrümmten Frau
Eine Erzählung, die mich immer wieder
von neuem fasziniert, ist der lukanische
Bericht von der Heilung der gekrümmten

Frau (Lk 13,10-13). Er lautet: «Am
Sabbat lehrte Jesus in einer Synagoge.
Dort sass eine Frau, die seit achtzehn
Jahren krank war ihr Rücken war
verkrümmt, und sie konnte nicht mehr
aufrecht gehen. Als Jesus sie sah, rief er
sie zu sich und sagte: ,Frau, du bist von
deinem Leiden erlöst!' Und er legte ihr
die Hände auf. Im gleichen Augenblick
richtete sie sich auf und pries Gott.»

Im Grunde ist es weniger die
Geschichte, die mich fasziniert. Was mich
interessiert, ist das Bild, ist diese Frau mit
ihrem krummen Rücken, diese Frau, der
zu aufrechtem Gang verholfen wird.
Solches Gekrümmtsein, Verkörperung
reduzierten Lebens, weckt vielfältigste
Assoziationen: Bilder von Demutshaltungen,

Einladungen nicht nur zum
Getretenwerden, da man sich als schwach und
ohnmächtig zeigt, sondern auch dazu,
verschont zu werden, gerade weil man
sich schwach und ohnmächtig zeigt.
Demutshaltungen sind Ohnmachtshaltun-

77



gen, und wer mit gekrümmtem Rücken
durchs Leben geht, der macht deutlich,
dass er an keiner Macht rütteln will und
deshalb ungefährlich ist. Demut kommt
von dio-muoti, was dienende Haltung
bedeutet. Nicht umsonst nennt man das
Sich-Verbeugen auch «den Diener
machen». So gehören Demut, Ohnmacht
und Unterwerfungsbereitschaft zur
einen Deformation gekrümmter Existenz
und erinnern an all die Frauen, die ihr
Leben in der Unterordnung, dem
Schweigen verbrachten (und keinen
Zaubermantel brauchten, um unsichtbar
zu sein), an all die Frauen, die nie wagten,

aufrecht zu gehen, ein eigenes Leben
zu fordern, und langsam verkümmerten
ob ihrem ungelebten Leben.

Wer gekrümmt durchs Leben geht,
niedergedrückt von welchem Zwang und
von welchem Schmerz auch immer, der
lebt in einer zu kleinen Welt. Dessen
Blick reicht nur gerade für das kleine
Stück Gegenwart, nur für die nächsten
paar Schritte. Die Wahrnehmung der
Welt beschränkt sich auf die Wahrnehmung

des Bodens, auf dem man geht.
Fernsicht, Weite, Zukunft, Träume bleiben

so ausgespart und das Leben karg.
Aufrecht gehen hiesse: einen klaren
Blick haben für die Welt in all ihren
Dimensionen; Stolz haben in der Einsicht in
die eigene Würde als ein Mensch unter
Millionen, der dazu da ist, die Welt
wahrzunehmen und ihr standzuhalten; auch
mutig sein, weil aufrichtig, also der
Wahrheit verpflichtet sein, für die es
bekanntlich Rückgrat braucht. (Nicht
umsonst klingt aufrichtig wie aufrecht und
deutet an, dass Gekrümmtsein zu tun hat
mit Unaufrichtigkeit.)

Aufrecht gehen heisst aber auch sich
befreien oder befreit werden von
Schmerzen und Lasten, die das eigene
Leben reduzieren aufs Durchhalten in
Ohnmacht, Unwissenheit und Verkümmerung.

So ist es nicht verwunderlich,
dass sich heute gerade Frauen, die von
der Fremdbestimmung zur Selbstbestimmung

kommen wollen, auf diesen Text

beziehen. Sie erkennen in der gekrümmten
Frau nicht nur ihre eigene Verkümmerung

durch festgeschriebene weibliche

Lebensvorgaben, nicht nur ihre
Ängstlichkeit und Unsicherheit, sondern
auch die Aufforderung zum Aufrechtgehen,

zum Aufstehen, zum Aufstand -
einem Aufstand gegen alles, was Leben
reduziert, einschränkt und erstarren lässt,
einem Aufstand zur Rückgewinnung der
Bewegung, der Veränderung, der Neugier

auf sich selbst - zum Aufstand für
das Leben im Leben, gegen den alltäglichen

Tod, für das Heilwerden, das
Ganzwerden.

Die Geschichte von Maria und Marta:
Sinnbild für das
Zusammengehören von Denken und Tun

Ganzwerden, das ist für mich auch die
Quintessenz der Geschichte von Maria
und Marta, diesen zwei Frauen, von
denen uns Lukas folgendes erzählt: «Jesus
kam in ein Dorf. Eine Frau namens Marta

nahm ihn freundschaftlich auf. Sie hatte

eine Schwester, die Maria hiess. Maria
setzte sich dem Herrn zu Füssen und hörte

seinen Worten zu. Marta aber war
ganz davon in Anspruch genommen, für
ihn zu sorgen. Sie kam zu ihm und sagte:
,Herr, kümmert es dich nicht, dass meine
Schwester die ganze Arbeit mir allein
überlässt? Sag ihr doch, sie solle mir
helfen!' Der Herr antwortete: ,Marta, Marta,

du machst dir viel Sorgen und Mühen.
Aber nur eins ist notwendig. Maria hat
das Bessere gewählt, das soll ihr nicht
genommen werden'» (Lk 10,38-42). Diese

Maria-Marta-Erzählung kennt eine
sehr reiche christliche Überlieferungsgeschichte

(der im Buch «Ein eigener
Mensch werden. Frauen um Jesus», von
Elisabeth Moltmann-Wendel nachgegangen

wird). Etwas, was diese Vielfalt
gleich einem roten Faden durchzieht, ist
die Interpretation der beiden Figuren als
zwei Modellen christlichen Lebens: Maria
wird zum Inbegriff des «nachdenklichen»,

Marta zum Inbegriff des «tätigen»

Christentums. Maria erscheint als

78



die Verkörperung der Ernsthaftigkeit,
des Verlangens nach dem, was einen
unbedingt angeht, nach der Wahrheit, dem
Sinn; Marta dagegen als die Verkörperung

der Nüchternheit und des
Praktisch-Alltäglichen, als des Banalen auch,
angesichts der nachdenklichen Haltung
Marias.

Die eine der Freiheit, weil dem Geist,
die andere der Notwendigkeit, weil dem
Materiellen verpflichtet: So hat man diese

beiden Gestalten immer gegeneinander
ausgespielt und kaum je beachtet,

dass das eine ohne das andere nicht
lebbar, nicht das ganze Leben ist. Maria und
Marta gehören zusammen, wie das Denken

und das Tun, wie die Sehnsucht, der
Traum, das Erkennen und das Tätigsein-
nicht nur innerhalb des Praktisch-Alltäglichen,

sondern in der Arbeit an der
Veränderung, im «In-der-Welt-nach-dem-
Rechten-sehen». Vom Hören, Denken,
Träumen ist noch keiner satt geworden,
könnte Marta gedacht, und: «es gibt ein
Recht der nächsten Dinge gegenüber den
letzten» (Odo Marquard), könnte sie
nicht nur Maria, sondern auch Jesus
entgegengehalten haben.

Nur: die nächsten Dinge, das ist nicht
einfach die Sorge ums private Glück, und
Marta ist nicht einfach der Modellfall
einer bürgerlichen Hausfrau. Der Evangelist

Johannes legt ihr in seinem Evangelium

ein Christusbekenntnis ähnlich dem
des Petrus in den Mund. Nach einer
christlichen Legende ist sie gar Missionarin,

Verkünderin des Evangeliums in
Frankreich, und man kennt sie auch als
Drachenzähmerin. Ihr Tätigkeitsfeld ist
nicht einfach das Haus, sondern die Welt,
und in diesem Sinne kann Marta nicht
Vorbild sein für weibliche
Selbstbeschränkung auf Heim und Herd.

Die zwei Frauen, die denkende,
träumende, fragende Maria und die tätige
Marta könnten so Sinnbild werden für
das Zusammengehören von Denken und
Tun, von Sich-Sehnen nach einer
veränderten Welt und dem Versuch, diese
Sehnsucht zu verwirklichen. Es genügt

nicht, Träume zu haben von einer besseren

Welt und all die Bereiche, die Welt
gestalten, andern zu überlassen. Ich denke,

dass gerade Frauen hier zu lange
Verantwortung delegiert haben - gezwunge-
nermassen und freiwillig. Sie haben die
Zentren der Macht - Wirtschaft, Politik,
Wissenschaft etc. - gemieden und sind
doch immer von ihnen berührt worden.
Keine diesbezügliche Macht wollen, im
Sinne von Mächtigkeit, Kompetenz,
Einfluss, heisst nicht, dass es weniger Macht
gibt, sondern keine Macht wollen bedeutet

Macht abgeben, und so sind Frauen
nicht selten zu Zuschauerinnen eines
Schreckens geworden, den sie nicht
verursacht haben. «Wenn ihr eure Augen
nicht braucht, um zu sehen, so werdet ihr
sie brauchen, um zu weinen», heisst es
bei Jean Paul.

3. Frauen, die den engen Rahmen
weiblicher Lebensräume sprengen
Sehen heisst nun aber nicht nur erkennen,

wahrnehmen, was ist, sondern auch
wahrmachen, was sein soll. In diesem
Sinne möchte ich am Schluss noch von
Frauen erzählen, wie wenigen auch, die
den engen Rahmen weiblicher Lebensräume

sprengten und sich um Dinge
kümmerten, die sie traditionellerweise
nichts angingen. Sie erwiesen sich darin
als selbstbewusste Frauen, die wagten,
gross von sich und von ihren Möglichkeiten

zu denken.

Der Ungehorsam der
braelitbchen Hebammen in Ägypten
Dass die Frau dem Manne Untertan sein
und ihm gehorchen solle, ist eine alte
biblische Forderung; umso erstaunlicher
denn, dass die Geschichte Israels mit
dem Ungehorsam von Frauen beginnt, ja
ohne ihn gar nicht denkbar wäre. Es sind
nach Exodus 1 nämlich die israelitischen
Hebammen, die der Anordnung des
äpyptischen Pharaos, alle neugeborenen
Knaben zu töten, damit das Volk der
Israeliten nicht noch grösser werde, nicht
nachkamen und so dessen Weiterexi-

79



stenz ermöglichten. Es ist dies eine
eindeutig politische Handlung in der Form
passiven Widerstandes, in gewisser Weise

vergleichbar mit dem jener argentinischen

Frauen, die Tag für Tag vor dem
Regierungsgebäude in Buenos Aires
standen und von ihrer Regierung
Auskunft über den Verbleib ihrer Kinder,
Ehemänner und Freunde verlangten: ein
Sich-Nicht-Abfinden-Wollen mit einer
Welt des Terrors, der Gewalt und der
Bedrohungen aller Art im öffentlichmachen

einer Haltung, die sich nicht einfach
im inneren Vorbehalt gegenüber
gesellschaftlichen Zuständen erschöpft.

Der Ungehorsam der israelitischen
Hebammen wie der argentinischen Frauen

ist die Aufkündigung eines Gehorsams

gegenüber einer unmenschlichen
Macht, ist Ungehorsam aus Gehorsam
gegenüber einer unendlich viel stärkeren
Macht, die da heisst: Gerechtigkeit,
Menschenwürde, Leben. Auf diese Werte

setzen viele, aber wer geht schon hin
und stellt sich wie die argentinischen
Frauen dafür auf die Strasse, dabei
Verfolgung riskierend und nicht selten den
Tod.

«Mit beiden Beinen
auf der Erde träumen» — wie Judit
Noch kaum je hat man Frauen selbstverständlich

und unwidersprochen
gesellschaftliche und politische Macht
zugestanden. Ihr Beschäftigungsfeld soll nicht
das Mitdenken und Mithandeln im
Bereich der Polis, der Stadt bzw. Gesellschaft

umfassen, sondern vorwiegend
und in erster Linie das Haus und allenfalls

die Belange, die man das Soziale
nennt. In Anbetracht der Tatsache, dass
das Politische als unweibliches Geschäft
gilt, weil man sich- so eine alte Rechtfertigung

- die Hände schmutzig mache
(was offensichtlich nichts Unmännliches
ist. erstaunt es eigentlich, dass die
Geschichte trotzdem Frauengestalten
hervorgebracht hat, die Verantwortung
für solch unweibliche Bereiche
wahrgenommen haben. Eine davon ist die altte¬

stamentliche Judit, welche die Sorge um
die Zukunft ihres Volkes gar zum
Tyrannenmord (an Holofernes) führte.

Nicht ihre Einsicht, es könne die Situation

nicht ohne einen Mord zum Guten
verändert werden, ist zu beurteilen,
sondern ihre Einsicht, es gebe Zeiten, in
denen dürfe man der Welt nicht einfach
ihren Lauf lassen. Sie ist der Überzeugung,
dass es ein Ende haben muss mit diesen
Kriegen und dass die Menschen nicht
ewig so werden leben müssen. Der Gott,
auf den sie vertraut, ist ein Herr, der den
Kriegen ein Ende setzt (Jud 9,7) - auch
durch die Klugheit einer Frau. «Denn»,
so Judit, «deine Macht stützt sich nicht
auf die grosse Zahl, deine Herrschaft
braucht keine starken Männer, sondern
du bist der Gott der Schwachen und der
Helfer der Geringen; du bist der
Beistand der Armen, der Beschützer der
Verachteten und der Retter der
Hoffnungslosen» (9,10f.).

Judit ist keine Heldin geworden im
Gedächtnis der Christen, und das ist gut
so, denn wie sollte sonst das Morden
irgendwann einmal ein Ende haben? Dass
die Macht der Helden gebrochen werde,
davon träumte bereits Hanna in ihrem
Danklied an Jahwe. Und so möchte ich
Judit nicht als eine Heldin sehen,
sondern als eine Frau, die nicht nur vom
Frieden träumte, sondern sich anschickte,

ihren Teil dazu beizutragen. Die
DDR-Schriftstellerin Christa Wolf hat in
ihrem Buch «Kassandra» einen für mich
sehr wichtigen Ausdruck für diese
Haltung gefunden: «Mit beiden Beinen auf
der Erde träumen» - träumen, wie Judit
von der Rettung der Hoffnungslosen, wie
Hanna, wie Maria vom Reichwerden der
Armen, der Erhöhung der Erniedrigten,
dem Sattwerden der Hungrigen, träumen
und es doch nicht einfach beim Träumen
belassen: realistisch sein, nicht im Reich
der Ideen schwebend, sondern sich in der
Wirklichkeit verwurzelnd, in der einen
Schritt tun meist heisst: einen Widerstand

brechen, und jedes Brechen eines
Widerstandes bereitet Schmerz. - So un-

80



terlässt man ihn gerne, diesen Schritt.
Ein eigener Mensen werden - diese

Aufgabe, die ein Leben auszufüllen
vermag, kommt aber wohl ohne solche
Schritte nicht aus oder, um es biblischer
auzudrücken: Das Reich Gottes kommt
nicht durch Warten allein. Wenn die
Menschen nicht umkehren, nicht anders,
nicht neu werden, dann kommt es nicht!
Dieses Anders-Werden ist nun aber eben
nicht einfach nur private Konversion,
sondern rührt immer auch an die Zustände,

die Menschen nicht das leben lassen,
wozu sie fähig wären.

Reich Gottes heisst: Blinde sehen,
Lahme gehen, Gefangene werden frei,
gekrümmtem Leben wird aufrechter
Gang möglich. Auch wenn die biblischen

Wunder- bzw. Befreiungsgeschichten
meist dort enden, wo Menschen wieder
neu leben können, so geht es ihnen nie
nur um die Befreiung von etwas, sondern
auch um die Befreiung zu etwas, das zu
tun hat mit so selbstverständlich geäusserten

Werten wie: Gerechtigkeit,
Nächstenliebe, Frieden. Die Menschen werden

den Krieg nicht mehr lernen, heisst
eine dieser uralten Sehnsüchte beim
Propheten Micha. Und es sind Sehnsüchte
geblieben, weil wir Lebensdilettanten
geblieben sind und uns zu viel Zeit gelassen

haben zu allem, meint der Dichter P.
Altenberg. An anderer Stelle fährt er
fort: «Wohin kämen wir, wenn wir nur
immer Idealen nachhängen würden? Zu
den Idealen!»

Christine Nöthiger-Strahm

Der Kirchenstreit von Safenwil
Zum Wirken von Pfarrer Ernst Ott in Safenwil (1927-1932)
Prof. Dr. Andreas Lindt zum 65. Geburtstag gewidmet
(im Juli 1985, t im Oktober 1985)

Ein Dorf sehnt sich nach politischer
Ruhe - und findet sie nicht

Das aargauische Industriedorf Safenwil
kam auch nach dem Wegzug von Karl
Barth im Jahre 1921 und einer fünfjährigen

Amtszeit von Pfarrer Hans Brandii
noch immer nicht zu seiner sehnlichst
gewünschten Ruhe. Karl Barth hatte
anlässlich seines Abschieds von Safenwil an
Eduard Thurneysen geschrieben: «...
Die Safenwiler zeigen nur das eine
Begehren, nun bald ihre Ruhe wieder zu
bekommen.»1 Aus diesem Grund war
auch Barths Vorschlag, seinen Schwager
Karl Lindt als Nachfolger auf die Safenwiler

Kanzel zu wählen, abgelehnt worden.

Durch die Vorkommnisse der letzten
Jahre gewitzigt, versuchte die Kirchenpflege

bereits bei den Interessenten für

die Pfarrstelle, deren politische Einstellung

zu eruieren. Ernst Ott2, der sich als
Vikar von Brunnadern (St. Gallen) um
die Stelle bewarb, antwortete sehr
freimütig in einem Brief auf diese Frage3:
Die Reformatoren Zwingli und Calvin in
ihren «besten Zeiten» seien ihm Vorbilder;

eine Sympathie für den Sozialismus
könne er nicht ableugnen, da in ihm «für
mich ein gut Stück urchristlicher
Hoffnung wieder aufgelebt ist ...» Im
weitern äusserte der damals 24jährige
Vikar Ott Bedenken, ob die Kirchgemeinde

Safenwil nicht einen «politisch
weniger interessierten, auf alle Fälle in
seinem Temperament gemässigteren
Pfarrer als ich» brauche.4

Trotzdem wurde Ott gewählt, nachdem

er den Stimmberechtigten als einziger

«sehr gut ausgewiesener» Kandidat5
zur Wahl vorgeschlagen worden war. Am

81



Diskussion
F~ ^—¦.•y :•::¦:• ¦ :¦:•: -¦¦¦¦:¦:¦:•.-:¦:¦; ¦¦¦¦¦¦¦

my., s/yz

Für eine nichtidealistische Bibellektüre (Zuschrift zum Beitrag von
Silvia Bernet-Strahm: Ein eigener Mensch werden-Eine Auseinandersetzung

mit biblische» Frauengestalten, NW 3/1986, S. 73ff.)

Allgemeingültige Alltagsphilosophie und Interpretationspsychologie werden oft vermischt mit
Textdeutungen und Kontextausblendungen. Mir scheint, dass dies auch Silvia Bernet-Strahm
unterlaufen ist bei Lk 10,38-42 (Maria und Marta). Zum voraus wird das Ergebnis bekanntgegeben:

die Quintessenz sei «Ganzwerden». Was ich hier schreibe, hat nichts gegen eine ganz-
heitliche Theologie einzuwenden und auch nicht gegen das Zusammengehören von Denken
und Tun. Der sinnbildliche Inbegriff des Gleichnisses von Denken und Tun macht mich hingegen

skeptisch.
Was bei Hermann Hesse die «vita activa» und die «vita contemplativa» ist, was bei

bestimmten Theologen und Theologinnen «Kampfund Kontemplation» bedeutet, erscheint hier
wieder als Lebensphilosophie von Denken und Tun. All diesen «anschauenden» Philosophien
fehlt die Reflexion der geschichtlichen Praxis im Lichte des Glaubens (vgl. Pablo Richard,
Gustavo Gutierrez). Ohne Analyse der konkreten historischen und politischen Gegebenheiten
unserer Zeit (der biblischen Zeit für die Exegese), ohne den Glauben (dass Gott frei lässt, und
an das Reich Gottes) und ohne entsprechende Praxis läuft absolut nichts. Soviel sollten wir
eigentlich von der Theologie der Befreiung gelernt haben.

Harmonisierung von Maria und Marta?

Maria und Marta werden nicht so friedlich und harmonisch dargestellt, wie es Silvia Bernet-
Strahm gerne sähe.

Marta war im Gegensatz zu Maria allzusehr mit vielen Dingen beschäftigt (hin- und hergerissen).

Sie trat zu Jesus hin und beschwerte sich bei ihm. Marta hatte Erwartungen, die Jesus teilen

sollte, die man allgemein teüen sollte. Marta spielte die traditionelle, erwartete Rolle.
Maria sass zu den Füssen Jesu. Dieses Zu-Füssen-Sitzen hat nichts mit Erniedrigung,

sondern etwas mit der traditionellen Schülerrolle zu tun und deutet vielleicht auf Jüngerinnenschaft

hin. Zudem ist erstaunlich, dass sich Jesus von Frauen einladen liess und dass er steife
Gesellschaftsschranken überstieg.

Doch Jesus antwortete nicht im Sinne von Marta. Er bot ihr im Gegenteü an, aus dem
Rollenspiel auszusteigen. Seine Rede weist weg von den vielen Sorgen und Mühen aufdas eine, das
eine Notwendige. Das Reich Gottes ist nahe und relativiert die alten Rollenmuster. Dadurch
werden die Dienste an der Tischgemeinschaft (Marta) nicht belanglos doch das Nächste
kann auch das Gespräch mit den Gästen sein (in Absetzung zu O. Marquards Zitataufnahme).

Ich bezweifle die Geringschätzung der «Befreiung von» gegenüber der «Befreiung zu Werten».

«Befreiung von» ist doch immerhin schon etwas. Der Exodus war in erster Linie ein Auszug

von den Fleischtöpfen Ägyptens und ein Auflehnen gegen eine unterdrückende Politik des
Pharaos. Der Auszug führte nicht zum Einzug, sondern zu einer beschwerlichen Wanderschaft.

Sinnigerweise endet der Aufsatz mit der Frage: «Wohin kämen wir, wenn wir nur immer
Idealen nachhängen würden? Zu den Idealen!»? Nein zum Idealismus, und deshalb plädiere
ich für eine nicht-idealistische Bibel-Exegese und -Lektüre. Phüipp Federer

161



Auf den heutigen Lebenskontext kommt es (auch noch) an

Aufklärung beinhalte, heisst es bei P. Sloterdijk, «das freie Gespräch der um Vernunft Bemühten»

und sei «nichts anderes als ein Arbeitsringen der Meinungen und ein forschender Dialog
zwischen Personen, die sich unter eine Friedensregel apriori stellen, weil sie nur als Gewinner,
als Erkenntnis- und Solidaritätsgewinner aus der Begegnung hervorgehen können».

«Idealistin», die ich offensichtlich bin, möchte ich im folgenden versuchen, mich an diese Regel

zu halten, auch wenn dies zugegebenermassen eine schwierige Sache ist, da mich die Kritik
Philipp Federers nicht eigentlich wegen ihrer inhaltlichen Seite, sondern wegen dem Ton geärgert

hat.

Alltagsphilosopie, «idealbtbche» Position etc.

Der Duktus dieser Kritik lautet für mich in etwa so: Jetzt kommt doch diese Frau nach all dem,
was wir von der Befreiungstheologie, von der politischen Theologie, der materialistischen
Exegese etc. gelernt haben (und wer diese Lektion nicht begriffen hat, hat gar nichts begriffen),
daher und betreibt ganz naiv «allgemeingültige Alltagsphilosophie, Interpretationsphilosophie,

Lebensphilosophie» etc., wobei dieses Benennen offensichtlich genügt, um klarzumachen,

was davon zu halten ist. Allein die Begriffe sollen die Disqualifizierung leisten, die dann
des weiteren nicht mehr eigentlich begründet zu werden braucht. Ich hege den Verdacht, dass

Philipp Federer an diesem (meinem) Text ein Exempel statuieren wollte: das Exempel der
richtigen Exegese, der richtigen Theologie und damit verbunden einer Absage an eine
«idealistische» Exegese und, wenn ich an den Schluss der Zuschrift denke, an eine generell «idealistische»

Position.
Ich gebe gerne zu, dass Federers Exegese der Lukasperikope im Kontext von Jesu Reich-

Gottes-Verkündigung «richtiger», d.h. näher am Text ist. (Wenn wir einmal davon absehen,
dass ich zu Anfang meiner Ausführungen ganz klargemacht habe, was ich mit dem biblischen
Text will: nämlich ihn in einen heutigen Kontext, eine heutige Fragestellung hineinnehmen und
sehen, was er darin an Inspirierendem aufweisen kann. Ich habe nie behauptet, ich hätte eine
Exegese des Textes im Sinn, und zwar eine Exegese auf der Ebene des damaligen Kontextes!)
Ich nehme an, dass wir uns darin einig wären, dass der erste Schritt in der Auseinandersetzung
mit dem biblischen Text um die Frage kreisen muss: Was hat dieser Jesus von Nazareth eigentlich

verkündet, wenn er vom Reich Gottes sprach, welches war der gesellschaftliche, d.h. politische,

soziale, religiöse Kontext seines Denkens, Glaubens und Redens? Sicherlich gewinnt
man nur so Kriterien für das, was mit diesem «Christentum» gemeint war, gemeint ist, d.h. auch
für das, was an ihm befreiend ist oder sein könnte.

Und doch möchte ich nichts von dem zurücknehmen, was ich geschrieben habe. Nicht um
doch letzten Endes Recht zu behalten, sondern weil ich davon ausgehe, dass man den
biblischen Text, wenn und nachdem man ihn auf das hin betrachtet hat, was er in seinem (damaligen)

Kontext besagt(e), auch als das lesen darf, was er in einem heutigen Kontext besagen
könnte, und auf das hin, was er auch bietet, nämlich Geschichten. Die Bibel besteht nicht nur
aus Texten, die letzten Endes immer auf dasselbe hinauslaufen -was meint Reich Gottes, Erlösung

etc. -, sondern auch aus Geschichten, Symbolen, Allegorien, Bildern, deren Wahrheit
sich nicht allein in der «richtigen» Interpretation (auf dem Hintergrund der «historischen und
politischen Gegebenheiten» der damaligen Zeit) erschöpft, sondern sich auch im Gebrauch,
d.h. im Lebens-Kontext des heutigen Lesers resp. der heutigen Leserin erschliesst (was
zugegebenermassen auch eine sehr gefährliche Aussage sein kann, aber das ergäbe eine weitere,
wahrscheinlich uferlose Diskussion).

Das Recht, die Bibel ab deren Adressatin zu lesen

Ich nehme mir also das Recht - als Subjekt von Theologie, was ja immerhin auch eine Dimension

der Befreiungstheologie ist -, biblische Texte auch (noch) nicht-schultheologisch zu lesen
und im Hinblick auf die möglichen Adressaten und Adressatinnen, die im Falle dieses Textes

162



Frauen aus einem Frauen- und Mütterverein waren. Und da ist mir, «richtige» Interpretation
hin oder her, wichtig: Die Marta des Lukasevangelium suggeriert (und hat dies die ganze
theologische Tradition hindurch immer wieder suggeriert) das Bild der typischen Haus-Frau, einer
Frau, die eben nicht gemerkt hat, worum es geht, die, anstatt sich zu informieren über das, was
geschieht, sich in alltäglicher Geschäftigkeit verliert und das Wesentlichte dabei verpasst -hier
die Botschaft der Ankunft des Reich Gottes. Sicherlich geht es in dieser Perikope um das Reich
Gottes und die Haltungen, die ihm gegenüber angemessen wären. Aber gerade darin wird es
für mich, weil sich eben so vieles in diese Geschichte hineinverknüpft, schwierig und
widersprüchlich. Meine Sympathien liegen — auf den ersten Blick — auch bei Maria. (Selbst wenn ich
so optimistisch bezüglich Durchbrechen von Rollenschranken nicht bin: Es mag zwar in einer
patriarchalischen Gesellschaft ein grosser Fortschritt sein, dass man Frauen einer Schülerinnenrolle

für wert befindet, dass man sie für geeignete und zulässige Adressaten hält, aber so
furchtbar befreiend ist dieses Bild einer an den Lippen eines lehrenden Mannes hängenden
Frau nun auch wieder nicht. Das kennen wir doch eigentlich schon zu gut). Aber ich glaube,
dass das, was Marta auf der Ebene des als Geschichte genommenen Textes verkörpert, in
Verbindung gebracht werden darf zu dem, was man die ganz alltägliche Lebensbegabung vieler
Frauen nennen könnte: ihr Sinn für das Nahe-liegende, für die nächsten Dinge, die ganz praktisch

und konkret sein können. Ich weiss nicht, wie lange dieser Jesus das Reich Gottes verkündet

hätte, wie lange er es gehalten hätte wie die Lilien auf dem Felde, wenn da nicht all die Mar-
tas bereit gewesen wären, ihn unterwegs gastfreundlich aufzunehmen und ihn mit Essen und
Trinken zu versorgen.

Wachhalten der Utopie in der Maria-Marta-Perikope

Sicher, es geht in dieser Perikope nicht um so «plumpe», alltägliche Fragen, aber wenn ich diese
Geschichte Frauen weitererzähle, die zu der Gruppe der sogenannten «Haus-Frauen» und
Mütter gehören, dann ist mir wichtig, ihnen zu vermitteln: Was ihr tut, ist wichtig, ohne das
funktioniert nichts, aber es genügt nicht. Wenn davon auszugehen ist, und so ist es geschehen,
dass Marta zu der dem Banalen verhafteten Hausfrau gemacht wurde, und wenn meine Zuhö-
rerinnen und ich selbst auch zu dieser Gruppe von Hausfrauen (und Müttern) gehöre, die viel
Zeit und Energie in eine Arbeit investieren, die zwar als notwendig, aber nichtsdestotrotz als

unwichtig gilt, dann will ich, ob das nun für eine materialistische Bibellektüre ein Greuel ist
oder nicht, diese Maria-Marta-Perikope dafür beanspruchen:
- dass bei der Lektüre des biblischen Textes auch die Metaphern, die Typologien ein Teil der
Botschaft sind und geworden sind, was jedem und jeder, welche die Wirkungsgeschichte biblischer

Texte nur etwas kennen, nichts Neues sein dürfte;
- dass Marta in gewisser Weise typologisch als Expertin der Alltäglichkeit fungieren darf, ohne

die keine Utopie, kein Reich Gottes jemals konkret und wirklich wird, dass sie aber, um
nicht das Schicksal vieler (allzu vieler) Frauen zu teilen, die in ihrer häuslichen Geschäftigkeit
die Welt vergessen und so oft zu passiven Komplizinnen des Unrechts werden, um «Maria»
erweitert werden muss, also um jene Frau/jene Haltung, die sich kümmert um das, was ist und
geschehen soll und die deshalb wirklich innerhalb der Geschichte lebt.

Es geht mir ja nicht einfach um Denken (Maria) und Tun (Marta), sondern darin um den
Aspekt des Wachhaltens der Utopie, des von Federer nicht so recht ernstgenommenen «Ideals»

(oder was bedeutet der Idealismusvorwurf, den er so kühn und ohne weitere Erklärung
erhebt?), der Realität zum Trotz — denn die rät zu Resignation und Zynismus — und um den
Aspekt der ganz konkreten, alltäglichen Arbeit an den nächsten Schritten. Ich glaube, dass sehr
viele Frauen begabt sind für die nächsten Schritte, dass ihnen aber oft die Perspektive fehlt, die
diese Schritte über ihren oft engen Lebensraum hinaus fruchtbar und sinnvoll macht.

Philipp Federer und ich reden von zwei verschiedenen Dingen. Ihm geht es offensichtlich um
«wissenschaftliche Wahrheit», die für ihn zudem einzig in der nichtidealistischen Bibellektüre
besteht, und um die richtige politische Gesinnung. Mir geht es in meinem Artikel um das, was
an diesen Geschichten (und zwar in einem heutigen Kontext!) fürs Leben taugt.

Silvia Bernet-Strahm

163


	"Ein eigener Mensch werden" - Eine Auseinandersetzung mit biblischen Frauengestalten
	Anhang

