Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 3

Artikel: "Ein eigener Mensch werden" - Eine Auseinandersetzung mit biblischen
Frauengestalten

Autor: Bernet-Strahm, Silvia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143246

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Silvia Bernet-Strahm

«KEin eigener Mensch werden» —
Eine Auseinandersetzung mit biblischen Frauengestalten

Biblische Frauengestalten — dieses The-
ma ruft nach den verschiedensten Bil-
dern, Vorstellungen, Erwartungen, Erin-
nerungen auch. Ratlosigkeit stellt sich
ein, zu Anfang wenigstens. Wonach fra-
gen wir eigentlich, wenn wir nach bibli-
schen Frauengestalten fragen: Nach hi-
storischen Personen, die wirklich gelebt
haben und die wir auf ihre Lebenshaltun-
gen hin befragen wollen? Nach Modellen
von Frauenleben vielleicht, nach Vor-
Bildern, die uns in unseren Lebensent-
wiirfen als Frauen wichtig werden kon-
nen? Nach inspirierenden Gestalten, die
unsere Handlungen und die ihnen zu-
grundeliegenden Hoffnungen auf gelin-
gendes Leben zu motivieren vermogen?
Oder sind es einfach Neugier und die Er-
wartung, an anderem Leben sehend wer-
den zu konnen, die unser Fragen beglei-
ten?

Was immer unsere Fragen sind — alle
stossen sie auf ein gemeinsames Pro-
blem, ndmlich auf die Tatsache, dass die
biblischen Texte, die uns von Frauen be-
richten, Mannertexte sind — geschrieben
aus der Sicht von Minnern, zumal von
Mannern, die in einer gesellschaftlichen
Ordnung lebten, die man gemeinhin als
Patriarchat bezeichnet: also in einem ge-
sellschaftlichen System religiGs, sozial
und wirtschaftlich abgesicherter Herr-
schaft von Minnern iiber Frauen. Was
und wie uns von Frauen berichtet worden
ware, hatten auch Frauen heilige Texte
verfassen kénnen, verfassen diirfen, wel-
che Frauengestalten uns dann zugekom-
men wiren — dies lasst sich wohl so nicht
mehr beantworten. Wir miissen deshalb
Vorlieb nehmen mit dem, was Manner

fiir wert befunden haben, von Frauen
weiterzuerzdhlen. Es ist wenig genug,
und doch ist auch dieses Wenige oftmals
sehr aufschlussreich. Nicht so sehr, was
die geschilderten Frauen selbst, sondern
eher, was das Verhiltnis von Minnern
gegeniiber Frauen betrifft. So erfahren
wir denn, wenn wir alt- und neutesta-
mentliche Texte lesen, nicht nur von in-
dividuellen Personen, nicht nur von Mi-
riams, Hannas, Saras und wie sie alle
heissen, sondern auch von den Lebens-
bedingungen der Frauen in der Heimat
der Minner, dem Patriarchat.

Deshalb mochte ich hier nicht einfach
willkiirlich einige Frauen aus dem alten
und neuen Testament beschreibend her-
ausgreifen, sondern anhand dreier Fra-
gestellungen den «Botschaften» weibli-
cher Lebensfiguren, so karg sie oft ge-
zeichnet sein mogen, etwas nachzugehen
versuchen. Das so versuchte Aufspiiren
von Beriihrungspunkten ist, das ergibt
sich aus der Art des Zugangs, subjektiv.
Wissenschaftliche Analysen diirfen Sie
keine von mir erwarten, dazu gibt es Bii-
cher. Eher schon den Versuch einer per-
sonlichen Annédherung, in der Hoffnung,
meine Erwartungen und meine Interpre-
tationen seien nicht nur mitteilbar, son-
dern wirklich auch teilbar.

Diese drei Zugiange bewegen sich um
die Fragen: 1. Was vermitteln uns alt-
und neutestamentliche Frauengestalten
uber die Stellung der Frau in judischer
und jiidisch-christlicher Zeit? 2. Wo riih-
ren diese Frauen an unser eigenes Le-
ben? Wo vermdgen sie den Versuch, die
Visionen vom eigenen Leben zu verwirk-
lichen, inspirierend und motivierend zu

73



begleiten? 3. Was vermitteln uns diese
Frauen, was nicht unbedingt traditionel-
len Rollenerwartungen entspricht? Wo
durchbrechen sie die engen Grenzen ih-
res Geschlechts und verweisen sie auf
Widerstand im Sinne eines eigenen,
selbstgewahlten Lebens?

1. Die in der jiidischen

und jiidisch-christlichen Gesellschaft
vorherrschende Auffassung

von der Minderwertigkeit der Frau

«Zuerst wurde Adam erschaffen,
danach Eva.»

Am Beginn der biblischen Menschheits-
geschichte steht der Ungehorsam einer
Frau, Eva, dem Manne als Hilfe geschaf-
fen, ihn zu Fall bringend, so ihrer beider
Leben beeintriachtigend und seither sei-
ner Herrschaft unterworfen. Am Beginn
der Bibel steht also diese entscheidende
Lektion fiir Frauen, die ein Theologe des
17./18. Jahrhunderts (Bossuet) folgen-
dermassen weiterfiihrt: «Die Frauen sol-
len sich nur an ihre Herkunft erinnern
und, ohne ihre Zartheit besonders her-
vorzuheben, daran denken, dass sie aus
einer iiberzdhligen Rippe geschaffen
wurden.» Noch etwas deutlicher druckt
es der russische Dichter Gogol im 19.
Jahrhundert aus: «Herrgott, warum be-
strafst du uns arme Siinder so? Es gibt
doch schon genug Unrat, warum muss-
test du auch noch die Weiber in die Welt
setzen?»

Die Frau ist, nach Genesis 2/3, eine
nachtrédglich erschaffene Hilfe fiir den
Mann und erscheint so als ein Wesen, das
seinen Zweck und seine Bestimmung
nicht in sich selbst tragt, sondern ledig-
lich da ist fiir andere. Spater werden zwei
in der theologischen Tradition massge-
bende Theologen, Augustinus und Tho-
mas von Aquin, dies dahingehend inter-
pretieren, dass die Frau einzig zum
Zwecke der Fortpflanzung existiere, fiir
alles andere ware der Mann dem Manne
eine bessere Hilfe als die Frau. So ist
denn die biblische Eva die Verkorperung

74

der in der jidischen und judisch-christli-
chen Gesellschaft vorherrschenden Auf-
fassung von der Zweitrangigkeit und
Minderwertigkeit der Frau, deren Le-
benszweck allein darin besteht, Kinder
zu gebaren und dem Manne zu dienen.
Wie Eva sind alle Frauen: ungehorsam,
leicht verfiithrbar, neugierig und ohne
Verstand. Deshalb brauchen sie die Vor-
mundschaft und den Schutz des ihnen in
allem iiberlegenen Mannes. Deshalb sol-
len sie sich, so der Verfasser des Ersten
Timotheus-Briefes (2,11—15), still ver-
halten und sich in aller Unterordnung be-
lehren lassen: «Dass eine Frau lehrt, er-
laube ich nicht, auch nicht, dass sie iiber
ihren Mann herrscht; sie soll sich still ver-
halten. Denn zuerst wurde Adam er-
schaffen, danach Eva. Und nicht Adam
wurde verfiihrt, sondern die Frau liess
sich verfiihren und iibertrat das Gebot.
Sie wird aber dadurch gerettet werden,
dass sie Kinder zur Welt bringt. . .»

Die Konkurrenz von Lea und Rahel

Dass Frauen nur als Miitter etwas gelten,
zeigt sich auch in einer Art Modellge-
schichte weiblicher Rivalitdt — in der
Konkurrenz von Lea und Rahel um die
Liebe, oder etwas bescheidener, die
Wertschdtzung ihres Mannes Jakob.
Man konnte es auch die Geschichte einer
fortgesetzten Demiitigung nennen; einer
Demiitigung, die Frauen widerfahrt, weil
sie aufwachsen und leben miissen als
Menschen, die nicht nur wirtschaftlich,
sondern auch psychisch durchwegs ab-
héngig sind, d.h. nicht frei iiber ihr Leben
verfugen konnen und ihr Selbstbewusst-
sein allein Bedingungen verdanken, die
sie nicht selbst festgesetzt haben: Schon-
heit, Jugend, Fruchtbarkeit, aber auch
Dienst- und Anpassungsbereitschaft
heissen solche Liebesvoraussetzungen,
und ihre Giiltigkeit erscheint bis heute in
den Trdumen unzédhliger Méanner und im
Leben von vielen Frauen unbestritten.
Da erwirbt also Jakob durch zweimal
siebenjahrige Arbeit bei Laban dessen
Tochter Lea und Rahel. Die iltere, Lea,



wird ihm gleichsam unterschoben, weil
ihr Vater fiirchtet, sie sonst nicht mehr
loswerden zu konnen. Lieben tut Jakob
die jiingere und schonere Rahel. Der ein-
zige Trost Leas, der Ungeliebten, besteht
darin, ihrem Mann die Kinder zu schen-
ken, die ihm mit Rahel versagt bleiben.
«Der Herr hat mein Elend gesehen. Jetzt
wird mein Mann mich lieben», meint sie
nach der Geburt ihres ersten Kindes, und
nach der Geburt des sechsten Sohnes
heisst es erneut: «Jetzt endlich wird mein
Mann bei mir bleiben, da ich ihm doch
sechs Sohne geboren habe.» So scheint
sich das Leben dieser zwei Frauen darin
zu erschopfen, die Zuwendung eines
Mannes zu erringen durch die Anzahl der
Kinder, die sie und ihre Magde ihm geba-
ren (Gen 29/30). Ahnliches berichtet
auch Genesis 16 von der Beziehung Sa-
ras zu ihrer Magd Hagar. Es handelt sich
bei diesen Demiitigungsgeschichten of-
fenbar um weibliche Alltagsgeschichten.

Ob es wohl auch zu den weiblichen
Alltagsgeschichten gehort, dass eifer-
siichtige Eheminner auf den Verdacht
hin, ihre Frauen konnten ihnen untreu
geworden sein, diesen innerhalb eines
dafir vorgesehenen Priiffungs-Rituals
(Num 5,11f.) «bitteres, fluchbringendes
Wasser» verabreichen, das bei den
«Schuldigen» grosse Schmerzen verur-
sacht, indem es den Bauch anschwellen
und die Hiiften einfallen lédsst? Der Zy-
nismus dieser Methode ist in etwa ver-
gleichbar dem spétmittelalterlichen
«Hexentest», der scheinbar auch nur die
Schuldigen trifft. Dort werden die Frau-
en mit zusammengebundenen Héanden
und Fiissen ins Wasser geworfen: Versin-
ken sie nicht, sind sie Hexen und werden
verbrannt; versinken sie, so zeigt sich,
dass sie unschuldig waren. Sie erhalten
ein christliches Begrabnis.

Die beildufig erwdhnte Vergewaltigung
einer namenlosen Frau

Dass eine Frau sehr wenig gilt, weniger
als die Gastfreundschaft gegentiber ei-
nem Mann, davon erzihlt eine andere,

vergessene Geschichte in Richter 19,20f.
Dort werden dem iiblen Gesindel, das
die Herausgabe des Gastes fordert,
gleichsam als Schutz dieses Gastes die
Tochter des Hauses und die Nebenfrau
des Gastes zur Vergewaltigung freigege-
ben. Man(n) einigt sich schliesslich auf
die Nebenfrau, die eine Nacht lang ver-
gewaltigt wird. Der Mann, den dies of-
fenbar nicht weiter kiitmmert, findet sie,
als er sich morgens auf den Heimweg
macht, tot vor der Tiire des Hauses. Von
dieser Frau kennen wir nicht einmal den
Namen,; sie gehort vielleicht auch nicht in
einen Vortrag iiber biblische Frauenge-
stalten — aber mich hat diese Geschichte
vielleicht gerade ob der Namenlosigkeit
der Frau und der Beilaufigkeit, in der
diese Ungeheuerlichkeit erzahlt wird,
immer sehr beriihrt. Auch wenn das Op-
fer mannlicher Solidaritat hier konturlos
bleibt, so findet sich diese Haltung, die
Minner gegeniiber Frauen einnehmen
konnen, ohne sich dadurch allzu gross
moralisch zu disqualifizieren, iiberall,
wenn auch nicht immer in solcher Ex-
tremform. Frauen sind im Normalfall
Objekte —auch dies ein Merkmal patriar-
chalischer Gesellschaft, Objekte mannli- -
cher Liebe oder Aggression, mannlicher
Bediirfnisse und Wiinsche.

Der Verkauf Saras an den Pharao

So erstaunt es denn auch nicht mehr, dass
beispielsweise Abraham ohne grosse
Skrupel kurzerhand seine Frau Sara in
den Harem des Pharao verkauft. Zwar
verschleiert uns Genesis 12 diesen Sach-
verhalt, indem berichtet wird, dass Abra-
ham, ob der Schonheit seiner Frau ums
eigene Leben bangend, diese als seine
Schwester sich ausgeben lasst, worauf sie
denn auch prompt in den Harem des
Pharao gebracht wird. An dieser Erzah-
lung, aus der Sicht Abrahams, scheint al-
les falsch zu sein, ausser der Tatsache,
dass Abraham, wie es in Vers 16 heisst,
Schafe und Ziegen, Rinder und Esel,
Knechte und Magde, Eselinnen und Ka-
mele vom Pharao bekam. Ein Pharao,

75



der um der Schonheit einer Frau willen
jeden toten wiirde, schenkt nicht auf ein-
mal aus Mildtatigkeit einem Fremden
solche Reichtiimer. Was hier wie ver-
schleiert auch geschildert wird, ist der
Verkauf einer Frau, Saras, durch ihren
Mann, Abraham, der dadurch in den Be-
sitz von grossen Reichtiimern gerat. Al-
lein der Hilfe Jahwes ist es zu verdanken,
dass Sara wieder aus dem Harem des
Pharaos entlassen wird. Leider endet die
Erzahlung dort, wo sie meiner Meinung
nach erst so recht beginnen miisste, nim-
lich dort, wo Sara erneut mit einem Mann
zusammenleben muss, der bereit war, sie
um Schafen und Ziegen, Knechten und
Maigden willen zu verkaufen.

Innerhalb der Abrahamstradition ist
diese Haremsgeschichte eine folgenlose
Episode, zumindest fiir Abraham (sieht
man vom materiellen Besitz, den er sich
erwarb, einmal ab). Die Perspektive der
Frau fehlt. So stellt sich, trotz Unbeant-
wortbarkeit, immer wieder die Frage,
was wohl all die Leas, Saras und Rahels
zu erzahlen gehabt hitten von ihrem Le-
ben — seinen FEinschrinkungen und
Grenzen, seinen Wiinschen und Hoff-
nungen, seinem Gliick auch. Vielleicht
hatte man ikre Erfahrungen nicht mittei-
lenswert gefunden, zu gewohnlich, zu ba-
nal, so banal wie der Alltag der Frauen,
die ohne grosse Gesten auskommen
missen. Was ist denn schon die Ge-
schichte einer Sara gegen die jahrhun-
dertelang bewunderte Tat eines Abra-
hams, der seine Heimat verlasst, um auf-
zubrechen in ein Land, das er nicht
kennt? Dass es immer auch Frauen sind,
die solche Heldentaten mittragen mis-
sen, vielleicht wollen, manchmal gar er-
moglichen, davon ist keine Rede, und
wovon keine Rede ist, das gibt es auch
nicht. Vielleicht heisst es deshalb in ei-
nem italienischen Sprichwort, dass die
grosste Tugend einer Frau ihr Schweigen
sei, denn was sie verschweigt, ist dann
wohl in erster Linie sich selbst. Wo es
Frauen trotzdem gelang, auszubrechen
aus diesem verordneten Schweigen, nicht

76

nur ins Reden, sondern auch ins Han-
deln, da geriet das Schweigen auf einmal
zur Tugend. Ein Beispiel dafiir ist die
neutestamentliche Maria Magdalena.

Maria Magdalena —
von der Apostolin zur Siinderin

Maria Magdalena war wohl die wichtig-
ste Frau innerhalb der von Lukas (8,3)
erwahnten Frauengruppe, die Jesus auf
seinen Reisen begleitete. Sie gilt, gemass
allen vier Evangelien, als erste Auferste-
hungszeugin und misste deshalb
Apostolin genannt werden. Nun erzih-
len die Evangelien kaum etwas von ihr,
auch wenn 1hr Name ab und zu genannt
wird, und so muss man ihre Bedeutung
indirekt erschliessen, und zwar aus Tex-
ten, die nicht in den biblischen Kanon
aufgenommen wurden, den sogenannten
Apokryphen. Diese berichten uns von ei-
ner Maria Magdalena, die von Jesus
mehr als alle andern geliebt wurde und
ihm ndher stand als seine Jiinger. Es
scheint deshalb auch zu Spannungen in-
nerhalb der Jiingergruppe gekommen zu
sein.

Von Petrus wird uns iiberliefert, er ha-
be gesagt: «Maria soll uns verlassen,
denn die Frauen sind nicht wert des Le-
bens», und weiter: «Sprach er (Jesus)
denn mit einem Weibe heimlich vor uns
und nicht offen? Sollen wir umkehren
und alle auf sie horen? Hat er sie uns ge-
geniiber bevorzugt?» Petrus glaubt ndm-
lich nicht, so die Apokryphen, dass Maria
von Jesus besondere Offenbarungen
empfing. Er glaubt es nicht, weil das nicht
wahr sein darf, dass eine Frau Jesus viel-
leicht ndher stand, mehr begriff von sei-
nem Leben und Sterben und von ihm
deshalb vielleicht auch mehr geliebt wur-
de. FEiner ihrer Verteidiger meint:
«Wenn der Erloser sie aber wirdig ge-
macht hat, wer bist denn du, dass du sie
verwirfst. Sicherlich kennt der Erloser sie
ganz genau. Deshalb hat er sie mehr als
uns geliebt.» Vielleicht hat auch Petrus
sie genau gekannt und deshalb nicht ge-
liebt. Vielleicht war sie ihm zu bedeu-



tend, zu mutig, zu konsequent.

Sie und ein paar weitere Frauen stehen
unter dem Kreuz, wihrend die Jiinger,
die spater allein im Zentrum kirchlichen
Interesses stehen, aus Angst sich zer-
streuen. Nicht nur, dass diese Frauen den
Schmerz auf sich nehmen, einen wahr-
scheinlich geliebten Menschen scheitern,
sogar sterben zu sehen; sie machen damit
auch deutlich, dass sie zu einem Mann
gehoren, der als Aufriihrer hingerichtet
worden ist (die Kreuzigung gilt ja als
Strafe fiir politische Verbrechen), sie er-
scheinen so als Befiirworterinnen seiner
Handlungsweisen und sind gefdhrdet.
Vielleicht hilft ihnen der Umstand, dass
man sie als Frauen eben nicht so ganz
ernst nimmt. Oder vielleicht hat man sich
einfach schon daran gewohnt, dass im-
mer und iiberall, auf jedem Schlachtfeld
und an jeder Hinrichtungsstitte, Frauen
das Sterben und den Tod beweinen, ihn
jedoch niemals verhindern. So braucht
man sie nicht zu fiirchten und hat damit
leider bis heute meistens recht. Ob Maria
Magdalena hier eine Ausnahme war,
nicht weil sie einen Tod verhindert hitte,
sondern weil sie verstand, was Auferste-
hung heisst, niemand weiss das. Einig ist
man sich aber, dass sie im Leben Jesu ei-
ne wichtige Rolle spielte, auch wenn man
ihr bereits in den Evangelien eine Stati-
stenrolle zuwies und sie in der darauffol-
genden kirchlichen Tradition gar zur
grossen Siinderin bzw. Biisserin stilisier-
te, die sie gar nicht war. (Es handelt sich
hier ja auch wieder um eine Entmach-
tung, indem man aus einer Apostolin
durch die Vermischung verschiedenster
Geschichten eine demiitige Siinderin
modelliert.)

2. Frauengestalten, die Hoffnung
verkorpern

Wie so oft nehmen die schlechten Ge-
schichten den grossten Raum ein — das
liegt nicht einfach am eigenen negativen
Vor-Urteil, das die Auswahl und die
Wahrnehmung bestimmt, sondern zum
grossen Teil an den geschichtlichen Rea-

litaten selbst. Es gibt vielleicht, gerade
was Frauen betrifft, mehr schlechte als
gute Geschichten, gemessen zumindest
am Anspruch, es stiinde den Frauen an
Lebensverwirklichung, an Traumen und
Handlungen dasselbe zu wie den Min-
nern.

Nun gibt es aber zweifellos auch in der
Bibel Geschichten, die auf anderes ver-
weisen als auf innere und dussere Be-
grenzungen und Reduktionen weibli-
chen Lebens. So mochte ich kurz auf zwei
Geschichten eingehen, die an meine ei-
genen Erfahrungen rithren, Hoffnungen
im wahrsten Sinne des Wortes verkor-
pern und Fragen aufgreifen, die auch
mein Leben begleiten. Sie sollen Ant-
wort sein auf die Frage, ob biblische
Frauengestalten unsere Vision vom eige-
nen Leben inspirierend begleiten kon-
nen.

Die Heilung der gekriimmten Frau

Eine Erzidhlung, die mich immer wieder
von neuem fasziniert, ist der lukanische
Bericht von der Heilung der gekriimm-
ten Frau (Lk 13,10—13). Er lautet: «Am
Sabbat lehrte Jesus in einer Synagoge.
Dort sass eine Frau, die seit achtzehn
Jahren krank war ... ihr Riicken war
verkrimmt, und sie konnte nicht mehr
aufrecht gehen. Als Jesus sie sah, rief er
sie zu sich und sagte: ,Frau, du bist von
deinem Leiden erlost!* Und er legte ihr
die Hiande auf. Im gleichen Augenblick
richtete sie sich auf und pries Gott.»

Im Grunde ist es weniger die Ge-
schichte, die mich fasziniert. Was mich
interessiert, ist das Bild, ist diese Frau mit
ihrem krummen Riicken, diese Frau, der
zu aufrechtem Gang verholfen wird. Sol-
ches Gekriimmtsein, Verkorperung re-
duzierten Lebens, weckt vielféltigste As-
soziationen: Bilder von Demutshaltun-
gen, Einladungen nicht nur zum Getre-
tenwerden, da man sich als schwach und
ohnmichtig zeigt, sondern auch dazu,
verschont zu werden, gerade weil man
sich schwach und ohnmaichtig zeigt. De-
mutshaltungen sind Ohnmachtshaltun-

77



gen, und wer mit gekriimmtem Riicken
durchs Leben geht, der macht deutlich,
dass er an keiner Macht riitteln will und
deshalb ungefahrlich ist. Demut kommt
von dio-muoti, was dienende Haltung
bedeutet. Nicht umsonst nennt man das
Sich-Verbeugen auch «den Diener ma-
chen». So gehéren Demut, Ohnmacht
und Unterwerfungsbereitschaft zur ei-
nen Deformation gekriimmter Existenz
und erinnern an all die Frauen, die ihr
Leben in der Unterordnung, dem
Schweigen verbrachten (und keinen
Zaubermantel brauchten, um unsichtbar
zu sein), an all die Frauen, die nie wag-
ten, aufrecht zu gehen, ein eigenes Leben
zu fordern, und langsam verkummerten
ob ihrem ungelebten Leben.

Wer gekrimmt durchs Leben geht,
niedergedriickt von welchem Zwang und
von welchem Schmerz auch immer, der
lebt in einer zu kleinen Welt. Dessen
Blick reicht nur gerade fiir das kleine
Stiick Gegenwart, nur fiir die nichsten
paar Schritte. Die Wahrnehmung der
Welt beschrankt sich auf die Wahrneh-
mung des Bodens, auf dem man geht.
Fernsicht, Weite, Zukunft, Traume blei-
ben so ausgespart und das Leben karg.
Aufrecht gehen hiesse: einen klaren
Blick haben fiir die Welt in all ihren Di-
mensionen; Stolz haben in der Einsicht in
die eigene Wiirde als ein Mensch unter
Millionen, der dazu da ist, die Welt wahr-
zunehmen und ihr standzuhalten; auch
mutig sein, weil aufrichtig, also der
Wahrheit verpflichtet sein, fiir die es be-
kanntlich Riickgrat braucht. (Nicht um-
sonst klingt aufrichtig wie aufrecht und
deutet an, dass Gekriimmtsein zu tun hat
mit Unaufrichtigkeit.)

Aufrecht gehen heisst aber auch sich

befreien oder befreit werden von
Schmerzen und Lasten, die das eigene
Leben reduzieren aufs Durchhalten in
Ohnmacht, Unwissenheit und Verkiim-
merung. So ist es nicht verwunderlich,
dass sich heute gerade Frauen, die von
der Fremdbestimmung zur Selbstbestim-
mung kommen wollen, auf diesen Text

78

beziehen. Sie erkennen in der gekriimm-
ten Frau nicht nur ihre eigene Verkiim-
merung durch festgeschriebene weibli-
che Lebensvorgaben, nicht nur ihre
Angstlichkeit und Unsicherheit, sondern
auch die Aufforderung zum Aufrechtge-
hen, zum Aufstehen, zum Aufstand — ei-
nem Aufstand gegen alles, was Leben re-
duziert, einschriankt und erstarren lasst,
einem Aufstand zur Riickgewinnung der
Bewegung, der Verdanderung, der Neu-
gier auf sich selbst — zum Aufstand fiir
das Leben im Leben, gegen den alltéagli-
chen Tod, fiir das Heilwerden, das Ganz-
werden.

Die Geschichte von Maria und Marta:
Sinnbild fiir das
Zusammengehoren von Denken und Tun

Ganzwerden, das ist fiir mich auch die
Quintessenz der Geschichte von Maria
und Marta, diesen zwei Frauen, von de-
nen uns Lukas folgendes erzihlt: «Jesus
kam in ein Dorf. Eine Frau namens Mar-
ta nahm ihn freundschaftlich auf. Sie hat-
te eine Schwester, die Maria hiess. Maria
setzte sich dem Herrn zu Fiissen und hor-
te seinen Worten zu. Marta aber war
ganz davon in Anspruch genommen, fiir
ihn zu sorgen. Sie kam zu ihm und sagte:
,Herr, kiimmert es dich nicht, dass meine
Schwester die ganze Arbeit mir allein
tiberldsst? Sag ihr doch, sie solle mir hel-
fen!‘ Der Herr antwortete: ,Marta, Mar-
ta, du machst dir viel Sorgen und Mihen.
Aber nur eins ist notwendig. Maria hat
das Bessere gewdhlt, das soll ihr nicht ge-
nommen werden‘» (Lk 10,38 —42). Die-
se Maria-Marta-Erzidhlung kennt eine
sehr reiche christliche Uberlieferungsge-
schichte (der im Buch «Ein eigener
Mensch werden. Frauen um Jesus», von
Elisabeth Moltmann-Wendel nachge-
gangen wird). Etwas, was diese Vielfalt
gleich einem roten Faden durchzieht, ist
die Interpretation der beiden Figuren als
zwei Modellen christlichen Lebens: Maria
wird zum Inbegriff des «nachdenkli-
chen», Marta zum Inbegriff des «titi-
gen» Christentums. Maria erscheint als



die Verkorperung der Ernsthaftigkeit,
des Verlangens nach dem, was einen un-
bedingt angeht, nach der Wahrheit, dem
Sinn; Marta dagegen als die Verkorpe-
rung der Niichternheit und des Prak-
tisch-Alltaglichen, als des Banalen auch,
angesichts der nachdenklichen Haltung
Marias.

Die eine der Freiheit, weil dem Geist,
die andere der Notwendigkeit, weil dem
Materiellen verpflichtet: So hat man die-
se beiden Gestalten immer gegeneinan-
der ausgespielt und kaum je beachtet,
dass das eine ohne das andere nicht leb-
bar, nicht das ganze Leben ist. Maria und
Marta gehOren zusammen, wie das Den-
ken und das Tun, wie die Sehnsucht, der
Traum, das Erkennen und das Téatigsein —
nicht nur innerhalb des Praktisch-Alltag-
lichen, sondern in der Arbeit an der Ver-
anderung, im «In-der-Welt-nach-dem-
Rechten-sehen». Vom Horen, Denken,
Traumen ist noch keiner satt geworden,
konnte Marta gedacht, und: «es gibt ein
Recht der nachsten Dinge gegeniiber den
letzten» (Odo Marquard), konnte sie
nicht nur Maria, sondern auch Jesus ent-
gegengehalten haben.

Nur: die nachsten Dinge, das ist nicht
einfach die Sorge ums private Gliick, und
Marta ist nicht einfach der Modellfall ei-
ner biirgerlichen Hausfrau. Der Evange-
list Johannes legt ihr in seinem Evange-
lium ein Christusbekenntnis dhnlich dem
des Petrus in den Mund. Nach einer
christlichen Legende ist sie gar Missiona-
rin, Verkiinderin des Evangeliums in
Frankreich, und man kennt sie auch als
Drachenziahmerin. Thr Tétigkeitsfeld ist
nicht einfach das Haus, sondern die Welt,
und in diesem Sinne kann Marta nicht
Vorbild sein fiir weibliche Selbstbe-
schrankung auf Heim und Herd.

Die zwei Frauen, die denkende, trau-
mende, fragende Maria und die titige
Marta konnten so Sinnbild werden fiir
das Zusammengehoren von Denken und
Tun, von Sich-Sehnen nach einer verin-
derten Welt und dem Versuch, diese
Sehnsucht zu verwirklichen. Es geniigt

nicht, Traume zu haben von einer besse-
ren Welt und all die Bereiche, die Welt
gestalten, andern zu iiberlassen. Ich den-
ke, dass gerade Frauen hier zu lange Ver-
antwortung delegiert haben — gezwunge-
nermassen und freiwillig. Sie haben die
Zentren der Macht — Wirtschaft, Politik,
Wissenschaft etc. — gemieden und sind
doch immer von ihnen beriihrt worden.
Keine diesbeziigliche Macht wollen, im
Sinne von Michtigkeit, Kompetenz, Ein-
fluss, heisst nicht, dass es weniger Macht
gibt, sondern keine Macht wollen bedeu-
tet Macht abgeben, und so sind Frauen
nicht selten zu Zuschauerinnen eines
Schreckens geworden, den sie nicht ver-
ursacht haben. «Wenn ihr eure Augen
nicht braucht, um zu sehen, so werdet ihr
sie brauchen, um zu weinen», heisst es
bei Jean Paul.

3. Frauen, die den engen Rahmen
weiblicher Lebensriume sprengen

Sehen heisst nun aber nicht nur erken-
nen, wahrnehmen, was ist, sondern auch
wahrmachen, was sein soll. In diesem
Sinne mochte ich am Schluss noch von
Frauen erzidhlen, wie wenigen auch, die
den engen Rahmen weiblicher Lebens-
raume sprengten und sich um Dinge
kiimmerten, die sie traditionellerweise
nichts angingen. Sie erwiesen sich darin
als selbstbewusste Frauen, die wagten,
gross von sich und von ihren Moglichkei-
ten zu denken.

Der Ungehorsam der )
israelitischen Hebammen in Agypten

Dass die Frau dem Manne untertan sein
und ihm gehorchen solle, ist eine alte bi-
blische Forderung; umso erstaunlicher
denn, dass die Geschichte Israels mit
dem Ungehorsam von Frauen beginnt, ja
ohne ihn gar nicht denkbar wire. Es sind
nach Exodus 1 ndmlich die israelitischen
Hebammen, die der Anordnung des
dpyptischen Pharaos, alle neugeborenen
Knaben zu toten, damit das Volk der Is-
raeliten nicht noch grosser werde, nicht
nachkamen und so dessen Weiterexi-

79



stenz ermoglichten. Es ist dies eine ein-
deutig politische Handlung in der Form
passiven Widerstandes, in gewisser Wei-
se vergleichbar mit dem jener argentini-
schen Frauen, die Tag fiir Tag vor dem
Regierungsgebdude in Buenos Aires
standen und von ihrer Regierung Aus-
kunft iiber den Verbleib ihrer Kinder,
Ehemaénner und Freunde verlangten: ein
Sich-Nicht-Abfinden-Wollen mit einer
Welt des Terrors, der Gewalt und der
Bedrohungen aller Art im Offentlichma-
chen einer Haltung, die sich nicht einfach
im inneren Vorbehalt gegeniiber gesell-
schaftlichen Zustdnden erschopft.

Der Ungehorsam der israelitischen
Hebammen wie der argentinischen Frau-
en ist die Aufkiindigung eines Gehor-
sams gegeniiber einer unmenschlichen
Macht, ist Ungehorsam aus Gehorsam
gegentber einer unendlich viel starkeren
Macht, die da heisst: Gerechtigkeit,
Menschenwiirde, Leben. Auf diese Wer-
te setzen viele, aber wer geht schon hin
und stellt sich wie die argentinischen
Frauen dafiir auf die Strasse, dabei Ver-
folgung riskierend und nicht selten den
Tod.

«Mit beiden Beinen
auf der Erde traumen» — wie Judit

Noch kaum je hat man Frauen selbstver-
stindlich und unwidersprochen gesell-
schaftliche und politische Macht zuge-
standen. Ihr Beschaftigungsfeld soll nicht
das Mitdenken und Mithandeln im Be-
reich der Polis, der Stadt bzw. Gesell-
schaft umfassen, sondern vorwiegend
und in erster Linie das Haus und allen-
falls die Belange, die man das Soziale
nennt. In Anbetracht der Tatsache, dass
das Politische als unweibliches Geschaft
gilt, weil man sich —so eine alte Rechtfer-
tigung — die Hédnde schmutzig mache
(was offensichtlich nichts Unmainnliches
ist. . .), erstaunt es eigentlich, dass die
Geschichte trotzdem Frauengestalten
hervorgebracht hat, die Verantwortung
fiir solch unweibliche Bereiche wahrge-
nommen haben. Eine davon ist die altte-

80

stamentliche Judit, welche die Sorge um
die Zukunft ihres Volkes gar zum Tyran-
nenmord (an Holofernes) fiihrte.

Nicht ihre Einsicht, es konne die Situa-
tion nicht ohne einen Mord zum Guten
verandert werden, ist zu beurteilen, son-
dern ihre Einsicht, es gebe Zeiten, in de-
nen diirfe man der Welt nicht einfach ih-
ren Lauf lassen. Sie ist der Uberzeugung,
dass es ein Ende haben muss mit diesen
Kriegen und dass die Menschen nicht
ewig so werden leben miissen. Der Gott,
auf den sie vertraut, ist ein Herr, der den
Kriegen ein Ende setzt (Jud 9,7) — auch
durch die Klugheit einer Frau. «Denn»,
so Judit, «deine Macht stiitzt sich nicht
auf die grosse Zahl, deine Herrschaft
braucht keine starken Maénner, sondern
du bist der Gott der Schwachen und der
Helfer der Geringen; du bist der Bei-
stand der Armen, der Beschiitzer der
Verachteten und der Retter der Hoff-
nungslosen» (9,10f.).

Judit ist keine Heldin geworden im
Gedichtnis der Christen, und das ist gut
so, denn wie sollte sonst das Morden ir-
gendwann einmal ein Ende haben? Dass
die Macht der Helden gebrochen werde,
davon traumte bereits Hanna in ihrem
Danklied an Jahwe. Und so mochte ich
Judit nicht als eine Heldin sehen, son-
dern als eine Frau, die nicht nur vom
Frieden traumte, sondern sich anschick-
te, ihren Teil dazu beizutragen. Die
DDR-Schriftstellerin Christa Wolf hat in
ihrem Buch «Kassandra» einen fiir mich
sehr wichtigen Ausdruck fiir diese Hal-
tung gefunden: «Mit beiden Beinen auf
der Erde triumen» — trdumen, wie Judit
von der Rettung der Hoffnungslosen, wie
Hanna, wie Maria vom Reichwerden der
Armen, der Erhohung der Erniedrigten,
dem Sattwerden der Hungrigen, traumen
und es doch nicht einfach beim Traumen
belassen: realistisch sein, nicht im Reich
der Ideen schwebend, sondern sich in der
Wirklichkeit verwurzelnd, in der einen
Schritt tun meist heisst: einen Wider-
stand brechen, und jedes Brechen eines
Widerstandes bereitet Schmerz. — So un-



terldasst man ihn gerne, diesen Schritt.

Ein eigener Mensch werden — diese
Aufgabe, die ein Leben auszufiillen ver-
mag, kommt aber wohl ohne solche
Schritte nicht aus oder, um es biblischer
auzudriicken: Das Reich Gottes kommt
nicht durch Warten allein. Wenn die
Menschen nicht umkehren, nicht anders,
nicht neu werden, dann kommt es nicht!
Dieses Anders-Werden ist nun aber eben
nicht einfach nur private Konversion,
sondern rithrt immer auch an die Zustén-
de, die Menschen nicht das leben lassen,
wozu sie fahig wiren.

Reich Gottes heisst: Blinde sehen,
Lahme gehen, Gefangene werden frei,
gekrimmtem Leben wird aufrechter
Gang moglich. Auch wenn die biblischen

Wunder- bzw. Befreiungsgeschichten
meist dort enden, wo Menschen wieder
neu leben konnen, so geht es ithnen nie
nur um die Befreiung von etwas, sondern
auch um die Befreiung zu etwas, das zu
tun hat mit so selbstverstandlich gedus-
serten Werten wie: Gerechtigkeit, Nach-
stenliebe, Frieden. Die Menschen wer-
den den Krieg nicht mehr lernen, heisst
eine dieser uralten Sehnsiichte beim Pro-
pheten Micha. Und es sind Sehnsiichte
geblieben, weil wir Lebensdilettanten
geblieben sind und uns zu viel Zeit gelas-
sen haben zu allem, meint der Dichter P.
Altenberg. An anderer Stelle fahrt er
fort: «Wohin kdamen wir, wenn wir nur
immer Idealen nachhangen wiirden? Zu
den Idealen!»

Christine Nothiger-Strahm

Der Kirchenstreit von Safenwil
Zum Wirken von Pfarrer Ernst Ott in Safenwil (1927—1932)

Prof. Dr. Andreas Lindt zum 65. Geburtstag gewidmet

(im Juli 1985, T im Oktober 1985)

Ein Dorf sehnt sich nach politischer
Ruhe — und findet sie nicht

Das aargauische Industriedorf Safenwil
kam auch nach dem Wegzug von Karl
Barth im Jahre 1921 und einer fiinfjahri-
gen Amtszeit von Pfarrer Hans Brandli
noch immer nicht zu seiner sehnlichst ge-
wiinschten Ruhe. Karl Barth hatte an-
lasslich seines Abschieds von Safenwil an
Eduard Thurneysen geschrieben: «. .
Die Safenwiler zeigen . .. nur das eine
Begehren, nun bald ihre Ruhe wieder zu
bekommen.»! Aus diesem Grund war
auch Barths Vorschlag, seinen Schwager
Karl Lindt als Nachfolger auf die Safen-
wiler Kanzel zu wihlen, abgelehnt wor-
den.

Durch die Vorkommnisse der letzten
Jahre gewitzigt, versuchte die Kirchen-
pflege bereits bei den Interessenten fiir

die Pfarrstelle, deren politische Einstel-
lung zu eruieren. Ernst Ott?, der sich als
Vikar von Brunnadern (St. Gallen) um
die Stelle bewarb, antwortete sehr frei-
miitig in einem Brief auf diese Frage®:
Die Reformatoren Zwingli und Calvin in
ihren «besten Zeiten» seien ihm Vorbil-
der; eine Sympathie fiir den Sozialismus
konne er nicht ableugnen, da in ihm «fiir
mich ... ein gut Stick urchristlicher
Hoffnung wieder aufgelebt ist .. .» Im
weitern dusserte der damals 24jahrige
Vikar Ott Bedenken, ob die Kirchge-
meinde Safenwil nicht einen «politisch
weniger interessierten, auf alle Fille in
seinem Temperament gemaéssigteren
Pfarrer als ich» brauche.*

Trotzdem wurde Ott gewihlt, nach-
dem er den Stimmberechtigten als einzi-
ger «sehr gut ausgewiesener» Kandidat®
zur Wahl vorgeschlagen worden war. Am

81



Diskussion:

Fir eine nichtidealistische Bibellektiire (Zuschrift zum Beitrag von
Silvia Bernet-Strahm: Ein eigener Mensch werden— Eine Auseinander-
setzung mit biblischen Frauengestalten, NW 3/1986, S. 731f.)

Allgemeingiiltige Alltagsphilosophie und Interpretationspsychologie werden oft vermischt mit
Textdeutungen und Kontextausblendungen. Mir scheint, dass dies auch Silvia Bernet-Strahm
unterlaufen ist bei Lk 10,38 —42 (Maria und Marta). Zum voraus wird das Ergebnis bekannt-
gegeben: die Quintessenz sei «Ganzwerden». Was ich hier schreibe, hat nichts gegen eine ganz-
heitliche Theologie einzuwenden und auch nicht gegen das Zusammengehoren von Denken
und Tun. Der sinnbildliche Inbegriff des Gleichnisses von Denken und Tun macht mich hinge-
gen skeptisch.

Was bei Hermann Hesse die «vita activa» und die «vita contemplativa» ist, was bei be-
stimmten Theologen und Theologinnen «Kampf und Kontemplation» bedeutet, erscheint hier
wieder als Lebensphilosophie von Denken und Tun. All diesen «anschauenden» Philosophien
fehlt die Reflexion der geschichtlichen Praxis im Lichte des Glaubens (vgl. Pablo Richard, Gu-
stavo Gutiérrez). Ohne Analyse der konkreten historischen und politischen Gegebenheiten
unserer Zeit (der biblischen Zeit fiir die Exegese), ohne den Glauben (dass Gott frei ldsst, und
an das Reich Gottes) und ohne entsprechende Praxis lduft absolut nichts. Soviel sollten wir ei-
gentlich von der Theologie der Befreiung gelernt haben.

Harmonisierung von Maria und Marta?

Maria und Marta werden nicht so friedlich und harmonisch dargestellt, wie es Silvia Bernet-
Strahm gerne sdhe. '

Marta war im Gegensatz zu Maria allzusehr mit vielen Dingen beschiftigt (hin- und hergeris-
sen). Sie trat zu Jesus hin und beschwerte sich bei ihm. Marta hatte Erwartungen, die Jesus tei-
len sollte, die man allgemein teilen sollte. Marta spielte die traditionelle, erwartete Rolle.

Maria sass zu den Fiissen Jesu. Dieses Zu-Fiissen-Sitzen hat nichts mit Erniedrigung, son-
dern etwas mit der traditionellen Schiilerrolle zu tun und deutet vielleicht auf Jiingerinnen-
schaft hin. Zudem ist erstaunlich, dass sich Jesus von Frauen einladen liess und dass er steife
Gesellschaftsschranken iiberstieg.

Doch Jesus antwortete nicht im Sinne von Marta. Er bot ihr im Gegenteil an, aus dem Rol-
lenspiel auszusteigen. Seine Rede weist weg von den vielen Sorgen und Miihen auf das eine, das
eine Notwendige. Das Reich Gottes ist nahe und relativiert die alten Rollenmuster. Dadurch
werden die Dienste an der Tischgemeinschaft (Marta) nicht belanglos . . . doch das Nachste
kann auch das Gesprich mit den Gésten sein (in Absetzung zu O. Marquards Zitataufnahme).

Ich bezweifle die Geringschitzung der «Befreiung von» gegeniiber der «Befreiung zu Wer-
ten». «Befreiung von» ist doch immerhin schon etwas. Der Exodus war in erster Linie ein Aus-
zug von den Fleischtopfen Agyptens und ein Auflehnen gegen eine unterdriickende Politik des
Pharaos. Der Auszug fithrte nicht zum Einzug, sondern zu einer beschwerlichen Wanderschaft.

Sinnigerweise endet der Aufsatz mit der Frage: «Wohin kdmen wir, wenn wir nur immer
Idealen nachhingen wiirden? Zu den Idealen!»? Nein zum Idealismus, und deshalb plddiere
ich fiir eine nicht-idealistische Bibel-Exegese und -Lektiire. Philipp Federer

161



Auf den heutigen Lebenskontext kommt es (auch noch) an

Aufklirung beinhalte, heisst es bei P. Sloterdijk, «das freie Gespriach der um Vernunft Bemiih-
ten» und sei «nichts anderes als ein Arbeitsringen der Meinungen und ein forschender Dialog
zwischen Personen, die sich unter eine Friedensregel apriori stellen, weil sie nur als Gewinner,
als Erkenntnis- und Solidarititsgewinner aus der Begegnung hervorgehen konnen».

«Idealistin», die ich offensichtlich bin, mochte ich im folgenden versuchen, mich an diese Re-
gel zu halten, auch wenn dies zugegebenermassen eine schwierige Sache ist, da mich die Kritik
Philipp Federers nicht eigentlich wegen ihrer inhaltlichen Seite, sondern wegen dem Ton gear-
gert hat. '

Alltagsphilosopie, «idealistische» Position etc.

Der Duktus dieser Kritik lautet fiir mich in etwa so: Jetzt kommt doch diese Frau nach all dem,
was wir von der Befreiungstheologie, von der politischen Theologie, der materialistischen Ex-
egese etc. gelernt haben (und wer diese Lektion nicht begriffen hat, hat gar nichts begriffen),
daher und betreibt ganz naiv «allgemeingiiltige Alltagsphilosophie, Interpretationsphiloso-
phie, Lebensphilosophie» etc., wobei dieses Benennen offensichtlich geniigt, um klarzuma-
chen, was davon zu halten ist. Allein die Begriffe sollen die Disqualifizierung leisten, die dann
des weiteren nicht mehr eigentlich begriindet zu werden braucht. Ich hege den Verdacht, dass
Philipp Federer an diesem (meinem) Text ein Exempel statuieren wollte: das Exempel der
richtigen Exegese, der richtigen Theologie und damit verbunden einer Absage an eine «ideali-
stische» Exegese und, wenn ich an den Schluss der Zuschrift denke, an eine generell «idealisti-
sche» Position.

Ich gebe gerne zu, dass Federers Exegese der Lukasperikope im Kontext von Jesu Reich-
Gottes-Verkiindigung «richtiger», d.h. ndher am Text ist. (Wenn wir einmal davon absehen,
dass ich zu Anfang meiner Ausfithrungen ganz klargemacht habe, was ich mit dem biblischen
Text will: namlich ihn in einen heutigen Kontext, eine heutige Fragestellung hineinnehmen und
sehen, was er darin an Inspirierendem aufweisen kann. Ich habe nie behauptet, ich hétte eine
Exegese des Textes im Sinn, und zwar eine Exegese auf der Ebene des damaligen Kontextes!)
Ich nehme an, dass wir uns darin einig waren, dass der erste Schritt in der Auseinandersetzung
mit dem biblischen Text um die Frage kreisen muss: Was hat dieser Jesus von Nazareth eigent-
lich verkiindet, wenn er vom Reich Gottes sprach, welches war der gesellschaftliche, d.h. politi-
sche, soziale, religiose Kontext seines Denkens, Glaubens und Redens? Sicherlich gewinnt
man nur so Kriterien fiir das, was mit diesem «Christentum» gemeint war, gemeint ist, d.h. auch
fiir das, was an ihm befreiend ist oder sein konnte.

Und doch mochte ich nichts von dem zuriicknehmen, was ich geschrieben habe. Nicht um
doch letzten Endes Recht zu behalten, sondern weil ich davon ausgehe, dass man den bibli-
schen Text, wenn und nachdem man ihn auf das hin betrachtet hat, was er in seinem (damali-
gen) Kontext besagt(e), auch als das lesen darf, was er in einem heutigen Kontext besagen
konnte, und auf das hin, was er auch bietet, nimlich Geschichten. Die Bibel besteht nicht nur
aus Texten, die letzten Endes immer auf dasselbe hinauslaufen —was meint Reich Gottes, Erlo-
sung etc. —, sondern auch aus Geschichten, Symbolen, Allegorien, Bildern, deren Wahrheit
sich nicht allein in der «richtigen» Interpretation (auf dem Hintergrund der «historischen und
politischen Gegebenheiten» der damaligen Zeit) erschopft, sondern sich auch im Gebrauch,
d.h. im Lebens-Kontext des heutigen Lesers resp. der heutigen Leserin erschliesst (was zugege-
benermassen auch eine sehr gefihrliche Aussage sein kann, aber das ergibe eine weitere,
wahrscheinlich uferlose Diskussion).

Das Recht, die Bibel als deren Adressatin zu lesen

Ich nehme mir also das Recht — als Subjekt von Theologie, was ja immerhin auch eine Dimen-
sion der Befreiungstheologie ist —, biblische Texte auch (noch) nicht-schultheologisch zu lesen
und im Hinblick auf die moglichen Adressaten und Adressatinnen, die im Falle dieses Textes

162



Frauen aus einem Frauen- und Miitterverein waren. Und da ist mir, «richtige» Interpretation
hin oder her, wichtig: Die Marta des Lukasevangelium suggeriert (und hat dies die ganze theo-
logische Tradition hindurch immer wieder suggeriert) das Bild der typischen Haus-Frau, einer
Frau, die eben nicht gemerkt hat, worum es geht, die, anstatt sich zu informieren iiber das, was
geschieht, sich in alltdglicher Geschiftigkeit verliert und das Wesentlichte dabei verpasst — hier
die Botschaft der Ankunft des Reich Gottes. Sicherlich geht es in dieser Perikope um das Reich
Gottes und die Haltungen, die ihm gegeniiber angemessen wiren. Aber gerade darin wird es
fiir mich, weil sich eben so vieles in diese Geschichte hineinverkniipft, schwierig und wider-
spriichlich. Meine Sympathien liegen — auf den ersten Blick — auch bei Maria. (Selbst wenn ich
so optimistisch beziiglich Durchbrechen von Rollenschranken nicht bin: Es mag zwar in einer
patriarchalischen Gesellschaft ein grosser Fortschritt sein, dass man Frauen einer Schiilerin-
nenrolle fiir wert befindet, dass man sie fiir geeignete und zulassige Adressaten halt, aber so
furchtbar befreiend ist dieses Bild einer an den Lippen eines lehrenden Mannes hingenden
Frau nun auch wieder nicht. Das kennen wir doch eigentlich schon zu gut). Aber ich glaube,
dass das, was Marta auf der Ebene des als Geschichte genommenen Textes verkorpert, in Ver-
bindung gebracht werden darf zu dem, was man die ganz alltigliche Lebensbegabung vieler
Frauen nennen konnte: ihr Sinn fiir das Nahe-liegende, fiir die nachsten Dinge, die ganz prak-
tisch und konkret sein konnen. Ich weiss nicht, wie lange dieser Jesus das Reich Gottes verkiin-
det hitte, wie lange er es gehalten hitte wie die Lilien auf dem Felde, wenn da nicht all die Mar-
tas bereit gewesen waren, ihn unterwegs gastfreundlich aufzunehmen und ihn mit Essen und
Trinken zu versorgen.

Wachhalten der Utopie in der Maria-Marta- Perikope

Sicher, es geht in dieser Perikope nicht um so «plumpe», alltigliche Fragen, aber wenn ich diese
Geschichte Frauen weitererzihle, die zu der Gruppe der sogenannten «Haus-Frauen» und
Miitter gehoren, dann ist mir wichtig, ihnen zu vermitteln: Was ihr tut, ist wichtig, ohne das
funktioniert nichts, aber es geniigt nicht. Wenn davon auszugehen ist, und so ist es geschehen,
dass Marta zu der dem Banalen verhafteten Hausfrau gemacht wurde, und wenn meine Zuhg-
rerinnen und ich selbst auch zu dieser Gruppe von Hausfrauen (und Miittern) gehore, die viel
Zeit und Energie in eine Arbeit investieren, die zwar als notwendig, aber nichtsdestotrotz als
unwichtig gilt, dann will ich, ob das nun fiir eine materialistische Bibellektiire ein Greuel ist
oder nicht, diese Maria-Marta-Perikope dafiir beanspruchen:

— dass bei der Lektiire des biblischen Textes auch die Metaphern, die Typologien ein Teil der
Botschaft sind und geworden sind, was jedem und jeder, welche die Wirkungsgeschichte bibli-
scher Texte nur etwas kennen, nichts Neues sein diirfte;

— dass Marta in gewisser Weise typologisch als Expertin der Alltiglichkeit fungieren darf, oh-
ne die keine Utopie, kein Reich Gottes jemals konkret und wirklich wird, dass sie aber, um
nicht das Schicksal vieler (allzu vieler) Frauen zu teilen, die in ihrer hduslichen Geschaftigkeit
die Welt vergessen und so oft zu passiven Komplizinnen des Unrechts werden, um «Maria» er-
weitert werden muss, also um jene Frau/jene Haltung, die sich kiimmert um das, was ist und ge-
schehen soll und die deshalb wirklich innerhalb der Geschichte lebt.

Es geht mir ja nicht einfach um Denken (Maria) und Tun (Marta), sondern darin um den
Aspekt des Wachhaltens der Utopie, des von Federer nicht so recht ernstgenommenen «Ide-
als» (oder was bedeutet der Idealismusvorwurf, den er so kiihn und ohne weitere Erkldrung er-
hebt?), der Realitdt zum Trotz — denn die rdt zu Resignation und Zynismus — und um den
Aspekt der ganz konkreten, alltédglichen Arbeit an den néchsten Schritten. Ich glaube, dass sehr
viele Frauen begabt sind fiir die ndchsten Schritte, dass ihnen aber oft die Perspektive fehlt, die
diese Schritte iiber ihren oft engen Lebensraum hinaus fruchtbar und sinnvoll macht.

Philipp Federer und ich reden von zwei verschiedenen Dingen. Thm geht es offensichtlich um
«wissenschaftliche Wahrheit», die fiir ihn zudem einzig in der nichtidealistischen Bibellektiire
besteht, und um die richtige politische Gesinnung. Mir geht es in meinem Artikel um das, was
an diesen Geschichten (und zwar in einem heutigen Kontext!) fiirs Leben taugt.

Silvia Bernet-Strahm

163



	"Ein eigener Mensch werden" - Eine Auseinandersetzung mit biblischen Frauengestalten
	Anhang

