
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 3

Artikel: Leere Predigt vom leeren Grab?

Autor: Fink, Ilsegret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ilsegret Fink

Leere Predigt vom leeren Grab?

1. «Von dem am Kreuz erhängten Juden
Jesus aus Nazareth (wahrscheinlich ein
Zimmermann) war nicht sein Tod die
letzte Nachricht. Er ist nicht im Grab
geblieben, sondern auferstanden. Er ist der
Messias, den der Gott Israels allen
Menschen als lebensrettenden Beistand gegeben

hat.»
Seit es diese Überzeugung gibt,

existiert christliche Gemeinde. Aber wie
entschlüsseln wir heute diesen Satz, der
in wichtigen Teilen der Welt seit 2000
Jahren die Geschichte geprägt hat?

Wer alte Notenblätter mit unseren
Violin- und Bassschlüssel-gewohnten
Augen absingt, würde trotzdem eine
andere Melodie als jene singen, die diese
Noten zu Papier brachten. Ähnlich ist es
mit biblischen Texten. Es wird eine andere,

ja falsche Aussage laut, wenn wir meinen,

die Botschaft mit unseren Begriffsund

Erfahrungswerten aufschlüsseln zu
können.

So geht es einmal darum, diese sehr
alten Texte sachgemäss zu verstehen; aber
in den Texten selber werden wir oft mit
tiefgreifenden Verstehenskonflikten
konfrontiert. Zum Beispiel im 15. Kapitel
des 1. Korintherbriefes. Die Empfänger
dieser nunmehr «biblischen» Epistel waren

fest davon überzeugt, Christus richtig
zu verstehen und zu predigen. Paulus ist
da völlig anderer Meinung! Er schreibt
erregt. Er tröstet nicht, er provoziert. Er
will den Korinthern klarmachen, dass sie
in einer persönlichen Glaubenskrise
stecken, in der es aber um Verständnis
oder Missverständnis des ganzen
Evangeliums geht. Weil ihre Hoffnung auf
Christus nicht im alten Testament wurzelt,

wissen sie nichts von Friede und Ge¬

rechtigkeit, die der Messias möglich
macht. Ihr Christusglaube ist ohne
diesseitige Hoffnung für die Menschen und
die Welt. Ihr Glaube ist ohne Verantwortung

für die Geschichte, weder in der
Gegenwart, noch in der Zukunft. Obwohl
auch die Korintherbriefe ausgesprochen
zeit-, ja sogar situationsgebunden sind,
lernen seit 2000 Jahren Christen an dieser

harten Auseinandersetzung zwischen
Paulus und den Frommen in Korinth ihre
eigenen Christus-Vorstellungen und die
Tragfähigkeit ihrer Hoffnung zu
überprüfen.

Und wir versuchen es mit diesen
Überlegungen auch!

2. Die Christen in Korinth glauben nämlich,

dass der Vater Jesu Christi ein «guter»

Erlösergott ist, der dem bösen
«Schöpfergott», dem Jahwe Israels,
hoffentlich bald das Handwerk legen wird.
Denn diese unerträgliche Welt und den
Krankheit und Tod preigegebenen Körper

sehen sie als Fehlkonstruktion an.
Menschenleiber, so glauben die Christen

in Korinth, sind die Gefängnisse
jenes göttlichen Funkens, den jeder
Mensch in sich trägt. Aber je schneller
nun Leib und Welt vergehen, um so früher

kann die ersehnte Wiedervereinigung
mit dem göttlichen Licht erfolgen.

Darum halten sie es für Glaubensgehorsam,
für den Untergang der Welt zu beten

und zu arbeiten. Und, folgerichtig bei
solcher Theologie, halten die Korinther
«Nächstenliebe» für Restaurationsarbeit
am Menschenleibgefängnis. Denn
dadurch wird die Erlösung nur hinausgeschoben

und die Gefangenschaft des
Göttlichen im Menschen verlängert.
1. Korinther 13 ist also kein zeitloses

69



«Hohes Lied» auf die Liebe, sondern ein
Protestsong gegen verhängnisvolle,
christliche Irrlehre, gegen Nächstenliebe-leeren

Glauben und Nächstenliebeleere

Predigt.
Die Korinther aber waren entschlossen,

ihren Glauben, «das Wissen» (Gnosis)

vom Wunder der Erlösung des
Göttlichen in jedem Kerkerkörper der
Getauften, gegen die primitive «jüdische»
Diesseitstheologie des Paulus zu verteidigen.

Denn von Christus würden sie etwas so
Gotteslästerliches wie «leibhaftig»
auferstanden von den «Toten» gar nicht
sagen. Ihrer Überzeugung nach hatte der
Erlöser-Gottessohn sowieso nur einen
«Scheinleib», der vom Kreuz nur als leere

Hülle abgenommen wurde. Der wahre
göttliche Inhalt war längst wieder mit
dem ewigen Licht vereinigt.

Das klingt uns fremd und fern. Aber
dieser Briefwechsel spiegelt wider, dass
damals auf dem Spiel stand, ob die
revolutionierende Rettungsbotschaft Jesu bei
Ablehnung des Alten Testaments an
weltflüchtige, spekulative Religiosität
verraten würde.

3. Wenn Auferstehung nur besagte,
dass ein nachweislich Gestorbener, der
sich «Gottes Sohn» nannte, allerdings
nur seinen Jüngern wieder lebendig
begegnet ist, so wäre das weder für Griechen

eine Torheit noch für Juden ein
Ärgernis gewesen, sondern diese Nachricht
hätte sich ohne viel Aufhebens in den
Kontext von Wundern und Mysterien
eingefügt.

Aber die Auferstehung wurzelt im
Zentrum des jüdischen Glaubens. Sie ist
Jahwes konstruktiver Protest gegen die
Tempelintrige, mit Hilfe eines römischen
Todesurteils den unliebsamen Prediger
aus Galliläa via Kreuzigung in den
heidnischen Sklavenstand zu versetzen. Damit

kann auf seine Botschaft keiner mehr
hören, der, den Messias erwartend,
«Schema Israel» täglich ernsthaft betet.

Das jüdische Volk -jahrhundertelang
von Leiden und Verfolgung gezeichnet -

hoffte sehnsüchtig darauf, dass Gott dem
Stamm Davids einen glänzend überzeugenden

Messiaskönig erweckt. Der würde

dann auf internationalem Parkett alle
Menschen von Jahwes souveräner
Einzigartigkeit überzeugen und damit die
Seufzer der ohnmächtigen, durch
wechselnde Besatzungsmächte gedemütigten
Juden in Gott lobenden Jubel verwandeln.

Ein ohnmächtiger Messias, auf den
etwa zutrifft, was Deutero Jesaja in Kapitel

53 gesagt hat, wäre für sie zum
Verzweifeln ärgerlich.

Ich verstehe Ostern als einen erneuten
Beweis für die bewährte Schöpfungsmethode

des Gottes Israels: creatio ex nihilo
oder «Umschöpfung des Chaos». Wenn
Gott durch sein Wort das Chaos aus seiner

finsteren Nutzlosigkeit befreit und
Licht, eine Lebenswelt und aus Erde
Menschen schuf, warum soll Gottes
Schöpferwort nicht den Messias als neuen

Adam aus der «Wieder-Erde» einer
Leiche schaffen? Wenn in der Auferstehung

Jesu die Menschheit ihren neuen
«6. Schöpfungstag» angeboten
bekommt, so ist Ostern aber auch zugleich
Befreiung aus dem Sklavenhaus Ägypten,

weil der zum Sklavenhaus gewordene
Tempel seine grandiosen Messiasträume

mit dem makabren Todesurteil
gegen Jesus gesichert hat. Gott, der nicht
den Tod der Sünder will, rächte sich darum

weder am Hohen Priester noch an
denen, die «Barrabas» schrien. Sondern er
praktizierte selber den Lobgesang der
Maria, der auf Golgatha zum Spottlied
der Mächtigen gemacht worden war: In
seiner seit der Sintflut versprochenen
Parteilichkeit gegen angeblich
weltverbessernde Todesurteile erhebt Gott den
am Kreuz zum Sklaven Erniedrigten und
stürzt die unheilige Allianz der Mächtigen

(Rom und Jerusalem!) vom Thron.
Christi Auferstehung hat nicht das

Sterben abgeschafft. Aber im Namen
dieses Gottes darf keiner mehr mit dem
Tod drohen und regieren. Diese Mächtigen

stürzt Gott vom Thron. Wer wirklich
an Auferstehung glaubt und nicht heim-

70



lieh gnostischen Spekulationen folgt,
wird mit Christus für eine gerechte
Verteilung des Brotes sorgen.

Das «siehe, es ist sehr gut» des 6.
Schöpfungstages variiert Gott in der
Auferstehung Jesu zu: Schalom — rettet
den Menschen, Friede ist möglich (Sa-
charja)! Und dieser Retter müsste zuerst
selber aus dem Tod gerettet werden.
Zusammen mit seinem Messias verbündet
sich dieser Gott aufs neue mit Israel -
aber erstmalig auch mit den Heiden
gegen alle todbringenden Mächte und
Machenschaften, auch wenn sie vom Tempel
ausgehen. Tod und Grab waren für Israel
nie die Schwelle zur Ewigkeit, hinter der
erst das ungetrübte eigentliche Leben bei
Gott beginnt. Nicht die gläubigen Jünger
werden erlöst entrückt, sondern der
«ermordete» Gott bleibt in Christus seinen
Mördern treu.

4. Wollen wir aber diesen Gott, der in
«Feindesliebe» seinem Volk barmherzig
ist? Lassen wir uns diesen Börsenkrach
der Religion gefallen, der nun die Chiffre
«Ostern» trägt?

Religion bleibt der liturgisch markierte
Fluchtweg an das verständige Vaterherz

Gottes, weg aus der bedrängenden
Nähe der Mit-Menschen. Das scheint
auch im 20. Jahrhundert noch gefragt zu
sein. Es ist nämlich viel schwerer das
Einstimmen in Gottes voraussetzungsloses
Ja zu jedem Menschen. Das ist deshalb
viel anstrengender, weil gestärkt - durch
das schöpferische Ja Gottes zu jedem
Menschen -jeder zu einem brauchbaren
Mitmenschen «neugeschaffen» werden
kann. Weder Glaubenszuversicht oder
ein starkes Abhängigkeitsgefühl von
Gott noch zerknirschte Bussfertigkeit
sind Voraussetzung für Christsein. Gott
ruft sich Mitarbeiter aus dem Chaos jeder
Existenz.

Wer sich und die Welt nur noch als
Chaos sieht, sich unendlicher Öde und
Leere ausgesetzt fühlt, der beschreibt
nur den Werkstoff Gottes für neues
Leben. Gott tröstet nicht über das
«Jammertal» der Welt mit Aussicht auf seinen

himmlischen Freudensaal hinweg. Das
reimt sich nur im Gesangbuch! Christen
sind selber veränderte Veränderer. Weil
sie zum Beispiel die eigene Unfähigkeit,
Frieden zu halten, erlebt haben, arbeiten
sie zuversichtlich für den Frieden der
Welt mit. Die Ostergeschichten sind
übrigens ein verblüffender Abschied von
religiösen Requisiten: Weder das leere
Grab noch besagter Engel wirken bei den
Jüngern das Wunder des Glaubens. Erst
im Bemühen um bessere Schrifterkenntnis

- wie es etwa auf dem Weg nach
Emmaus, beim Reden von Mose, den
Propheten, dem Leiden Israels und des einen
Israeliten Jesus passiert - ereignet sich
durch neues Verstehen die Umschöp-
fung ihrer falschen Hoffnung auf einen
triumphalen Erlöser. Osterlicht
überwindet die Finsternis.

Paulus spricht den Korinthern keineswegs

das Christsein ab, denn er traut
ihnen zu, dass sie wie die Emmausjünger
mit brennendem Herzen besser lernen,
anstatt, den göttlichen Funken hütend,
den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs
als unzulänglichen «Schöpfungsdämon»
zu belächeln. Sie müssten ihren Glauben,
der nur ein Flechtwerk von biblischen
Begriffen und weltflüchtiger Erlösungssehnsucht

war, an der harten Bewährung
in der Geschichte, wie sie von Mose und
den Propheten berichtet ist, überprüfen.

5. So knüpft Gott auch nicht an unsere

gläubige Persönlichkeit an, sondern
nach meinem eigenen Tauftod geschieht
nur zweckgebundene Auferstehung: Ich
darf das sinnvolle Messiasleben Christi
mitleben. Dieser Messias hat sich selbst
als Riegel allen menschlichen Spekulationen

über das Grab hinaus vorgeschoben.
Solche Vermutungen, seien sie auch

noch so theologisch scharfsinnig, sind
Vergeudung von geistlicher Kraft, die
dringend zur Erhaltung des von den
Korinthern so verachteten Lebens und der
Welt gebraucht wird! Sein und unser
Platz ist um Gottes Willen der Alltag der
Welt. Der Tod bleibt das unerbittliche
Ende unseres Menschenlebens. Ostern

71



befreit nicht vom Sterben, sondern
nimmt den Todesschatten vom Leben: In
der Taufe überlebt jeder Christ sozusagen

seine eigene Beerdigung. Das
biologische Ende schreckt uns, und am Sarg
betrauern wir, dass die glückliche
Gemeinschaft abgebrochen wurde und ein
Mund beim Lobe Gottes verstummt ist.
Die Auferstehungsbotschaft am Grab
heisst darum nicht Hoffnung auf seeliges
Wiedersehen im Jenseits, sondern ist die
Zusage, dass der Auferstandene tröstend
den leeren Platz des Verstorbenen in der
Gemeinschaft der durch den Toten
Alleingelassenen einnimmt. Davon müssen
allerdings die Zeugen Christi die
Trauernden überzeugen können.

(Gerade in dieser wichtigen Situation
macht mangelhafte Praxis der Gemeinde
die Osterbotschaft zur Parodie, was die
Kritik Aussenstehender oder von Atheisten

gar nicht kann.)
Eier, Hasen und frisches Grün sind gute
Symbole für neues Leben. Aber Oster-

biologie ist noch keine Ostertheologie!
Die rührend zarten Schneeglöckchen,
die noch gefrorenes Erdreich durchbrechen,

die das Geheimnis des Lebens
symbolisierenden dottergelben Kücken,
auch die wollige Naivität neugeborener
«Oster»lämmer machen uns Vergnügen.
Aber die zum Leben durchbrechende
Kraft des Auferstandenen und seiner
Praktikanten muss sich an härteren
Materialien als an winterhartem Erdreich,
an Eierschalen und Schafmutterleibern
bewähren. Vorurteile, die Leben immer
wieder in Chaos verwandeln, sind schwerer

zu durchbrechen. «War er nicht
erstanden - Halleluja, so war die Welt
vergangen, Halleluja.» Nicht damals,
sondern heute, wo Menschen dabei sind,
Weltteile und Menschengruppen zum
«Vergehen» zu verurteilen, muss sich
zeigen, ob die Christen wie jene Korinther

resignierte Lust am Untergang für
Osterglauben halten oder ob sie mit Gottes

lebensbejahendem Wort gegen
jedwede Verurteilung zum Tode streiten.

Besonders auf deutschem Boden soll¬

ten wir keineswegs zaghaft, aber
zurückhaltend vom «österlichen Sieg des
Lebens über den Tod» reden. Denn Ostern
vor 40 Jahren wurden in Deutschland die
Todesfabriken erst geschlossen, als die
alliierten Truppen der braunen Zwölf-
Jahre-Tyrannei (die leider bis zuletzt
auch von Christen gestützt und gerechtfertigt

wurde) das Handwerk legten.
Zu viele Christen sangen zwölfmal zu

Ostern gregorianisch vom «leeren» Grab
Jesu - ohne, wie Bonhoeffer es verlangt
hatte, zugleich gegen die Massengräber
«voller» Juden und Antifaschisten zu
schreien. Dieses Versagen ist nicht wieder

gutzumachen. Aber um so dringlicher

muss heute die Botschaft vom
bewahrbaren Leben angesichts der
Massengräber, die sich täglich mit Opfern des
Rassen- und Klassenkampfes füllen,
gesagt werden. Protest gegen atomare Waffen

ist nur ein Teil der Osterliturgie, denn
das in machtgierigen Händen sich
akkumulierende Kapital mordet raffiniert
genauso wie moderne Kampfmittel. Das
gilt es zu bedenken, wenn wir nicht als
festlich-satte Ostern-Christenheit in
törichtem Triumph den Auferstandenen in
das hohle Grab unserer Privilegien legen
wollen.

Gut, dass Paulus keinem irrenden
Korinther das Christsein abgesprochen hat.
Darum sollten wir uns bemühen, den Vater

Jesu Christi besser kennenzulernen.
Denn er ist kein den göttlichen Funken
im Menschen hütender Erlösergott, der
als Trost für erduldete Weltdunkelheit
sein ewiges Licht bietet. Der Vater Jesu
bittet, ja bettelt uns an, unseren Lebensweg

von seiner Ostermarschroute
korrigieren zu lassen: «Näher mein Gott zu
dir» heisst nicht «Jenseits», sondern im
«Zentrum» des geschichtlichen Engagements

sich an der Friedensschöpfung zu
beteiligen. Dabei wird es auch immer
wieder unter Christen zu schöpferischen
Auseinandersetzungen kommen, wie sie
in 1. Korinther 15 beispielhaft ehrlich
überliefert wurden.

72


	Leere Predigt vom leeren Grab?

