Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 2

Artikel: Thesen zur Frage : Welche Theologie lebt "unten"?
Autor: Veit, Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143239

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

einige von ithnen wandelt er dadurch um.
Paulus selbst ist auch so einer. Er war ja
Pharisder, und eines Tages begreift er,
offnet sich, fasst zu und wird — wie er sel-
ber sagt — eine neue Kreatur. Das kann
nur die Liebe. Das kann keine Allmacht
ohne Liebe. Nur die Liebe schafft das
freie Herz, den Menschen, den Gott
wirklich will.

Und darum ist die Schwachheit Gottes
starker als die Kraft der Menschen. Sie
bringt gewissermassen —und da gibt es ja
biblische Bilder dafiir — die Wiiste
menschlicher Herzen zum Blithen. Ich
glaube, sehr viele von uns leben mit so et-
was wie einer inneren Wiiste oder Teil-
wiiste. Zu oft in ihrem Leben sind sie ge-
tauscht worden, haben sie schlechte Er-
fahrungen machen missen mit Men-
schen, Politikern, auf die sie sich verlas-
sen hatten, fiir die sie vielleicht viel geop-
fert und geleistet haben. Zu oft haben sie
erfahren miissen, dass es besser ist, sich
zu tarnen als sich vertrauensvoll zu Off-
nen. Diese innere Wuste will Gott zum
Bliihen bringen. «Ich will Strome giessen
auf das durstige Land», lesen wir bei den
Propheten; damit Menschen erstehen,
die dem Grundgesetz dieser Welt, das
das Gesetz der Macht ist, entgegenleben,
das Reich der mutigen Liebe ausbreiten
und sich nicht irre machen lassen daran,
immer wieder Hoffnung zu setzen auf
Menschen, Menschen anzusprechen, sie
lebendig zu machen durch Erwartung
und Vertrauen. Sagen wir nicht: Zutrau-
en adelt? Es macht Menschen neu.

Meine Freunde, ich denke, dass wir in
der Zeit, in der wir leben, diesen Geist

vor allen Dingen brauchen. Unsere gan-
ze grosse Gefahr heisst Resignation,
Schicksalsergebenheit, wir konnen ja
doch nichts machen. Ja, wer soll denn et-
was machen, wenn nicht wir? Alle die
grossen Gefahren, die die Welt bedro-
hen, sind von Menschen gemacht, sie
sind nicht vom Himmel gefallen, weder
der Krieg, noch die Arbeitslosigkeit,
noch die Zerstorung der Natur. Nur wir
Menschen konnen auch mit Geduld und
langem Atem gemeinsam etwas dagegen
tun. Aber dann brauchen wir die
Schwachheit Gottes, den Verzicht dar-
auf, rasch und kurzschliissig uns durchzu-
setzen. Das klappt ja doch nie; und wenn
es klappt, bringt es auf die Dauer nichts.
Sondern statt dessen immer mehr Men-
schen zu gewinnen, dass sie mit uns ge-
meinsam an der Verdnderung dieser
Welt, fiir die wir als die erwachsenen
Kinder Gottes Verantwortung tragen,
arbeiten. Wenn ich schwach bin, dann
bin ich stark, hat Paulus erfahren. Wenn
ich leide, werbe, anspreche, rede, ver-
traue, hoffe, Niederlagen ertrage, mich
aufrichte und von neuem beginne, wie es
die Liebe Gottes tut. Setzen wir auf die-
sen Gott, dessen eigentliche Kraft sich in
der Ohnmacht seiner Liebe, die doch die
eigentliche Schopferkraft der Menschen
ist, offenbart. Setzen wir auf diesen Gott
und beschreiten wir seinen Weg, damit
wir aus Erfahrung sagen konnen: «Die
Schwachheit Gottes ist starker als die
Kraft der Menschen!»

(Predigt am 30. Juni 1985 in der Paul-
Gerhardt-Gemeinde Marburg)

Thesen zur Frage: Welche Theologie lebt «unten»?

Die folgenden Thesen beziehen sich auf die theologische Pragung ganz normaler Kirchenmit-
glieder. Sie beziehen sich damit auf eine Theologie, die m.E. wichtiger ist als die der Universita-
ten. Denn was «unten» geglaubt wird, das wird wirklich geglaubt und macht die Wirkung des

Christentums in der Welt aus.

Dabei endet diese Wirkung nicht mit der aktiven, bewussten Teilnahme am kirchlichen Le-
ben. Die «neutralisierte Religion» (Dieter Stoodt) der Massen, die mit dem lebendigen Kern
des Glaubens nicht mehr viel zu tun hat, enthalt einige politisch dusserst gefahrliche « Dogmen»

36



(ideologische Grundiiberzeugungen), die aus der entfremdeten Tradition des deutschen Prote-
stantismus stammen und unbeachtet, weil «in Fleisch und Blut iibergegangen», weiterwirken.

Dogma 1: «Das Schicksal nimmt seinen Lauf; man muss sich damit abfinden.» Oder auch:
«Letzten Endes kommt doch alles, wie es kommen soll.»

Hier liegt ein Missverstidndnis der dritten Bitte des Vaterunsers vor. «Dein Wille geschehe, wie
im Himmel so auf Erden», das bedeutet nach der Meinung von Schiilern, die in zwei Diskussio-
nen sich dazu dusserten: Bereitschaft des Betenden, sich ohne Murren in sein Schicksal zu erge-
ben. Gott lenkt ja die Schicksale, er lenkt auch die Geschichte; bricht ein Krieg herein oder ein
privates Unheil, so hat es keinen Sinn, sich dagegen aufzulehnen, denn Gott ist starker, und er
ist auch gut. Er sorgt dafiir, dass letzten Endes alles zum Guten ausgeht; die, die davongekom-
men sind, konnen ein dankbares Lied davon singen. « Wie im Himmel», das heisst wohl «wie im
Kosmos im ganzen». Gott halt ihn wunderbar im Gleichgewicht; dass einzelne dabei zugrunde
gehen (vielleicht in grosser Zahl), darf man nicht iiberschétzen, denn was ist schon der einzelne
gegen das Universum. Der Mensch erkenne also seine Kleinheit, seine Unwichtigkeit, und ge-
be seine individuellen Gliicksanspriiche auf, wenn Gott sie ihm nicht erfiillt! Eine Moglichkeit
verbleibt ihm ja, namlich seine Gesinnung durch Bescheidung so umzuwandeln, dass ihn der
Verzicht nicht mehr allzusehr schmerzt. Gerade darum betet er doch wohl. Und das soll die
Meinung des Vaterunsers sein!

Dieses «Dogma» hat sich so vollstdndig durchgesetzt, dass mir in 25 Jahren Unterricht kein
Fall begegnet ist, in dem Schiiler von sich aus erkannt hitten, worum es in dieser Bitte wirklich
geht: um das eschatologische Dréngen, dass der Wille Gottes, endlich, wie schon jetzt im Him-
mel, auch auf Erden zum Durchbruch kommen moge. Es ist ein Missverstdndnis, das an die
Stelle der Eschatologie Jesu die Schicksalsergebung der Stoa setzt. Auch bei Epiktet finden
wir: Der Mensch ist Herr seiner Gesinnung, aber nicht seiner Welt.

Ein etwas ausfiihrlicherer Blick in die Bibel zeigt uns sofort, dass das Verhiltnis des Men-
schen zu Gott dort ganz anders beschrieben wird. Die biblischen Beter werfen sich dem Schick-
sal, das ihnen selbst, geliebten Menschen oder ihrem Volk droht, mit Vehemenz entgegen. Ur-
bild eines solchen Betens ist Abraham, der sich Jahwe entgegenstellt, wenn dieser Sodom und
Gomorrha vernichten will (Genesis 18). Es ist sehr reizvoll, in der Bibel weitere Geschichten
dieser Art aufzusuchen; ich nenne noch die von der kanaanaischen Frau (Mk 7, Mt 15), die mit
Jesus solange kdampft, bis sie die Gesundheit ihrer Tochter erreicht. Es handelt sich hier iibri-
gens um eine Geschichte, die Martin Luther besonders geliebt und 6fter in Predigten ausgelegt
hat. In der Kirche, die sich nach ihm nennt, ist jedoch an die Stelle des Kimpfens mit Jahwe, bis
der Beter sein Ziel erreicht, weit eher Beschwichtigung, Resignation als Grundlinie der From-
migkeit getreten.

Dabei ist zu beachten, dass das kampferische Beten, wie die Bibel es uns in vielen Geschich-
ten vor Augen stellt,immer darauf gerichtet ist, Leben, Heil und Zukunft fiir diejenigen, fiir die
gebetet wird, von Gott zu erringen, zu ertrotzen manchmal. Beim Propheten Amos lesen wir in
Kapitel 7 sogar den erstaunlichen Satz, dass es Jahwe reute, nachdem Amos Fiirbitte getan hat-
te, dem Volk das angekiindigte Unheil anzutun. Ein solcher Satz miisste, stinde er nicht in der
Bibel, sicherlich der kirchlichen Frommigkeit so vollig widersprechen, dass er als gotteslaster-
lich angesehen wiirde!

Dogma 2: «Der Mensch ist viel zu schlecht, um in der Welt etwas zum Besseren veriindern zu
konnen. Die Welt liegt im Argen, und da bleibt sie auch liegen.»

Ich berichte kurz, wo mir dieses Dogma zum erstenmal aufgefallen ist. Es war die 10. Klasse
eines Mddchengymnasiums in KSIn. Die Schiilerinnen hatten soeben im Geschichtsunterricht
zum erstenmal vom Marxismus gehort, und ich fragte im Religionsunterricht, worin sie den
Hauptunterschied zwischen Christentum und Marxismus sdhen. Die Antwort lautete: «Die
Marxisten glauben, man konne die Welt besser machen, und wir wissen, dass das nicht geht.»
Auf meine erstaunte Frage, woher sie das denn wiissten, kam prompt die Antwort: «Der
Mensch ist viel zu schlecht dazu.»

37



Dieses Dogma begegnet einem auch in der Form: «Man kann doch aus der Erde kein Para-
dies machen.» Jeder von uns wird diesen Einwand kennen, der immer dann erhoben wird,
wenn man auf die unglaublichen Leiden grosser Menschenmassen heute hinweist und darauf
aufmerksam macht, dass diese Leiden nur zum geringsten Teil naturwiichsig, zum allergrossten
Teil aber gesellschaftlich verursacht sind. Dass es schon geniigen wiirde, statt eines Paradieses
wenigstens etwas weniger Holle zu schaffen, um jedenfalls fiir sehr viele Menschen, die heute
zugrunde gehen, bereits das Uberleben zu sichern, wird damit vom Tisch gewischt. Dabei hat,
und das ist andererseits den Gemeinden ja sehr wohl bekannt, der Glaube iiberall da, wo er
wirklich lebt, sofort ein Stiick der Welt verandert, und zwar in Richtung auf mehr Menschlich-
keit, mehr Freiheit, mehr Gerechtigkeit. An den grossen Gestalten der Kirchengeschichte wird
ja gerade das bewundert. Eben daran aber, dass die Gemeinde hier wider ihr besseres Wissen
urteilt, zeigt sich der ideologische Charakter des Dogmas Nummer 2.

Theologisch handelt es sich um ein Missverstandnis der Siinde. Siinde bedeutet ja in der Bi-
bel an keiner Stelle, dass der Mensch unfihig sei, in der Welt etwas Verniinftiges zu gestalten.
Im Ernst wiirde das wohl auch kein Theologe behaupten wollen, ebenso wenig wie irgendein
anderer Amtstrager oder hoher gestellter Christ, der doch mindestens der Meinung ist, in dem
von ihm selbst bestimmten Bereich einigermassen Verniinftiges zu tun.

Siinde ist, biblisch gesehen, zum grossen Teil Mangel an Mut. Nicht Glauben, nicht Vertrau-
en genug zu besitzen, um die Initiative zu ergreifen und das Notwendige zu tun, gerade das ist
Siinde. Dietrich Bonhoeffer sah in ihr die eigentliche Siinde des Bourgeois.

Dogma 3: «Das eigentliche Leben kommt erst nach dem Tod.»

Die unmenschliche Ungeheuerlichkeit, die in einem solchen Satz liegt, muss vor allen Dingen
und in erster Linie gefiihlt werden. Das setzt natiirlich voraus, dass Menschen das Leben lieben,
von ihm etwas erhoffen, etwas erwarten, mit ihm etwas anfangen wollen zu einem guten und
sinnvollen Ziel. Man hat den Eindruck, dass da, wo das sogenannte «Jenseits» hoher geschétzt
wird als das Diesseits, den Menschen der Mut zum Leben und der Mut zum eigenen Lebenge-
stalten von Anfang an aberzogen oder verwehrt worden ist. Aber wenn ein heute amtierender
Minister sich dariiber beklagen kann, dass «die Gemeinden draussen im Land», mit denen er
sich «<herumschlagen» miisse, so sehr auf das Uberleben setzten, und dass dies doch eigentlich
gar nicht «christlich» sei, dann kann man ja vielleicht Hoffnung schopfen, dass dieses Dogma
allmahlich zurticktritt.

Theologisch gesehen, bedeutet es natiirlich, dass man Gott seine Schépfung gewissermassen
vor die Fiisse wirft. Es scheint sich nicht zu lohnen, sich um sie zu bemiihen, da ja das «Para-
dies» aus ihr nicht zu entwickeln ist. Eine Zukunft, die diesen Namen verdient, wird ihr abge-
sprochen.

Biblisch gesehen, ist das ewige Leben ein Leben neuer Qualitét. Es beginnt hier, und dass der
Tod es nicht zerstoren kann, hat nichts damit zu tun, dass es noch nicht gegenwiértig wire. Pau-
lus spricht von den Anfangen, von den Erstlingen; Johannes redet davon, dass diejenigen schon
im ewigen Leben sind, die glauben. Was das bedeuten konnte, muss wieder neu gewonnen wer-
den. Denn der blosse Verzicht auf Dogma Nummer 3 heisst ja noch nicht, dass das irdische Le-
ben wieder als sinnvoll erfahren werden konnte. Als etwas, was man nicht nur durchzustehen
hatte, sondern das sich in eine Zukunft hin 6ffnet und um ihretwillen auch jetzt schon mit Hoff-
nung und Freude erfiillt ist.

Dogma 4: «Gott wird’s schon richten.» Oder irgend ein anderer munterer Satz dieser Art. Ich
meine Siitze, in denen als selbstverstiindlich vorausgesetzt wird, dass Gott unverletzlich iiber
die Erde schwebe und ihm nichts geschehen konne.

Manchmal will mir scheinen, als ob diese Gottesauffassung der Kern aller anderen ideologi-
schen «Dogmen» wire. Der biblische Gott jedoch ist verletzlich. Er dngstigt sich um sein Volk,
er klagt. Er wirbt wie ein verschmihter Liebhaber darum, dass dieses Volk doch seinen Weg
erwihlen moge, weil er zum Leben fiithrt. Warum willst du den Tod wihlen, Israel? —so lesen
wir bei den Propheten.

38



Dieser Gott ist gefahrdbar, er kann das Spiel verlieren. Er redet den Menschen an, er bittet,
wirbt, klagt, er lockt, er verspricht, aber offensichtlich vermag er den Menschen nicht zu zwin-
gen, den Weg zum Leben zu wihlen. Das Verhiltnis zwischen Gott und den Menschen ist per-
sonal gedacht. Der Mensch, die Menschenmassen sind nicht die Marionetten, die er an unsicht-
baren Faden tanzen lisst, so dass das Stiick ein gutes Ende nimmt. Sie sind ganz im Gegenteil
gewissermassen Juniorpartner in seinem Betrieb, und sie konnen diesen Betrieb ruinieren, und
sich selber mit. ; :

Biblisch gesehen, steht also fiir Gott viel auf dem Spiel. Nur so ist er der Gott der Menschen.
Dietrich Bonhoeffers berithmter, aber in der Theologie noch kaum bedachter und aufgenom-
mener Satz, dass nur der ohnmachtige Gott helfen kénne, besagt nicht etwa, dass Gott kraftlos
sei; sondern er besagt, dass dem Menschen nur auf diese Weise geholfen werden kann, dass er
Anrede und Verheissung vernimmt und sich selbst auf den Weg begibt. Der biblische Gott insi-
stiert auf dem Menschsein des Menschen. Insofern ist sehr die Frage, ob es richtig ist, von seiner
Herrschaft zu reden. Jedenfalls ist das dann keine Herrschaft, die den Menschen entmiindigt
oder entpersonlicht. In ihm, im Tun und Glauben des Menschen, kommt Gott zur Vollendung
seines Werkes.

Die Schwierigkeiten, die gerade Kirchenchristen mit der Menschenwiirde haben, sowohl mit
ihrer eigenen, die sie nicht geniigend zu wahren wissen, als erst recht mit der Wiirde der vielen
anderen, diirfte mit diesem falschen Gottesbegriff zusammenhéngen. Der biblische Gott insi-
stiert auf dem Menschsein des Menschen. Billiger gibt er es nicht. Er insistiert, er zwingt nicht.
Denn hier ist eine Stelle, an der die Allmacht an eine von ihr selbst gesetzte Grenze kommt. In
dem Augenblick, in dem Menschen geschaffen wurden, gab es diese Grenze; denn Menschen
sind berufen, Menschen zu sein, nicht Objekte: weder Gottes noch anderer Menschen,

Dogma S: «Christen sind friedliche Menschen. Deshalb sollte von Konflikten in der Gesell-
schaft nicht so viel gesprochen werden; wenn sich alle Miihe geben und ein bisschen zu verzich-
ten verstehen, konnen alle in Harmonie miteinander leben.»

Das Harmoniemodell von der Gesellschaft ist, wie wir natiirlich wissen, eine Kinderei. Das
heisst: Wirkliche Kinder denken gar nicht so kindisch. Sie leben in Konflikten und tragen diese
aus. Die oberflichliche Uberzeugung erwachsener Christen von einem Harmoniemodell der
Gesellschaft stellt wiederum ein dusserst gefihrliches Ideologomenon dar. Es hindert die Men-
schen daran, klar zu erkennen, an welchem Punkt gekdmpft werden muss, weil eben der Klas-
senkamptf lauft.

Das Wort «Konflikt» habe ich in den Klassen, in denen ich unterrichtete, immer negativ be-
setzt gefunden, uibrigens ebenso wie das Wort «Kritik». Beides schien, in der Ideologie der
Schiilerinnen des Gymnasiums, die ich vor mir hatte, etwas Unerlaubtes, Ungehoriges zu sein.
Dass dies im Gegensatz zu Dogma Nummer 2 steht, stort bei ideologisiertem Denken natiirlich
nicht.

Mir kommt es nur darauf an, dass wir uns fiir die tatsdchlich vorhandene «Theologie unten»
interessieren. In welcher Weise sie aufzubrechen sein konnte, wire dann einer weiteren Uber-
legung wert. Das falsche Christentum ist sicherlich ein grosseres Hindernis auf dem Weg zum
Reich Gottes als ein gar nicht vorhandenes Christentum. Marie Veit

In die Schweiz zuriickgekehrt, fand ich mich in der Pfarrei nicht mehr zurecht. Mir tat der Reich-
tum iiberall weh. Wiihrend an meinem Einsatzort die Kinder verhungern, baut man daheim mil-
lionenteure Kirchen. Wihrend dort Gemeinschaft gelebt wird, gibt es hier viele Einsame. Wiih-
rend dort jeder auf seine Weise die Verantwortung fiir die kleine Gemeinde iibernimmt, wird die
Kirche hier vielerorts als Service-Station benutzt. Wihrend dort der Priester zusammen mit uns
das Leben gestaltet, gibt es hier viele einsame Priester, verbannt in ihre oft grossen, aber leeren
Pfarrhiuser. Wihrend dort die Kirche jung und dynamisch ist, empfinde ich sie hier, gerade in
meiner Pfarrei, als schwerfillig und in Traditionen gefangen. Die hiesigen Gottesdienste erlebe
ich als Veranstaltungen, zu denen ich kaum mehr stehen kann; mich friert es buchstiblich.
(Louis Zimmermann, in: Bethlehem Jahrbuch 1981, S. 98/99)

39



	Thesen zur Frage : Welche Theologie lebt "unten"?

