
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 2

Artikel: Thesen zur Frage : Welche Theologie lebt "unten"?

Autor: Veit, Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einige von ihnen wandelt er dadurch um.
Paulus selbst ist auch so einer. Er war ja
Pharisäer, und eines Tages begreift er,
öffnet sich, fasst zu und wird - wie er selber

sagt - eine neue Kreatur. Das kann
nur die Liebe. Das kann keine Allmacht
ohne Liebe. Nur die Liebe schafft das
freie Herz, den Menschen, den Gott
wirklich will.

Und darum ist die Schwachheit Gottes
stärker als die Kraft der Menschen. Sie
bringt gewissermassen - und da gibt es ja
biblische Bilder dafür - die Wüste
menschlicher Herzen zum Blühen. Ich
glaube, sehr viele von uns leben mit so
etwas wie einer inneren Wüste oder
Teilwüste. Zu oft in ihrem Leben sind sie
getäuscht worden, haben sie schlechte
Erfahrungen machen müssen mit
Menschen, Politikern, auf die sie sich verlassen

hatten, für die sie vielleicht viel geopfert
und geleistet haben. Zu oft haben sie

erfahren müssen, dass es besser ist, sich
zu tarnen als sich vertrauensvoll zu
öffnen. Diese innere Wüste will Gott zum
Blühen bringen. «Ich will Ströme giessen
auf das durstige Land», lesen wir bei den
Propheten; damit Menschen erstehen,
die dem Grundgesetz dieser Welt, das
das Gesetz der Macht ist, entgegenleben,
das Reich der mutigen Liebe ausbreiten
und sich nicht irre machen lassen daran,
immer wieder Hoffnung zu setzen auf
Menschen, Menschen anzusprechen, sie
lebendig zu machen durch Erwartung
und Vertrauen. Sagen wir nicht: Zutrauen

adelt? Es macht Menschen neu.
Meine Freunde, ich denke, dass wir in

der Zeit, in der wir leben, diesen Geist

vor allen Dingen brauchen. Unsere ganze

grosse Gefahr heisst Resignation,
Schicksalsergebenheit, wir können ja
doch nichts machen. Ja, wer soll denn
etwas machen, wenn nicht wir? Alle die
grossen Gefahren, die die Welt bedrohen,

sind von Menschen gemacht, sie
sind nicht vom Himmel gefallen, weder
der Krieg, noch die Arbeitslosigkeit,
noch die Zerstörung der Natur. Nur wir
Menschen können auch mit Geduld und
langem Atem gemeinsam etwas dagegen
tun. Aber dann brauchen wir die
Schwachheit Gottes, den Verzicht darauf,

rasch und kurzschlüssig uns durchzusetzen.

Das klappt ja doch nie; und wenn
es klappt, bringt es auf die Dauer nichts.
Sondern statt dessen immer mehr
Menschen zu gewinnen, dass sie mit uns
gemeinsam an der Veränderung dieser
Welt, für die wir als die erwachsenen
Kinder Gottes Verantwortung tragen,
arbeiten. Wenn ich schwach bin, dann
bin ich stark, hat Paulus erfahren. Wenn
ich leide, werbe, anspreche, rede,
vertraue, hoffe, Niederlagen ertrage, mich
aufrichte und von neuem beginne, wie es
die Liebe Gottes tut. Setzen wir auf diesen

Gott, dessen eigentliche Kraft sich in
der Ohnmacht seiner Liebe, die doch die
eigentliche Schöpferkraft der Menschen
ist, offenbart. Setzen wir auf diesen Gott
und beschreiten wir seinen Weg, damit
wir aus Erfahrung sagen können: «Die
Schwachheit Gottes ist stärker als die
Kraft der Menschen!»

(Predigt am 30. Juni 1985 in der Paul-
Gerhardt-Gemeinde Marburg)

Thesen zur Frage: Welche Theologie lebt «unten»?
Die folgenden Thesen beziehen sich auf die theologische Prägung ganz normaler Kirchenmitglieder.

Sie beziehen sich damit auf eine Theologie, die m.E. wichtiger ist als die der Universitäten.

Denn was «unten» geglaubt wird, das wird wirklich geglaubt und macht die Wirkung des
Christentums in der Welt aus.

Dabei endet diese Wirkung nicht mit der aktiven, bewussten Teilnahme am kirchlichen
Leben. Die «neutralisierte Religion» (Dieter Stoodt) der Massen, die mit dem lebendigen Kern
des Glaubens nicht mehr viel zu tun hat, enthält einige politisch äusserst gefährliche « Dogmen »

36



(ideologische Grundüberzeugungen), die aus der entfremdeten Tradition des deutschen
Protestantismus stammen und unbeachtet, weil «in Fleisch und Blut übergegangen», weiterwirken.

Dogma 1: «Das Schicksal nimmt seinen Lauf; man muss sich damit abfinden.» Oder auch:
«Letzten Endes kommt doch alles, wie es kommen soll.»
Hier liegt ein Missverständnis der dritten Bitte des Vaterunsers vor. «Dein Wille geschehe, wie
im Himmel so aufErden», das bedeutet nach der Meinung von Schülern, die in zwei Diskussionen

sich dazu äusserten: Bereitschaft des Betenden, sich ohne Murren in sein Schicksal zu ergeben.

Gott lenkt ja die Schicksale, er lenkt auch die Geschichte; bricht ein Krieg herein oder ein
privates Unheil, so hat es keinen Sinn, sich dagegen aufzulehnen, denn Gott ist stärker, und er
ist auch gut. Er sorgt dafür, dass letzten Endes alles zum Guten ausgeht; die, die davongekommen

sind, können ein dankbares Lied davon singen. «Wie im Himmel», das heisst wohl «wie im
Kosmos im ganzen». Gott hält ihn wunderbar im Gleichgewicht; dass einzelne dabei zugrunde
gehen (vielleicht in grosser Zahl), darf man nicht überschätzen, denn was ist schon der einzelne
gegen das Universum. Der Mensch erkenne also seine Kleinheit, seine Unwichtigkeit, und gebe

seine individuellen Glücksansprüche auf, wenn Gott sie ihm nicht erfüllt! Eine Möglichkeit
verbleibt ihm ja, nämlich seine Gesinnung durch Bescheidung so umzuwandeln, dass ihn der
Verzicht nicht mehr allzusehr schmerzt. Gerade darum betet er doch wohl. Und das soll die
Meinung des Vaterunsers sein!

Dieses «Dogma» hat sich so vollständig durchgesetzt, dass mir in 25 Jahren Unterricht kein
Fall begegnet ist, in dem Schüler von sich aus erkannt hätten, worum es in dieser Bitte wirklich
geht: um das eschatologische Drängen, dass der Wille Gottes, endlich, wie schon jetzt im Himmel,

auch auf Erden zum Durchbruch kommen möge. Es ist ein Missverständnis, das an die
Stelle der Eschatologie Jesu die Schicksalsergebung der Stoa setzt. Auch bei Epiktet finden
wir: Der Mensch ist Herr seiner Gesinnung, aber nicht seiner Welt.

Ein etwas ausführlicherer Blick in die Bibel zeigt uns sofort, dass das Verhältnis des
Menschen zu Gott dort ganz anders beschrieben wird. Die biblischen Beter werfen sich dem Schicksal,

das ihnen selbst, geliebten Menschen oder ihrem Volk droht, mit Vehemenz entgegen.
Urbild eines solchen Betens ist Abraham, der sich Jahwe entgegenstellt, wenn dieser Sodom und
Gomorrha vernichten will (Genesis 18). Es ist sehr reizvoll, in der Bibel weitere Geschichten
dieser Art aufzusuchen; ich nenne noch die von der kanaanäischen Frau (Mk 7, Mt 15), die mit
Jesus solange kämpft, bis sie die Gesundheit ihrer Tochter erreicht. Es handelt sich hier übrigens

um eine Geschichte, die Martin Luther besonders geliebt und öfter in Predigten ausgelegt
hat. In der Kirche, die sich nach ihm nennt, ist jedoch an die Stelle des Kämpfens mit Jahwe, bis
der Beter sein Ziel erreicht, weit eher Beschwichtigung, Resignation als Grundlinie der
Frömmigkeit getreten.

Dabei ist zu beachten, dass das kämpferische Beten, wie die Bibel es uns in vielen Geschichten

vor Augen stellt, immer darauf gerichtet ist, Leben, Heil und Zukunft für diejenigen, für die
gebetet wird, von Gott zu erringen, zu ertrotzen manchmal. Beim Propheten Arnos lesen wir in
Kapitel 7 sogar den erstaunlichen Satz, dass es Jahwe reute, nachdem Arnos Fürbitte getan hatte,

dem Volk das angekündigte Unheil anzutun. Ein solcher Satz müsste, stände er nicht in der
Bibel, sicherlich der kirchlichen Frömmigkeit so völlig widersprechen, dass er als gotteslästerlich

angesehen würde!

Dogma 2: «Der Mensch ist viel zu schlecht, um in der Welt etwas zum Besseren verändern zu
können. Die Welt liegt im Argen, und da bleibt sie auch liegen.»
Ich berichte kurz, wo mir dieses Dogma zum erstenmal aufgefallen ist. Es war die 10. Klasse
eines Mädchengymnasiums in Köln. Die Schülerinnen hatten soeben im Geschichtsunterricht
zum erstenmal vom Marxismus gehört, und ich fragte im Religionsunterricht, worin sie den
Hauptunterschied zwischen Christentum und Marxismus sähen. Die Antwort lautete: «Die
Marxisten glauben, man könne die Welt besser machen, und wir wissen, dass das nicht geht.»
Auf meine erstaunte Frage, woher sie das denn wussten, kam prompt die Antwort: «Der
Mensch ist viel zu schlecht dazu.»

37



Dieses Dogma begegnet einem auch in der Form: «Man kann doch aus der Erde kein Paradies

machen.» Jeder von uns wird diesen Einwand kennen, der immer dann erhoben wird,
wenn man auf die unglaublichen Leiden grosser Menschenmassen heute hinweist und darauf
aufmerksam macht, dass diese Leiden nur zum geringsten Teil naturwüchsig, zum allergrössten
Teil aber gesellschaftlich verursacht sind. Dass es schon genügen würde, statt eines Paradieses
wenigstens etwas weniger Hölle zu schaffen, um jedenfalls für sehr viele Menschen, die heute
zugrunde gehen, bereits das Überleben zu sichern, wird damit vom Tisch gewischt. Dabei hat,
und das ist andererseits den Gemeinden ja sehr wohl bekannt, der Glaube überall da, wo er
wirklich lebt, sofort ein Stück der Welt verändert, und zwar in Richtung auf mehr Menschlichkeit,

mehr Freiheit, mehr Gerechtigkeit. An den grossen Gestalten der Kirchengeschichte wird
ja gerade das bewundert. Eben daran aber, dass die Gemeinde hier wider ihr besseres Wissen
urteilt, zeigt sich der ideologische Charakter des Dogmas Nummer 2.

Theologisch handelt es sich um ein Missverständnis der Sünde. Sünde bedeutet ja in der
Bibel an keiner Stelle, dass der Mensch unfähig sei, in der Welt etwas Vernünftiges zu gestalten.
Im Ernst würde das wohl auch kein Theologe behaupten wollen, ebenso wenig wie irgendein
anderer Amtsträger oder höher gestellter Christ, der doch mindestens der Meinung ist, in dem
von ihm selbst bestimmten Bereich einigermassen Vernünftiges zu tun.

Sünde ist, biblisch gesehen, zum grossen Teil Mangel an Mut. Nicht Glauben, nicht Vertrauen

genug zu besitzen, um die Initiative zu ergreifen und das Notwendige zu tun, gerade das ist
Sünde. Dietrich Bonhoeffer sah in ihr die eigentliche Sünde des Bourgeois.

Dogma 3: «Das eigentliche Leben kommt erst nach dem Tod.»
Die unmenschliche Ungeheuerlichkeit, die in einem solchen Satz liegt, muss vor allen Dingen
und in erster Linie gefühlt werden. Das setzt natürlich voraus, dass Menschen das Leben lieben,
von ihm etwas erhoffen, etwas erwarten, mit ihm etwas anfangen wollen zu einem guten und
sinnvollen Ziel. Man hat den Eindruck, dass da, wo das sogenannte «Jenseits» höher geschätzt
wird als das Diesseits, den Menschen der Mut zum Leben und der Mut zum eigenen Lebengestalten

von Anfang an aberzogen oder verwehrt worden ist. Aber wenn ein heute amtierender
Minister sich darüber beklagen kann, dass «die Gemeinden draussen im Land», mit denen er
sich «herumschlagen» müsse, so sehr auf das Überleben setzten, und dass dies doch eigentlich
gar nicht «christlich» sei, dann kann man ja vielleicht Hoffnung schöpfen, dass dieses Dogma
allmählich zurücktritt.

Theologisch gesehen, bedeutet es natürlich, dass man Gott seine Schöpfung gewissermassen
vor die Füsse wirft. Es scheint sich nicht zu lohnen, sich um sie zu bemühen, da ja das «Paradies»

aus ihr nicht zu entwickeln ist. Eine Zukunft, die diesen Namen verdient, wird ihr
abgesprochen.

Biblisch gesehen, ist das ewige Leben ein Leben neuer Qualität. Es beginnt hier, und dass der
Tod es nicht zerstören kann, hat nichts damit zu tun, dass es noch nicht gegenwärtig wäre. Paulus

spricht von den Anfängen, von den Erstlingen; Johannes redet davon, dass diejenigen schon
im ewigen Leben sind, die glauben. Was das bedeuten könnte, muss wieder neu gewonnen werden.

Denn der blosse Verzicht auf Dogma Nummer 3 heisst ja noch nicht, dass das irdische
Leben wieder als sinnvoll erfahren werden könnte. Als etwas, was man nicht nur durchzustehen
hätte, sondern das sich in eine Zukunft hin öffnet und um ihretwillen auch jetzt schon mit Hoffnung

und Freude erfüllt ist.

Dogma 4: «Gott wird's schon richten.» Oder irgend ein anderer munterer Satz dieser Art. Ich
meine Sätze, in denen als selbstverständlich vorausgesetzt wird, dass Gott unverletzlich über
die Erde schwebe und ihm nichts geschehen könne.
Manchmal will mir scheinen, als ob diese Gottesauffassung der Kern aller anderen ideologischen

«Dogmen» wäre. Der biblische Gott jedoch ist verletzlich. Er ängstigt sich um sein Volk,
er klagt. Er wirbt wie ein verschmähter Liebhaber darum, dass dieses Volk doch seinen Weg
erwählen möge, weil er zum Leben führt. Warum willst du den Tod wählen, Israel? - so lesen

wir bei den Propheten.

38



Dieser Gott ist gefährdbar, er kann das Spiel verlieren. Er redet den Menschen an, er bittet,
wirbt, klagt, er lockt, er verspricht, aber offensichtlich vermag er den Menschen nicht zu zwingen,

den Weg zum Leben zu wählen. Das Verhältnis zwischen Gott und den Menschen ist
personal gedacht. Der Mensch, die Menschenmassen sind nicht die Marionetten, die er an unsichtbaren

Fäden tanzen lässt, so dass das Stück ein gutes Ende nimmt. Sie sind ganz im Gegenteil
gewissermassen Juniorpartner in seinem Betrieb, und sie können diesen Betrieb ruinieren, und
sich selber mit.

Biblisch gesehen, steht also für Gott viel auf dem Spiel. Nur so ist er der Gott der Menschen.
Dietrich Bonhoeffers berühmter, aber in der Theologie noch kaum bedachter und aufgenommener

Satz, dass nur der ohnmächtige Gott helfen könne, besagt nicht etwa, dass Gott kraftlos
sei; sondern er besagt, dass dem Menschen nur auf diese Weise geholfen werden kann, dass er
Anrede und Verheissung vernimmt und sich selbst auf den Weg begibt. Der biblische Gott
insistiert auf dem Menschsein des Menschen. Insofern ist sehr die Frage, ob es richtig ist, von seiner
Herrschaft zu reden. Jedenfalls ist das dann keine Herrschaft, die den Menschen entmündigt
oder entpersönlicht. In ihm, im Tun und Glauben des Menschen, kommt Gott zur Vollendung
seines Werkes.

Die Schwierigkeiten, die gerade Kirchenchristen mit der Menschenwürde haben, sowohl mit
ihrer eigenen, die sie nicht genügend zu wahren wissen, als erst recht mit der Würde der vielen
anderen, dürfte mit diesem falschen Gottesbegriff zusammenhängen. Der biblische Gott
insistiert auf dem Menschsein des Menschen. Billiger gibt er es nicht. Er insistiert, er zwingt nicht.
Denn hier ist eine Stelle, an der die Allmacht an eine von ihr selbst gesetzte Grenze kommt. In
dem Augenblick, in dem Menschen geschaffen wurden, gab es diese Grenze; denn Menschen
sind berufen, Menschen zu sein, nicht Objekte: weder Gottes noch anderer Menschen.

Dogma 5: «Christen sind friedliche Menschen. Deshalb sollte von Konflikten in der Gesellschaft

nicht so viel gesprochen werden; wenn sich alle Mühe geben und ein bisschen zu verzichten

verstehen, können alle in Harmonie miteinander leben.»
Das Harmoniemodell von der Gesellschaft ist, wie wir natürlich wissen, eine Kinderei. Das

heisst: Wirkliche Kinder denken gar nicht so kindisch. Sie leben in Konflikten und tragen diese
aus. Die oberflächliche Überzeugung erwachsener Christen von einem Harmoniemodell der
Gesellschaft stellt wiederum ein äusserst gefährliches Ideologomenon dar. Es hindert die
Menschen daran, klar zu erkennen, an welchem Punkt gekämpft werden muss, weil eben der
Klassenkampf läuft.

Das Wort «Konflikt» habe ich in den Klassen, in denen ich unterrichtete, immer negativ
besetzt gefunden, übrigens ebenso wie das Wort «Kritik». Beides schien, in der Ideologie der
Schülerinnen des Gymnasiums, die ich vor mir hatte, etwas Unerlaubtes, Ungehöriges zu sein.
Dass dies im Gegensatz zu Dogma Nummer 2 steht, stört bei ideologisiertem Denken natürlich
nicht.

Mir kommt es nur darauf an, dass wir uns für die tatsächlich vorhandene «Theologie unten»
interessieren. In welcher Weise sie aufzubrechen sein könnte, wäre dann einer weiteren
Überlegung wert. Das falsche Christentum ist sicherlich ein grösseres Hindernis auf dem Weg zum
Reich Gottes als ein gar nicht vorhandenes Christentum. Marie Veit

In die Schweiz zurückgekehrt, fand ich mich in der Pfarrei nicht mehr zurecht. Mir tat der Reichtum

überall weh. Während an meinem Einsatzort die Kinder verhungern, baut man daheim
millionenteure Kirchen. Während dort Gemeinschaft gelebt wird, gibt es hier viele Einsame. Während

dort jeder aufseine Weise die Verantwortung für die kleine Gemeinde übernimmt, wird die
Kirche hier vielerorts als Service-Station benutzt Während dort der Priester zusammen mit uns
das Leben gestaltet, gibt es hier viele einsame Priester, verbannt in ihre oft grossen, aber leeren
Pfarrhäuser. Während dort die Kirche jung und dynamisch ist, empfinde ich sie hier, gerade in
meiner Pfarrei, als schwerfällig und in Traditionen gefangen. Die hiesigen Gottesdienste erlebe
ich als Veranstaltungen, zu denen ich kaum mehr stehen kann; mich friert es buchstäblich.

(Louis Zimmermann, in: Bethlehem Jahrbuch 1981, S. 98/99)

39


	Thesen zur Frage : Welche Theologie lebt "unten"?

