
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 2

Artikel: Die Schwachheit Gottes

Autor: Veit, Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marie Veit

Die Schwachheit Gottes

Im ersten Kapitel des Ersten Korinther-
briefes schreibt Paulus einen erstaunlichen

Satz: «Die Schwachheit Gottes ist
stärker als die Kraft der Menschen. » Es ist
einer der Sätze, die in der Kirche und der
Theologie nicht sehr gut beheimatet sind.
Wahrscheinlich würde nicht so leicht
einer von uns Kirchenchristen auf den
Gedanken kommen, von der Schwachheit
Gottes zu sprechen. Stünde es nicht in
der Bibel, wir würden vielleicht sogar
meinen, das sei doch Gotteslästerung. Ist
Gott denn nicht allmächtig, Schöpfer des
Himmels und der Erden, wie wir im
Gottesdienst oft bekennen? Sind wir nicht
allesamt mit unserem Dasein, unserer
Geschichte, unserem Planeten von ihm
abhängig? Wie kann man von der Schwachheit

Gottes reden?
Ich denke seit einigen Jahren - und

dieser Gedanke vertieft sich bei mir
immer mehr -, dass uns dieser Satz eine Art
Leitfaden geben kann, um die Art und
Weise, wie die Bibel von Gott redet, neu
zu entdecken; denn die einfache
Gleichung: Gott gleich Macht, ist gar nicht
typisch christlich. So reden alle Religionen;
wir brauchen nur an den Islam zu denken:

Allah ist weiss Gott allmächtig. In
der Bibel finden wir eine solche Rede
von Gott freilich auch, und es gibt ja viele
Geschichten von Gottes Machterweisen,
von denen wir manchmal wünschen
möchten, sie ereigneten sich heute bei
uns in unserer Zeit auch noch einmal.
Zum Beispiel: Wie er den Pharao mit
Mann und Ross und Wagen ins Rote
Meer stürzt und sein Volk errettet. Wir
sähen vielleicht auch manchmal gerne,
dass diejenigen, die Krieg vorbereiten,

mitsamt ihren Waffenarsenalen in
irgendeinem Roten Meer verschwänden
und man nichts mehr von ihnen sähe und
wir endlich Frieden hätten.

Es gibt viele solche Geschichten in der
Bibel. Und in Zeiten grosser Sorgen, wie
wir sie heute erleben - Kriegsgefahr,
Arbeitslosigkeit, Zerstörung der Natur -
wünschen sich besonders oft Menschen,
ein solcher Gott träte einmal hervor.
Manche Christen versuchen auch, sich an
einen solchen Trost zu halten. Sie sagen
zum Beispiel angesichts aller dieser Sorgen

einen Satz, wie ich ihn vor kurzem
von einer Verkäuferin gehört habe:
«Ach, der liebe Gott wird's schon
richten.»

Dies ist die eine Weise, wie die Bibel
von Gott redet; und wir finden in der
Praxis unseres Christentums nur schwer
Zugang dazu, denn solche allmächtigen
Eingriffe erleben wir nicht. Wie einfach
wäre das doch. Mit einem Schlage könnten

alle unsere Sorgen verschwunden
sein und wir endlich wieder unsere Ruhe
haben.

Bleiben wir einen Augenblick bei dieser

Seite des Gottesbildes der Bibel und
bei unseren Wünschen, einen solchen
Gott vorzufinden. Warum glauben wir
uns das selber nicht so recht? Warum
bleiben solche munteren Sätze uns im
Halse stecken? Was stimmt denn da nicht
an dieser schönen Gleichung? Oder: Was
haben wir missverstanden in der Bibel,
wenn wir diesen Gott in unsere Zeit
übertragen möchten?

Ich denke, wir haben zuallererst einmal

missverstanden, wer wir Menschen
Gott gegenüber sind. Wäre er jener all-

33



mächtige Zauberer unserer Wunschträume,

so wären wir die Marionetten oder
vielleicht die kleinen Kinder, die ein
rechtes Durcheinander angerichtet
haben; und dann kommt der starke und
kluge Vater nach Hause und bringt mit
Leichtigkeit alles wieder in Ordnung;
oder die starke und kluge Mutter- so
ungefähr. Wir sind ja gewöhnt, von uns als
den Kindern Gottes zu reden? Aber
wahrscheinlich liegt gerade hier der Fehler.

Die Bibel meint, wenn sie von uns als
Kindern Gottes spricht, nicht Gottes
Säuglinge oder Gottes Kleinkinder, die
für nichts verantwortlich sind und denen
darum auch aus jeder Patsche wieder
herausgeholfen wird. Wenn die Bibel
von uns als den Kindern Gottes spricht,
meint sie uns als die erwachsenen Söhne
und Töchter Gottes, gewissermassen als
Juniorpartner in seinem Betrieb, die in
seinem Sinn den Betrieb führen sollen
und voll verantwortlich dafür sind, dass
es da so zugeht, wie der Senior es will.
Denken Sie daran, wie in Gleichnissen
die Rede davon ist, dass Menschen die
Verwaltung des Gutes Gottes anvertraut
wird. Säuglingen kann man nichts
anvertrauen. Oder denken Sie daran, wie Paulus

klagt, dass die Gemeinde der Korinther

immer noch Milch brauche wie kleine

Kinder und dass sie doch endlich
erwachsen und selber urteilsfähig werden
sollten. Wahrscheinlich ist in unserem
Vorverständnis des allmächtigen Gottes
genau diese Sache falsch, dass wir uns dabei

die Rolle der wohlversorgten und
wohlbehüteten kleinen Kinder zuerteilen

wollen, statt dass wir begreifen, dass
wir die Sorgen Gottes mittragen sollen
als seine erwachsenen Kinder in der
Welt.

Damit kommen wir zu der zweiten
Weise, wie die Bibel von Gott redet, die
in unserer kirchlichen Tradition - wie ich
meine sehr zu Unrecht — weitgehend zu
kurz gekommen ist. Wir lesen ja schon im
Alten Testament - etwa bei den Propheten

- Stellen, die zu einem allmächtigen

Gott schlecht passen wollen. Dieser Gott
bittet, sein Volk möge doch hören und
sich auf den Weg des Lebens begeben. Er
klagt (der Form nach sind das manchmal
wirklich Klagelieder in der Hebräischen
Bibel), dass Israel seinen Weg nicht
betreten will. Er wirbt wie ein verlassener
Freund oder ein verschmähter Liebender
- so hat es eine Frau in einer Bibelstunde
einmal ausgedrückt. Ist das der allmächtige

Gott? «Warum, mein Volk, willst du
den Weg des Lebens nicht betreten?» Ja,
kann er denn nichts dafür machen, dass
sie das tun?

Wieder ist es notwendig, dass wir darauf

achten, in welcher Lage hier der
Mensch vor Gott ist. Offenbar ist er Gottes

Partner, angeredet von Gott; Gott
wirbt um ihn, er bittet ihn, er setzt auf
ihn, er vertraut ihm, er erwartet etwas
von ihm wie eine Person von der anderen.

Um es einmal ganz einfach
auszudrücken: Die Bibel geht davon aus, dass
in dem Augenblick, in dem Gott
Menschen schuf, er seiner eigenen Allmacht
eine Grenze setzte. Menschen, die
vertrauen sollen, kann man zum Vertrauen
nicht zwingen, auch durch Allmacht
nicht. Das ist unsere Würde als
Menschen. Wir können angesprochen werden
und werden angesprochen, aber wir können

Ja und Nein antworten; wir haben
die Freiheit, Vertrauen zu schenken, uns
zu öffnen, und Vertrauen zu versagen
und uns lieber in unsere Träume von
einem allmächtigen Zauberer, der von uns
weiter nichts will, zu flüchten. Gott schuf
den Menschen als Person. Eine Person ist
aber kein Ding, das verzaubert werden
könnte. Sie ist auch keine Marionette,
die an Fäden tanzt, sondern sie hat —

«Ebenbild Gottes» werden wir ja
genannt — die Freiheit zu antworten!

Und da stossen wir auf das Thema
«Schwachheit Gottes». Ja, dieser Gott,
der bei den Propheten um den Menschen
wirbt, ist offensichtlich schwach dem
Menschen gegenüber. Das heisst nicht,
dass er kraftlos wäre. Natürlich könnte er
den Menschen vernichten, der nicht hö-

34



ren will. Aber gerade dann hätte er sein
eigentliches Ziel nicht erreicht. Denn
sein Ziel ist nicht, sich durchzusetzen,
gegen den Menschen Erfolg zu haben,
sondern das Ziel Gottes ist, den Menschen
zu gewinnen. Darum wirbt er ja. Er will
das Kostbarste, was es auf der Erde gibt,
das Vertraueji von Personen, die sich
öffnen, die Ja sagen, die etwas Neues zu wagen

beginnen im Vertrauen auf die Anrede

Gottes.
Die Schwachheit Gottes ist also nichts

anderes als die Ohnmacht der Liebe.
«Gott ist die Liebe», lesen wir in der
Bibel. Und das ist einmalig in der Welt der
Religionen, die Gott als Macht definieren.

Liebe kann zwar sehr viel, aber eines
kann sie nicht: nämlich den, den sie liebt,
dazu zwingen, dass er wieder liebt, dass

er vertraut; darum kann sie nur bitten.
Diese Schwachheit Gottes haben wir -
glaube ich - manchmal vergessen, weil
wir uns den mächtigen Gott wünschen.
Und doch kommen wir erst an dieser
Stelle, bei dieser Ohnmacht der Liebe
Gottes, eigentlich zum biblischen Gott.
Hatten wir denn ganz vergessen, dass er
sich zentral am Kreuz offenbart? Als
Liebender, Leidender, der immer noch für
die Menschen, die ihn quälen, eintritt?

Hatten wir da doch eine Differenz
gesehen, wonach Jesus vielleicht auch
gleich mit der Auferweckung gewissermassen

den Betriebsunfall des Kreuzes
wieder rückgängig macht? Allmacht - so
ist es gerade nicht gemeint. Da tragen wir
vielleicht eher ein Wunschbild unserer
selbst in die Bibel ein und machen uns
einen Gott nach unserm Bild, weil wir so

gern die Dinge in den Griff bekommen
wollen, Power haben, Erfolg haben und
meinen, wir wären dann auf der Höhe.
Nein, das Kreuz ist kein Betriebsunfall,
sondern es ist gerade die eigentliche
Offenbarung Gottes. So steht Gott zum
Menschen, so dass die Liebe nicht endet,
auch dann, wenn sie zu Tode gebracht
wird.

Warum sagt nun Paulus, die Schwachheit

Gottes sei stärker als die Kraft der

Menschen? Das leuchtet uns oftmals
auch nicht ein. In ihrer Geschichte hat
die Kirche immer wieder versucht, Gott
zu korrigieren und den heidnischen Gott,
der pure Macht ist, eher zu kopieren,
nachzuahmen, als den Gott, der sich im
Neuen Testament und schon im Alten
Testament offenbart. Immer wieder hat
sie gemeint, mit Macht durchsetzen zu
können, was sie für die Wahrheit hielt,
Menschen beiseite zu drängen, die als
Ketzer angesehen wurden oder als Leute,

die das Neue Testament und die ganze
Bibel einseitig auslegen, indem sie von
der Verpflichtung der Christen sprechen,
für die Unterdrückten in der Welt
einzutreten. Immer wieder hat die Kirche
versucht, mit Macht sich durchzusetzen.
Blicken wir mit dem an der Bibel
geschulten Auge in die Geschichte zurück,
so muss man sagen: Immer wieder ist sie
daran gescheitert. Sie hat Leiden verursacht,

sie hat Folter und Mord in die Welt
gebracht, lange bevor andere das taten,
und doch kam auf die Dauer die Wahrheit

des biblischen Gottes wieder durch.
Niemals blieb sie in dem Grab, das auch
die Kirchen ihr bereiteten.

Was macht denn den schwachen,
leidenden, werbenden Gott so stark? Er
kann etwas, was mit Macht nicht zu erreichen

ist: Herzen aufschliessen. Sie öffnen
sich der Macht nicht. Sie verschliessen
sich und tarnen sich, wenn sie unter dem
Druck der Macht stehen. Sie öffnen sich,
Menschen werden zu Menschen, lernen
selbst Vertrauen, Lieben, Hoffen,
Erwarten, mutig Handeln, wenn Liebe zu
ihnen spricht.

Fällt es uns nicht wie Schuppen von
den Augen? Wie handelt doch Jesus? Er
sitzt bei den Menschen und spricht zu
ihnen. Er spricht auch zu seinen Gegnern.
Sie haben Macht, er hat keine, jedenfalls
keine, die er gegen sie gebrauchen will.
Er redet sie an; fast alle seine Gleichnisse
erzählt er für seine Gegner. Sie sollen
nachdenken. Ein Wort bekommen sie
mit. Sie werden entlassen als solche, auf
die er immer noch Hoffnung setzt, und

35



einige von ihnen wandelt er dadurch um.
Paulus selbst ist auch so einer. Er war ja
Pharisäer, und eines Tages begreift er,
öffnet sich, fasst zu und wird - wie er selber

sagt - eine neue Kreatur. Das kann
nur die Liebe. Das kann keine Allmacht
ohne Liebe. Nur die Liebe schafft das
freie Herz, den Menschen, den Gott
wirklich will.

Und darum ist die Schwachheit Gottes
stärker als die Kraft der Menschen. Sie
bringt gewissermassen - und da gibt es ja
biblische Bilder dafür - die Wüste
menschlicher Herzen zum Blühen. Ich
glaube, sehr viele von uns leben mit so
etwas wie einer inneren Wüste oder
Teilwüste. Zu oft in ihrem Leben sind sie
getäuscht worden, haben sie schlechte
Erfahrungen machen müssen mit
Menschen, Politikern, auf die sie sich verlassen

hatten, für die sie vielleicht viel geopfert
und geleistet haben. Zu oft haben sie

erfahren müssen, dass es besser ist, sich
zu tarnen als sich vertrauensvoll zu
öffnen. Diese innere Wüste will Gott zum
Blühen bringen. «Ich will Ströme giessen
auf das durstige Land», lesen wir bei den
Propheten; damit Menschen erstehen,
die dem Grundgesetz dieser Welt, das
das Gesetz der Macht ist, entgegenleben,
das Reich der mutigen Liebe ausbreiten
und sich nicht irre machen lassen daran,
immer wieder Hoffnung zu setzen auf
Menschen, Menschen anzusprechen, sie
lebendig zu machen durch Erwartung
und Vertrauen. Sagen wir nicht: Zutrauen

adelt? Es macht Menschen neu.
Meine Freunde, ich denke, dass wir in

der Zeit, in der wir leben, diesen Geist

vor allen Dingen brauchen. Unsere ganze

grosse Gefahr heisst Resignation,
Schicksalsergebenheit, wir können ja
doch nichts machen. Ja, wer soll denn
etwas machen, wenn nicht wir? Alle die
grossen Gefahren, die die Welt bedrohen,

sind von Menschen gemacht, sie
sind nicht vom Himmel gefallen, weder
der Krieg, noch die Arbeitslosigkeit,
noch die Zerstörung der Natur. Nur wir
Menschen können auch mit Geduld und
langem Atem gemeinsam etwas dagegen
tun. Aber dann brauchen wir die
Schwachheit Gottes, den Verzicht darauf,

rasch und kurzschlüssig uns durchzusetzen.

Das klappt ja doch nie; und wenn
es klappt, bringt es auf die Dauer nichts.
Sondern statt dessen immer mehr
Menschen zu gewinnen, dass sie mit uns
gemeinsam an der Veränderung dieser
Welt, für die wir als die erwachsenen
Kinder Gottes Verantwortung tragen,
arbeiten. Wenn ich schwach bin, dann
bin ich stark, hat Paulus erfahren. Wenn
ich leide, werbe, anspreche, rede,
vertraue, hoffe, Niederlagen ertrage, mich
aufrichte und von neuem beginne, wie es
die Liebe Gottes tut. Setzen wir auf diesen

Gott, dessen eigentliche Kraft sich in
der Ohnmacht seiner Liebe, die doch die
eigentliche Schöpferkraft der Menschen
ist, offenbart. Setzen wir auf diesen Gott
und beschreiten wir seinen Weg, damit
wir aus Erfahrung sagen können: «Die
Schwachheit Gottes ist stärker als die
Kraft der Menschen!»

(Predigt am 30. Juni 1985 in der Paul-
Gerhardt-Gemeinde Marburg)

Thesen zur Frage: Welche Theologie lebt «unten»?
Die folgenden Thesen beziehen sich auf die theologische Prägung ganz normaler Kirchenmitglieder.

Sie beziehen sich damit auf eine Theologie, die m.E. wichtiger ist als die der Universitäten.

Denn was «unten» geglaubt wird, das wird wirklich geglaubt und macht die Wirkung des
Christentums in der Welt aus.

Dabei endet diese Wirkung nicht mit der aktiven, bewussten Teilnahme am kirchlichen
Leben. Die «neutralisierte Religion» (Dieter Stoodt) der Massen, die mit dem lebendigen Kern
des Glaubens nicht mehr viel zu tun hat, enthält einige politisch äusserst gefährliche « Dogmen »

36


	Die Schwachheit Gottes

