Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 2

Artikel: Die Schwachheit Gottes

Autor: Veit, Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marie Veit

Die Schwachheit Gottes

Im ersten Kapitel des Ersten Korinther-
briefes schreibt Paulus einen erstaunli-
chen Satz: «Die Schwachheit Gottes ist
stdrker als die Kraft der Menschen.» Es ist
einer der Satze, die in der Kirche und der
Theologie nicht sehr gut beheimatet sind.
Wahrscheinlich wiirde nicht so leicht ei-
ner von uns Kirchenchristen auf den Ge-
danken kommen, von der Schwachheit
Gottes zu sprechen. Stiinde es nicht in
der Bibel, wir wiirden vielleicht sogar
meinen, das sei doch Gotteslasterung. Ist
Gott denn nicht allmachtig, Schépfer des
Himmels und der Erden, wie wir im Got-
tesdienst oft bekennen? Sind wir nicht al-
lesamt mit unserem Dasein, unserer Ge-
schichte, unserem Planeten von ihm ab-
hangig? Wie kann man von der Schwach-
heit Gottes reden?

Ich denke seit einigen Jahren — und
dieser Gedanke vertieft sich bei mir im-
mer mehr —, dass uns dieser Satz eine Art
Leitfaden geben kann, um die Art und
Weise, wie die Bibel von Gott redet, neu
zu entdecken; denn die einfache Glei-
chung: Gott gleich Macht, ist gar nicht ty-
pisch christlich. So reden alle Religionen;
wir brauchen nur an den Islam zu den-
ken: Allah ist weiss Gott allméchtig. In
der Bibel finden wir eine solche Rede
von Gott freilich auch, und es gibt ja viele
Geschichten von Gottes Machterweisen,
von denen wir manchmal wiinschen
mochten, sie ereigneten sich heute bei
uns in unserer Zeit auch noch einmal.
Zum Beispiel: Wie er den Pharao mit
Mann und Ross und Wagen ins Rote
Meer stiirzt und sein Volk errettet. Wir
sahen vielleicht auch manchmal gerne,
dass diejenigen, die Krieg vorbereiten,

mitsamt ihren Waffenarsenalen in ir-
gendeinem Roten Meer verschwianden
und man nichts mehr von ihnen sihe und
wir endlich Frieden hatten.

Es gibt viele solche Geschichten in der
Bibel. Und in Zeiten grosser Sorgen, wie
wir sie heute erleben — Kriegsgefahr, Ar-
beitslosigkeit, Zerstorung der Natur —
wiinschen sich besonders oft Menschen,
ein solcher Gott trite einmal hervor.
Manche Christen versuchen auch, sich an
einen solchen Trost zu halten. Sie sagen
zum Beispiel angesichts aller dieser Sor-
gen einen Satz, wie ich ihn vor kurzem
von einer Verkauferin gehort habe:
«Ach, der liebe Gott wird’s schon rich-
ten.»

Dies 1st die eine Weise, wie die Bibel
von Gott redet; und wir finden in der
Praxis unseres Christentums nur schwer
Zugang dazu, denn solche allmiachtigen
Eingriffe erleben wir nicht. Wie einfach
ware das doch. Mit einem Schlage konn-
ten alle unsere Sorgen verschwunden
sein und wir endlich wieder unsere Ruhe
haben.

Bleiben wir einen Augenblick bei die-
ser Seite des Gottesbildes der Bibel und
bei unseren Wiinschen, einen solchen
Gott vorzufinden. Warum glauben wir
uns das selber nicht so recht? Warum
bleiben solche munteren Satze uns im
Halse stecken? Was stimmt denn da nicht
an dieser schonen Gleichung? Oder: Was
haben wir missverstanden in der Bibel,
wenn wir diesen Gott in unsere Zeit
tibertragen mochten?

Ich denke, wir haben zuallererst ein-
mal missverstanden, wer wir Menschen
Gott gegeniiber sind. Wire er jener all-

33



machtige Zauberer unserer Wunschtriu-
me, so waren wir die Marionetten oder
vielleicht die kleinen Kinder, die ein
rechtes Durcheinander angerichtet ha-
ben; und dann kommt der starke und
kluge Vater nach Hause und bringt mit
Leichtigkeit alles wieder in Ordnung;
oder die starke und kluge Mutter —so un-
gefahr. Wir sind ja gewohnt, von uns als
den Kindern Gottes zu reden? Aber
wahrscheinlich liegt gerade hier der Feh-
ler.

Die Bibel meint, wenn sie von uns als
Kindern Gottes spricht, nicht Gottes
Sauglinge oder Gottes Kleinkinder, die
fur nichts verantwortlich sind und denen
darum auch aus jeder Patsche wieder
herausgeholfen wird. Wenn die Bibel
von uns als den Kindern Gottes spricht,
meint sie uns als die erwachsenen S6hne
und Tochter Gottes, gewissermassen als
Juniorpartner in seinem Betrieb, die in
seinem Sinn den Betrieb fiihren sollen
und voll verantwortlich dafiir sind, dass
es da so zugeht, wie der Senior es will.
Denken Sie daran, wie in Gleichnissen
die Rede davon ist, dass Menschen die
Verwaltung des Gutes Gottes anvertraut
wird. Sduglingen kann man nichts anver-
trauen. Oder denken Sie daran, wie Pau-
lus klagt, dass die Gemeinde der Korin-
ther immer noch Milch brauche wie klei-
ne Kinder und dass sie doch endlich er-
wachsen und selber urteilsfahig werden
sollten. Wahrscheinlich ist in unserem
Vorverstindnis des allmichtigen Gottes
genau diese Sache falsch, dass wir uns da-
bei die Rolle der wohlversorgten und
wohlbehiiteten kleinen Kinder zuertei-
len wollen, statt dass wir begreifen, dass
wir die Sorgen Gottes mittragen sollen
als seine erwachsenen Kinder in der
Welt.

Damit kommen wir zu der zweiten
Weise, wie die Bibel von Gott redet, die
in unserer kirchlichen Tradition — wie ich
meine sehr zu Unrecht — weitgehend zu
kurz gekommen ist. Wir lesen ja schon im
Alten Testament — etwa bei den Prophe-
ten — Stellen, die zu einem allméchtigen

34

Gott schlecht passen wollen. Dieser Gott
bittet, sein Volk moge doch horen und
sich auf den Weg des Lebens begeben. Er
klagt (der Form nach sind das manchmal
wirklich Klagelieder in der Hebrédischen
Bibel), dass Israel seinen Weg nicht be-
treten will. Er wirbt wie ein verlassener
Freund oder ein verschméahter Liebender
—s0 hat es eine Frau in einer Bibelstunde
etnmal ausgedriickt. Ist das der allmédch-
tige Gott? «Warum, mein Volk, willst du
den Weg des Lebens nicht betreten?» Ja,
kann er denn nichts dafiir machen, dass
sie das tun?

Wieder ist es notwendig, dass wir dar-
auf achten, in welcher Lage hier der
Mensch vor Gott ist. Offenbar ist er Got-
tes Partner, angeredet von Gott; Gott
wirbt um ihn, er bittet ihn, er setzt auf
ihn, er vertraut ihm, er erwartet etwas
von ihm wie eine Person von der ande-
ren. Um es einmal ganz einfach auszu-
driicken: Die Bibel geht davon aus, dass
in dem Augenblick, in dem Gott Men-
schen schuf, er seiner eigenen Allmacht
eine Grenze setzte. Menschen, die ver-
trauen sollen, kann man zum Vertrauen
nicht zwingen, auch durch Allmacht
nicht. Das ist unsere Wiirde als Men-
schen. Wir konnen angesprochen werden
und werden angesprochen, aber wir kon-
nen Ja und Nein antworten; wir haben
die Freiheit, Vertrauen zu schenken, uns
zu Offnen, und Vertrauen zu versagen
und uns lieber in unsere Traume von ei-
nem allméchtigen Zauberer, der von uns
weiter nichts will, zu flichten. Gott schuf
den Menschen als Person. Eine Person ist
aber kein Ding, das verzaubert werden
konnte. Sie ist auch keine Marionette,
die an Fiaden tanzt, sondern sie hat —
«Ebenbild Gottes» werden wir ja ge-
nannt — die Fretheit zu antworten!

Und da stossen wir auf das Thema
«Schwachheit Gottes». Ja, dieser Gott,
der bei den Propheten um den Menschen
wirbt, ist offensichtlich schwach dem
Menschen gegeniiber. Das heisst nicht,
dass er kraftlos ware. Natiirlich konnte er
den Menschen vernichten, der nicht ho-



ren will. Aber gerade dann hétte er sein
eigentliches Ziel nicht erreicht. Denn
sein Ziel ist nicht, sich durchzusetzen, ge-
gen den Menschen Erfolg zu haben, son-
dern das Ziel Gottes ist, den Menschen
zu gewinnen. Darum wirbt er ja. Er will
das Kostbarste, was es auf der Erde gibt,
das Vertrauen von Personen, die sich off-
nen, die Ja sagen, die etwas Neues zu wa-
gen beginnen im Vertrauen auf die Anre-
de Gottes.

Die Schwachheit Gottes ist also nichts
anderes als die Ohnmacht der Liebe.
«Gott ist die Liebe», lesen wir in der Bi-
bel. Und das ist einmalig in der Welt der
Religionen, die Gott als Macht definie-
ren. Liebe kann zwar sehr viel, aber eines
kann sie nicht: namlich den, den sie liebt,
dazu zwingen, dass er wieder liebt, dass
er vertraut; darum kann sie nur bitten.
Diese Schwachheit Gottes haben wir —
glaube ich — manchmal vergessen, weil
wir uns den michtigen Gott wunschen.
Und doch kommen wir erst an dieser
Stelle, bei dieser Ohnmacht der Liebe
Gottes, eigentlich zum biblischen Gott.
Hatten wir denn ganz vergessen, dass er
sich zentral am Kreuz offenbart? Als Lie-
bender, Leidender, der immer noch fiir
die Menschen, die ihn quiélen, eintritt?

Hatten wir da doch eine Differenz ge-
sehen, wonach Jesus vielleicht auch
gleich mit der Auferweckung gewisser-
massen den Betriebsunfall des Kreuzes
wieder riickgangig macht? Allmacht —so
ist es gerade nicht gemeint. Da tragen wir
vielleicht eher ein Wunschbild unserer
selbst in die Bibel ein und machen uns ei-
nen Gott nach unserm Bild, weil wir so
gern die Dinge in den Griff bekommen
wollen, Power haben, Erfolg haben und
meinen, wir waren dann auf der Hohe.
Nein, das Kreuz ist kein Betriebsunfall,
sondern es ist gerade die eigentliche Of-
fenbarung Gottes. So steht Gott zum
Menschen, so dass die Liebe nicht endet,
auch dann, wenn sie zu Tode gebracht
wird.

Warum sagt nun Paulus, die Schwach-
heit Gottes sei starker als die Kraft der

Menschen? Das leuchtet uns oftmals
auch nicht ein. In threr Geschichte hat
die Kirche immer wieder versucht, Gott
zu korrigieren und den heidnischen Gott,
der pure Macht ist, eher zu kopieren,
nachzuahmen, als den Gott, der sich im
Neuen Testament und schon im Alten
Testament offenbart. Immer wieder hat
sie gemeint, mit Macht durchsetzen zu
konnen, was sie fiir die Wahrheit hielt,
Menschen beiseite zu drangen, die als
Ketzer angesehen wurden oder als Leu-
te, die das Neue Testament und die ganze
Bibel einseitig auslegen, indem sie von
der Verpflichtung der Christen sprechen,
fiir die Unterdriickten in der Welt einzu-
treten. Immer wieder hat die Kirche ver-
sucht, mit Macht sich durchzusetzen.
Blicken wir mit dem an der Bibel ge-
schulten Auge in die Geschichte zuriick,
so muss man sagen: Immer wieder ist sie
daran gescheitert. Sie hat Leiden verur-
sacht, sie hat Folter und Mord in die Welt
gebracht, lange bevor andere das taten,
und doch kam auf die Dauer die Wahr-
heit des biblischen Gottes wieder durch.
Niemals blieb sie in dem Grab, das auch
die Kirchen ihr bereiteten.

Was macht denn den schwachen, lei-
denden, werbenden Gott so stark? Er
kann etwas, was mit Macht nicht zu errei-
chenist: Herzen aufschliessen. Sie offnen
sich der Macht nicht. Sie verschliessen
sich und tarnen sich, wenn sie unter dem
Druck der Macht stehen. Sie offnen sich,
Menschen werden zu Menschen, lernen
selbst Vertrauen, Lieben, Hoffen, Er-
warten, mutig Handeln, wenn Liebe zu
ihnen spricht.

Fiéllt es uns nicht wie Schuppen von
den Augen? Wie handelt doch Jesus? Er
sitzt bei den Menschen und spricht zu ih-
nen. Er spricht auch zu seinen Gegnern.
Sie haben Macht, er hat keine, jedenfalls
keine, die er gegen sie gebrauchen will.
Er redet sie an; fast alle seine Gleichnisse
erzahlt er fur seine Gegner. Sie sollen
nachdenken. Ein Wort bekommen sie
mit. Sie werden entlassen als solche, auf
die er immer noch Hoffnung setzt, und

a8



einige von ithnen wandelt er dadurch um.
Paulus selbst ist auch so einer. Er war ja
Pharisder, und eines Tages begreift er,
offnet sich, fasst zu und wird — wie er sel-
ber sagt — eine neue Kreatur. Das kann
nur die Liebe. Das kann keine Allmacht
ohne Liebe. Nur die Liebe schafft das
freie Herz, den Menschen, den Gott
wirklich will.

Und darum ist die Schwachheit Gottes
starker als die Kraft der Menschen. Sie
bringt gewissermassen —und da gibt es ja
biblische Bilder dafiir — die Wiiste
menschlicher Herzen zum Blithen. Ich
glaube, sehr viele von uns leben mit so et-
was wie einer inneren Wiiste oder Teil-
wiiste. Zu oft in ihrem Leben sind sie ge-
tauscht worden, haben sie schlechte Er-
fahrungen machen missen mit Men-
schen, Politikern, auf die sie sich verlas-
sen hatten, fiir die sie vielleicht viel geop-
fert und geleistet haben. Zu oft haben sie
erfahren miissen, dass es besser ist, sich
zu tarnen als sich vertrauensvoll zu Off-
nen. Diese innere Wuste will Gott zum
Bliihen bringen. «Ich will Strome giessen
auf das durstige Land», lesen wir bei den
Propheten; damit Menschen erstehen,
die dem Grundgesetz dieser Welt, das
das Gesetz der Macht ist, entgegenleben,
das Reich der mutigen Liebe ausbreiten
und sich nicht irre machen lassen daran,
immer wieder Hoffnung zu setzen auf
Menschen, Menschen anzusprechen, sie
lebendig zu machen durch Erwartung
und Vertrauen. Sagen wir nicht: Zutrau-
en adelt? Es macht Menschen neu.

Meine Freunde, ich denke, dass wir in
der Zeit, in der wir leben, diesen Geist

vor allen Dingen brauchen. Unsere gan-
ze grosse Gefahr heisst Resignation,
Schicksalsergebenheit, wir konnen ja
doch nichts machen. Ja, wer soll denn et-
was machen, wenn nicht wir? Alle die
grossen Gefahren, die die Welt bedro-
hen, sind von Menschen gemacht, sie
sind nicht vom Himmel gefallen, weder
der Krieg, noch die Arbeitslosigkeit,
noch die Zerstorung der Natur. Nur wir
Menschen konnen auch mit Geduld und
langem Atem gemeinsam etwas dagegen
tun. Aber dann brauchen wir die
Schwachheit Gottes, den Verzicht dar-
auf, rasch und kurzschliissig uns durchzu-
setzen. Das klappt ja doch nie; und wenn
es klappt, bringt es auf die Dauer nichts.
Sondern statt dessen immer mehr Men-
schen zu gewinnen, dass sie mit uns ge-
meinsam an der Verdnderung dieser
Welt, fiir die wir als die erwachsenen
Kinder Gottes Verantwortung tragen,
arbeiten. Wenn ich schwach bin, dann
bin ich stark, hat Paulus erfahren. Wenn
ich leide, werbe, anspreche, rede, ver-
traue, hoffe, Niederlagen ertrage, mich
aufrichte und von neuem beginne, wie es
die Liebe Gottes tut. Setzen wir auf die-
sen Gott, dessen eigentliche Kraft sich in
der Ohnmacht seiner Liebe, die doch die
eigentliche Schopferkraft der Menschen
ist, offenbart. Setzen wir auf diesen Gott
und beschreiten wir seinen Weg, damit
wir aus Erfahrung sagen konnen: «Die
Schwachheit Gottes ist starker als die
Kraft der Menschen!»

(Predigt am 30. Juni 1985 in der Paul-
Gerhardt-Gemeinde Marburg)

Thesen zur Frage: Welche Theologie lebt «unten»?

Die folgenden Thesen beziehen sich auf die theologische Pragung ganz normaler Kirchenmit-
glieder. Sie beziehen sich damit auf eine Theologie, die m.E. wichtiger ist als die der Universita-
ten. Denn was «unten» geglaubt wird, das wird wirklich geglaubt und macht die Wirkung des

Christentums in der Welt aus.

Dabei endet diese Wirkung nicht mit der aktiven, bewussten Teilnahme am kirchlichen Le-
ben. Die «neutralisierte Religion» (Dieter Stoodt) der Massen, die mit dem lebendigen Kern
des Glaubens nicht mehr viel zu tun hat, enthalt einige politisch dusserst gefahrliche « Dogmen»

36



	Die Schwachheit Gottes

