
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 80 (1986)

Heft: 1

Artikel: Flüchtlinge - Boten einer Welt in Unordnung

Autor: Bäumlin, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Bäumlin

Flüchtlinge — Boten einer Welt in Unordnung

Unsere Welt ist in Unordnung, in einer
Unordnung, die Millionen von
Menschen bedroht, ihnen noch das kleinste
Stücklein Boden unter den Füssen
wegzieht. Hinter sich oder vor sich sehen sie
Gefängnis, Folter und Gewalt, sind sie
hineingerissen in mörderische kleine
oder grosse Kriege, in denen sie, die kleinen

Leute, nichts zu gewinnen, aber noch
das Letzte, das Leben, zu verlieren
haben. Für sich und ihre Kinder sehen sie
keine Zukunft, weil sie aus ihren Häusern

und von ihrem Boden vertrieben
werden, weil ihnen die elementarsten
Rechte genommen sind. Den
menschenverachtenden und menschenzerstörenden

Verhältnissen können sie sich nur
noch durch Flucht entziehen.

Einige tausend von ihnen kommen zu
uns. Sie kommen zu uns als Boten, die
uns hart, peinlich genau und anschaulich
jene Information vermitteln, vor der wir
so gern die Augen verschliessen, die
Information eben, dass unsere Welt in
Unordnung ist.

Mit ihrem Kommen zu uns, ihrem
Dasein unter uns bringen sie etwas von der
Unordnung der Welt, der sie entflohen
sind, zu uns, bringen sie auch bei uns einiges

in Unordnung. Vielleicht aber sollte
man ehrlicher sagen: Sie decken auf, dass
auch bei uns Dinge, von denen wir
geglaubt haben, sie seien in Ordnung, nicht
in Ordnung sind. Sie bringen von uns so
hoch angesehene Prinzipien wie Humanität

in Unordnung; sie bringen unser
Bild vom Flüchtling, unsere Asylpraxis,
unser humanitäres Asylrecht durcheinander.

Sie strapazieren die Behörden, die
Hilfswerke, die Instrumente, die wir uns

zurechtgelegt haben, um eine gute
menschliche Ordnung zu bewahren. Sie
strapazieren unsere Gefühle, unsere
Toleranz.

Die Flüchtlinge unter uns decken auf,
dass Humanität, Menschlichkeit,
Solidarität als hohe gesellschaftliche, staatliche

Maximen wunderschöne Prinzipien
sind, sich aber, wenn die Sturmausläufer
der grossen Unordnung bis über unsere
Grenzen kommen, als schwach, brüchig,
gefährdet und schutzbedürftig erweisen.
Humanität und Solidarität sind nicht die
fraglos festen, tragenden Säulen, sie sind
genau so stark und tragfähig, wie die
Menschen, die für sie einstehen und für
sie zu kämpfen bereit sind.

Wir brauchen jetzt, konfrontiert mit
der Unordnung der Welt durch ihre Opfer,

die Flüchtlinge, wir brauchen jetzt eine

Solidarität, die nicht dem abstrakten
Menschen, nicht dem Prinzip der
Menschlichkeit verpflichtet ist, sondern
die ihren Grund hat in einem tiefen Wissen

um die Unordnung, eine Solidarität,
die die Opfer dieser Unordnung ansieht:
die konkreten, einzelnen Menschen. Wir
brauchen eine realistische, eine ehrliche
Haltung, die nicht die hohen Prinzipien
beschwört, sondern sich ausrichtet auf
den konkreten, noch lebenden
Menschen, in ihm den Nächsten sieht, den wir
uns nicht selber auswählen, den eben die
Unordnung der Welt zu uns getrieben
und uns zum Nächsten gemacht hat.

Für mich hat diese Solidarität mit
Weihnachten zu tun, hat zu tun mit dem
Gott, der den Himmel der hohen Prinzipien

verlassen hat, um als ein Mensch an
der Unordnung unserer Welt teilzuneh-

1



men, sein Leben zu teilen mit den Opfern
dieser Unordnung und Menschenverachtung,

mitzuleiden und mitzukämpfen mit
ihnen. Für mich hat diese Solidarität et¬

was zu tun mit dem Gott, der selber ein
Fremder und Flüchtling in unserer Welt
geworden ist.

Philippe Dätwyler

Gedanken über Sympathie und Menschenrechte

Ich habe mir - im Zusammenhang mit
dem Thema «Menschenrechte» — ein
paar Gedanken gemacht zum Wort
«Sympathie». Auf den ersten Blick ist
das vielleicht etwas erstaunlich. Was hat
denn «Sympathie» mit der Folter, mit
dem Leiden in dieser Welt, mit der
Missachtung der Menschenrechte zu tun?

Sympathie ist doch das, was wir
empfinden, wenn wir jemanden ganz gut
mögen. «Ein flotter Kerl», «eine nette
Frau», «es gmögigs Chend» - sagen wir
jeweilen und meinen damit auch: eine
«sympathische» Person. Aber eigentlich,
genau genommen, ist das Wort Sympathie

in unserer Sprache auf den Hund
gekommen. In unserer oberflächlichen Zeit
und Kultur ist das Wort Sympathie ein
oberflächlicher Begriff für ein oberflächliches

«Einander-Mögen», «Einander-
noch-ganz-nett-finden ».

Ursprünglich, im Griechischen, hat
Sympathie viel mehr bedeutet. Sym-pa-
thie heisst übersetzt nämlich: Mit-gefühl,
heisst also: mit anderen fühlen, mit anderen

leiden oder auch mit anderen sich
freuen.

Dass wir heute diesen Begriff nur noch
so oberflächlich gebrauchen, hat
wahrscheinlich seine Gründe. Sympathie,
als tiefes Mitgefühl, ist in unserer Gesellschaft

nicht besonders gefragt. Der
Grundtenor heisst doch vielmehr: Jeder
soll vor seiner eigenen Türe wischen. Je¬

der soll erst mal für sich selber - und
allenfalls noch für seine Familie - schauen
und sich nicht in andere Angelegenheiten

mischen. Was gehen mich schon die
anderen an, die im Ausland zum
Beispiel, man kann da ja sowieso nichts
machen.

Nur noch für sich selber schauen, für
sich selber leben, für sich selber träumen.
Nur noch die eignen, ganz privaten Ziele
im Auge haben. Das ist die traurige
Philosophie unseres heutigen Individualismus.

Das ist die menschentrennende
Apathie anstelle der menschenverbindenden

Sympathie.
Aber in einer Gesellschaft, in der der

Konkurrenzkampf, das sich Abgrenzen
gegeneinander, zu den Grundprinzipien
gehört, die entsprechend honoriert werden,

in einer solchen Gesellschaft hat es
die Sympathie, das Mitgefühl, schwer. In
dieser Gesellschaft ist die Sympathie
eigentlich ein subversiver Wert. Ein Wert
jedenfalls, der mit Gefühlen zusammenhängt,

und Gefühle sind den Männern
seit Jahrhunderten zum vornherein
suspekt.

Manchmal denke ich, wenn man Jesus
mit seiner umfassenden Sympathie für
die Leidenden nach unserer harten
Konkurrenz-Logik beurteilen würde, wäre er
eigentlich gar kein «richtiger Mann»
gewesen. Nach dieser Logik hat Jesus «seinen

Mann nicht gestellt».


	Flüchtlinge - Boten einer Welt in Unordnung

