
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 12: Zum 40. Todestag von Leonhard Ragaz

Buchbesprechung: Die Bibel als politisches Buch - das Bibelwerk des späten Ragaz :
zum Gedenken an Jakob Ragaz (1903-1985)

Autor: Mattmüller, Markus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Mattmüller

Die Bibel als politisches Buch - das Bibelwerk
des späten Ragaz
Zum Gedenken an Jakob Ragaz (1903-1985)
Wohl kein anderer Theologe des
20. Jahrhunderts hat den Dialog mit den
welthistorischen Ereignissen seiner
Gegenwart so intensiv geführt wie der
Bündner Leonhard Ragaz. Man weiss
zwar von seinen politischen Kommentaren

in den «Neuen Wegen», die in der
Nazi-Zeit und im Zweiten Weltkrieg vielen

Lesern reichgottesgeschichtliche
Perspektiven aufgezeigt und bei manchen
die Resignation und die Angst bekämpft
haben. Dass Ragaz aber in den allerletzten

Jahren seines Lebens eine umfassende

Interpretation der biblischen
Botschaft und der Geschichte des Volkes
Israel sowie des Christentums verfasst hat,
wissen nur Eingeweihte. Das ist schade,
denn gerade dieses Spätwerk enthält eine
Botschaft für Zeiten des Umbruchs, die
auch in Zukunft viel bedeuten könnte.

Das Bibelwerk besteht aus zwei Teilen,

einem «Bibelkatechismus», welcher
sich auf mehrere Bücher und Broschüren
verteilt und im wesentlichen in den Jahren

1937 bis 1945 erschienen ist1 ; er enthält

eine zusammenfassende Auslegung
des christlichen Glaubens in der Sicht der
Reich-Gottes-Theologie. Den zweiten
Teil bildet die in sieben Bänden 1947 bis
1950 erschienene Interpretation der
biblischen Geschichte mit einer nachfolgenden

Kirchengeschichte in nuce.2

Ein langer Weg zur Bibel
Dieses Bibelwerk hat eine lange
Vorgeschichte, wie Ragaz selber in der Einleitung

zum ersten Band bekennt: «Sein
des Verfassers) Leben ist auf der

innern Linie zum guten Teil ein Kampf um
die Bibel gewesen. Dieser Kampf

stand unausgesprochen im Hintergrund
seines Lebens, von dem man freilich
etwas oberflächlicherweise meinen konnte,

es sei ganz anderen Zwecken gewidmet.

Das Suchen führte zum Finden.
Die Eroberung des heiligen Landes, das
die Bibel darstellt, ist gelungen. Besser
gesagt: Sie wurde geschenkt und in gewissem

Sinne das kostbarste Gottesgeschenk,

das dem Verfasser geworden
ist.»3

Wir wollen hier diesen langen Weg zur
Bibel nur andeutungsweise darstellen:
Er ist exemplarisch für den Weg einer
ganzen Generation von evangelischen
Theologen, hat aber nur bei wenigen so
weit geführt wie bei Ragaz.4

Der Durchbruch zur Reich-Gottes-
Botschaft - Begegnung mit Blumhardt

Ragaz stammte aus einem freisinnigen
Hause, in welchem die Bibel keine Rolle
spielte, und sein Studium bei liberalen
Professoren in Basel, Leipzig und Berlin
hatte ihm den Zugang zur Bibel
«zerstört».5 Erst im einsamen Bergpfarramt
in Flerden (1890-1893) hat er, durch
einen ganzen Winter hindurch, die Bibel
von Anfang bis Ende durchgelesen, und
«es waren unendlich feierliche Augenblicke,

wenn gleichzeitig mit dem
Aufleuchten des Lichtes aus Gottes Höhen
über den Berggipfeln des Danis das
Morgenrot aufleuchtete, nach und nach die
ganze unermessliche Schneelandschaft
mit seinem Glänze übergoss und es in
meiner Seele aufstieg: ,Morgenglanz der
Ewigkeit, Licht vom unerschaffnen Lichte.'

Das war meine erste entscheidende
Begegnung mit der Bibel.»6

348



Der Durchbruch zum Verständnis der
Reich-Gottes-Botschaft hat sich dann
ohne Einfluss der Bibellektüre, durch
«Geschenk unmittelbar von Gott»7
vollzogen. Aber bald nachher begegnete
Ragaz, inzwischen schon Theologieprofessor

in Zürich, dem schwäbischen Pfarrer
Christoph Blumhardt, und das schloss
ihm das Neue Testament in besonders
existentieller Weise auf: «Das Leben Jesu

ist mir durch keinen Kommentar, keine

Vorlesung und keine Predigt
aufgeschlossen worden wie durch Franziskus,
Savonarola, George Fox, Kierkegaard,
Tolstoi, vor allem aber doch durch Blumhardt,

den Vater und den Sohn. Was in
Möttlingen und Boll geschehen ist, das
zeigte mir, was Reich Gottes ist, das liess
auch das Wunder verstehen, das schloss
das Neue Testament auf. Und auf der
Gestalt namentlich des Sohnes lag ein
besonderer Glanz von Jesus her. Hier
wurde ein biblisches Leben gelebt und
dadurch die Bibel neu aufgeschlossen.»8
Was er an «lebendiger Bibel» und
«lebendiger Nachfolge» bei Blumhardt
gesehen habe, sei ihm zur Wegweisung für
das Verständnis des Neuen Testamentes
geworden.

Samstagabendkurse
für «Arbeit und Bildung»: gegen die
Anfechtung einer bösen Weltlage
Nachdem Ragaz das Lehramt an der
Universität aufgegeben hatte, wirkte er
als Lehrer von Erwachsenen in der Stätte
«Arbeit und Bildung», die der Intention
nach eine Arbeiteruniversität im proletarischen

Milieu sein wollte.9 Dort hat er in
vielen Samstagabendkursen über die
Jahre hinweg biblische Bücher ausgelegt
und sich mit ihnen auseinandergesetzt.
Im Winter 1925/26 begann er mit der
Erklärung der Psalmen; nachher kam ein
ganzer Block von zentralen
neutestamentlichen Büchern zur Sprache,
interessanterweise zuerst Evangelium und
Briefe des Johannes (Jahreskurs 1926/
27), darauf die Briefe an die Römer und
des Jakobus (1927/28), der Hebräer¬

brief, und abgeschlossen wurde der erste
Block mit der Auslegung der Bergpredigt

(1929/30). Es folgte ein erster
«Gang durch das Alte Testament»
(1930/31), dann war schon wieder das
Neue Testament an der Reihe mit einer
Auslegung des Matthäus-Evangeliums
und einem Gang durch die Evangelien
(1931/32 bzw. 1932/33). Es scheint sich
also in dieser Frühzeit der Samstagabende

ein Stock von Grundkursen zur Bibel
herausgebildet zu haben, mit durchaus
lehrhafter Absicht und dem Willen zu
einer gewissen Abrundung: ein erster
«Gang durch die Bibel» mit Schwerpunkt

im Neuen Testament. Über die
inhaltlichen Linien dieser Bibelauslegung
können wir nur Vermutungen äussern; es
ist aber anzunehmen, dass Ragaz schon
damals die Botschaft vom Reiche Gottes
und seiner Gerechtigkeit als den Schlüssel

zum Verständnis der biblischen
Bücher anwandte.

Aus diesen frühen Bibelkursen mit
starker pädagogischer und apologetischer

Absicht ist jene Gruppe von Schriften

hervorgegangen, die ich als
«Bibelkatechismus» bezeichne. Die Niederschrift

geschah allerdings erst in den letzten

Lebensjahren.
Der methodisch sorgfältig angelegte

Zyklus von Bibelkursen wurde im Herbst
1934 jäh unterbrochen durch einen
Neuanfang, der sich fast wie ein Alarmzeichen

ausnimmt. Im Sommer nach Hitlers
Machtergreifung hat Ragaz im nächsten
Samstagabendkurs ein anderes Vorgehen

für nötig befunden. Der Titel lautet:
«Die Bibel und wir. Ausgewählte
Bibelabschnitte für die Fragen und Nöte der
Zeit und des heutigen Menschen.» Das
ist offensichtlich ein neuer Ton ; hier kündet

sich ein anderer Umgang mit der Bibel

an als in der methodischen Umsicht
und Gelassenheit der bisherigen Kurse.
Im Kommentar heisst es: «Wir wollen
dringliche Probleme der Gegenwart ins
Licht der Bibel rücken.» Ragaz wollte
«freigewählte einzelne Stellen und
Abschnitte» besprechen, «die geeignet sind,

349



für das, was die heutige Welt und
Christenheit und den heutigen Menschen
bewegt, Licht und Kraft zu geben»10. Man
kann erkennen, wie sich der Christ Leonhard

Ragaz in einer dramatischen Stunde
der europäischen Geschichte auf die Bibel

wirft und in ihr Hilfe und Stärkung
sucht gegen die Anfechtung einer bösen
Weltlage und Zeitgeschichte.

Von jetzt an bekamen die Bibelabende
schon in den Titeln einen viel stärkeren
Gegenwartsbezug. Unter dem Eindruck
der Judenverfolgungen folgte ein Block
von Kursen zum Alten Testament: «Ein
Gang durch die Propheten» (1935/36)
und «Die Geschichte Israels und unsere
Zeit» (1938/39). Damit leuchtet zum
erstenmal eine Betrachtung geschichtlicher
Zusammenhänge auf, und das gilt auch
vom dazwischengestellten
neutestamentlichen Kurs des Jahres 1936/37:
«Unsere Zeit, beleuchtet durch die
Offenbarung Johannis.» Überhaupt scheint
Ragaz sich beim Neuanfang seiner
Samstagabendkurse stärker der Geschichte
zugewandt zu haben: Im Sommer 1934
sprach er über «Revolutionäre
Bewegungen der christlichen Geschichte», ein
Jahr später über Propheten der Neuzeit:
Carlyle, Vinet, Kierkegaard, Blumhardt
und Tolstoi; im Sommer 1937 redete er
über Calvin. In diesen dreissiger Jahren,
der von Hitler geprägten Vorkriegszeit,
scheint sich also der Bibelleser Ragaz
den historischen Büchern der Heiligen
Schrift zugewandt und mehr als früher
über den Gang des Reiches Gottes in der
Geschichte nachgedacht zu haben.

Die Nähe der Bibelinterpretation zur
Zeitgeschichte wird in eindrücklicher
Weise durch den Ablauf der Samstagabende

im Gartenhof beleuchtet, wie mir
ihn ein regelmässiger Teilnehmer
geschildert hat: Ragaz pflegte zu Beginn
der Abende jeweils einen Teil der
Bibelauslegung vorzutragen, gemäss dem
Kursthema. Nachher folgte eine Pause,
während der er still und konzentriert da-
sass, mit geschlossenen Augen. Als
Abschluss des Abends liess er eine Bespre¬

chung der jüngsten politischen Ereignisse
folgen; die Zeitgeschichte wurde

dadurch in die grossen Linien der Heilsgeschichte

eingeordnet und gleichsam in
den Horizont des Reiches Gottes und
seiner Geschichtlichkeit gerückt. So flössen

in der Zeit nach 1933 offensichtlich
biblische Geschichte und Zeitgeschichte
ineinander über, und beides verband sich
zu einer umfassenden Schau der
Hoffnung, welche die damaligen Zuhörer und
gewiss auch Ragaz selber so nötig hatten.

All das ist aber zunächst noch kaum
über den bescheidenen Saal an der
Gartenhofstrasse hinausgeklungen. Es war
mündliche Auslegung, Zeugnis vor einer
Gemeinschaft von Gesinnungsgenossen.
Die Zurückhaltung in der Verbreitung
einer neuen Botschaft folgte wohl einem
Blumhardtschen Muster; es ist deshalb
zu beachten, unter welchen Umständen
Ragaz sich zur Niederschrift und
Publikation seiner Bibeldeutung gedrängt
fühlte.

Die Prolegomena des Bibelwerks:
der «Bibelkatechismus»

Im Juli 1938 wurde Ragaz 70 Jahre alt;
dieses Datum hat wohl eine Bedeutung
für die Veröffentlichung seines
Bibelwerkes, denn er hegte offenbar schon lange

einen Plan, welchen er erst später in
seiner Autobiographie preisgab: «Schon
früh schwebte mir vor, dass das letzte
Drittel, wenn nicht gar die zweite Hälfte
meines Lebens der Bibel gewidmet sein
solle, ihrer neuen Deutung, ihrer neuen
Verbreitung und, soweit möglich, auch
ihrer neuen Übersetzung. Die Verwirklichung

des grösseren Planes verhinderte
die Zeit mit ihrem Kampfe und ihrer Mühe,

die mich völlig in Anspruch
nahmen.»" Es scheint, dass sich Ragaz auf
den 70. Geburtstag hin an diesen Plan
erinnerte; ein Drittel des Lebens liess
sich allerdings nicht mehr freihalten,
aber Ragaz mochte immerhin hoffen,
dass er die Jahre, die ihm über das vom
Psalmisten angegebene Normalalter hinaus

geschenkt würden, noch dem Bibel-

350



Studium widmen könnte. Und so hat er
denn schon im Winter 1937/38, als er an
den Samstagabenden über «Gesetz,
Evangelium und Bekenntnis» redete,
jenes erste Stück seines Bibelwerkes
veröffentlicht, das den Titel trägt «Falsche
Übersetzungen der Bibel von weit- und
reichsgeschichtlicher Bedeutung».I2

Im Herbst 1938, ein Vierteljahr nach
dem 70. Geburtstag, fand bei Langen-
thal ein Ferienkurs der religiös-sozialen
Vereinigung statt, dessen Thema schlicht
«Die Bibel» hiess; er sollte der Gruppe
der religiösen Sozialisten die Gelegenheit

zu innerer Sammlung in einer wild
bewegten Zeit geben. Auch der Vortrag,
den Ragaz am Ferienkurs hielt, ist in den
«Neuen Wegen» erschienen: «Sollen
und können wir die Bibel lesen?»13 Damit

waren die Prolegomena des
Bibelwerkes auch öffentlich zugänglich. Und
nun erschienen in rascher Folge vier
Schriften zur Bibel, die zusammen mit
dieser Einleitung eine geschlossene
Gruppe bilden: Unservater, Zehn Gebote,

Gleichnisse und Bergpredigt,
gedruckt in den Jahren 1942-1945; zur
gleichen Gruppe gehören einige
zerstreute Schriften, die erst später herauskamen,

nämlich «Das Reich Gottes in
der Bibel» (1948), «Die Gegner Jesu»
(1946/47), «Die Jüngerschaft Christi»
(1943) und «Das Kommen Christi, auch
für unsere Zeit» (1947/48). Ragaz hat
diese scheinbaren Nebenschriften im
Vorwort zur Bibeldeutung ausdrücklich
als Teile des Bibelwerkes bezeichnet.14
Dort nennt er auch eine Schrift «Die
Eigenschaft Jesu», die ich nicht finden
kann.

Diese Gruppe von Schriften ist formal
einheitlich, indem Ragaz die äussere
Form von Frage und Antwort verwendet.
Er erklärt das aus seiner «ursprünglichen
Absicht, eine Reihe der wesentlichen
Partien der Bibel auf populäre und
katechismusartige Weise zu erklären»15. Ja,
er redet von einem «volkstümlichen
Bibelkatechismus». Die Absicht der ganzen

Gruppe kann damit klar umschrie¬

ben werden: Die Schriften möchten
belehren, das heisst einen Zugang zur lange
verschütteten Bibel bahnen, mithin
missionarisch wirken. Und sie möchten ein
falsches Bibelverständnis abwehren, das
heisst einen aufklärenden, apologetischen

Dienst leisten. Im einleitenden
Vortrag von 1938 heisst es von diesen
Bemühungen um die Bibelerklärung:
«Sie möchten solchen, die neu in die Bibel

eindringen wollen, dafür eine
Wegweisung bieten, und sie möchten dem üppig

wuchernden Missbrauch wehren, der
die heutige Renaissance der Bibel begleitet.»

Also Wegleitung und Abwehr. Ragaz

empfand dieses Bibelwerk als einen
Teil des Kampfes für das Reich Gottes.
«Der Beweggrund dieser Unternehmung

ist, negativ ausgedrückt, die
seelische Not unseres Geschlechtes, die
Unkenntnis der Bibel», aber auch «der
Missbrauch der Bibel für bestimmte,
meistens auf die Erhaltung und Sanktionierung

der in Kirche, Staat und Gesellschaft

bestehenden Zustände und
Denkweisen gerichtete Tendenzen»l6.

Man darf den apologetischen, kämpferischen

Impuls des Bibel-Katechismus
nicht unterschätzen. Als er ganz am Ende
der Bibeldeutung und seines Lebens
angelangt war, hat ihn Ragaz nochmals
ganz deutlich herausgestellt: «Das Buch
müsste geschrieben werden. Es müsste
einmal im Zusammenhang dieser Sinn
der Bibel dargestellt werden. Die Bibel
müsste einmal für diesen Sinn erobert
werden. Diese Zitadelle müsste den
Mächten entrissen werden, in deren Besitz

sie aus einer Burg Gottes zu einer
Burg gegen Gott, den wirklichen Gott
geworden ist: der weltlichen und geistlichen

Reaktion, dem Kirchen- und Theo-
logentum wie der rein privaten
Frömmigkeit.»17

Es ist von Bedeutung, den biographischen

Zusammenhang zu bedenken: Ragaz

begann seinen religiös-sozialistischen
Volkskatechismus auf biblischer

Grundlage um seinen 70. Geburtstag
herum. Das ist wohl eine Zeit, in der man

351



die Summe seines Lebenswerkes ziehen
möchte, in der man Zusammenfassungen
schreibt. So ist denn auch der Plan der
Katechismusschriften angelegt. Da werden

die Hauptstücke der Bibel systematisch

behandelt, nachdem18 die einleitenden

Vorbemerkungen angestellt worden
sind. Über die eigentliche Bibelinterpretation

hinaus geht ein Werk, das formal
und in seiner Absicht nahe zu dieser
Gruppe gehört: «Die Botschaft vom Reiche

Gottes — ein Katechismus für
Erwachsene» (Bern 1942). Das Gesamtwerk

des religiös-sozialistischen
Volkskatechismus dürfte um 1941 vollendet
gewesen sein; Ragaz war inzwischen 72
Jahre alt geworden und mochte empfinden,

dass er die Ernte seines bisherigen
Ringens um die Bibel doch noch hatte
einbringen können.

Die Geschichte des Reiches Gottes
im Zusammenhang
— «dank» Militärzensur gegen
«Neue Wege»

Aber nun folgte eine letzte Wende des
hier nachgezeichneten geistigen Weges,
die sich erstaunlich ausnimmt. Die
Katechismusschriften scheinen Ragaz schon
bald, vielleicht schon während der
Niederschrift, nicht mehr voll überzeugt zu
haben. Sie gaben ja doch im wesentlichen
jenes Verständnis der Botschaft vom
Reich Gottes wieder, das sich Ragaz in
der Zwischenkriegszeit erarbeitet und
erkämpft hatte. Sie blickten gleichsam
rückwärts, zurück auf ein reiches Erleben,

aber ein Erleben unter anderen
Zeitumständen als den jetzt bedrohlich
herrschenden.

In einem ganz bezeichnenden historischen

Augenblick wagte Ragaz einen
zweiten Anfang seiner Bibelerklärung,
indem er es unternahm, die Geschichte
(und nicht mehr die Botschaft, das heisst
die Verkündigung) des Reiches Gottes
im Zusammenhang darzustellen. Es war
ein grosses und gewagtes Vorhaben für
einen Mann seines Alters, besonders
auch darum, weil er ja in den Samstag¬

abendkursen dafür nur wenig Vorarbeiten
unternommen hatte - nur der Block

über die Geschichte Israels und die
Vorlesungen über die Offenbarung könnten
in diesem Zusammenhang benannt werden.

Man kann den Moment seines
Neuanfangs mit dem Bibelwerk nur aus der
Korrespondenz der Kriegsjahre er-
schliessen.

Im Frühling 1941 erfolgte die schwere
Auseinandersetzung mit der Militärzensur,

und im Laufe derselben wurden die
«Neuen Wege» unter Vorzensur gestellt:
Ragaz, der damals auch im familiären
Bereich Schweres erlebte - sein Sohn
Jakob wurde von einem Militärgericht wegen

Verweigerung des Fahneneides zu
einer Gefängnisstrafe verurteilt -, mochte

sich von Resignation und dem
Eindruck der Überflüssigkeit bedrängt fühlen.

«Zum Schmerzlichen gehört der
verhängte Tod der Neuen Wege und das
Gefängnis unseres Sohnes», schrieb er am
19. August 1941 aus Parpan an Frau Lina

Levy, seine Korrespondentin in
Palästina. Dabei schrieb er, sich selber Mut
zusprechend, von den «Schriften, die ich
unter der Feder habe» und nannte «eine
kleine Schrift über die Bibel».

Am 31. Dezember 1941 teilte er
Albert Böhler, der viele seiner späten
Aufsätze und Bücher aus dem Manuskript
in Schreibmaschinenschrift übertragen
hat, mit, er habe diesen Sommer nicht
nur «ein umfassendes Buch geschrieben,
das hoffentlich auf Ostern erscheinen
kann» - es handelte sich um die
«Botschaft vom Reiche Gottes» —, «sondern
auch eine ganze Reihe von kleineren
Schriften, die Teile eines geplanten
umfassenden Werkes sind. Der wenigstens
scheinbare Wegfall der Neue-Wege-Arbeit

hat mir den Mut zu diesem neuen
Unternehmen gegeben, das Kampf und
Arbeit des Tages so lange auf die Seite
gedrängt haben. Das hat der Feind getan,
in einem besonderen Sinne!»

In der Tat hatte er im Sommer 1941,
von der Redaktionsarbeit entlastet, die
Schriften über die zehn Gebote, das Un-

352



servater, die Bergpredigt neben dem
grossen Buch über die Botschaft vom
Reich Gottes fertiggestellt. Im Jahr 1942
ist dann neben anderer Arbeit bereits ein
grosser Teil der Bibeldeutung herangereift.

«In Parpan, in meiner Dachkammer

ist wieder Einiges entstanden, das
vielleicht etwas bedeutet. Es sind Teile
des letzten grossen Werkes, an das ich
auch setzen will, was mir an Kraft und
Zeit bleibt», schrieb er im September
1941 an Frau Levy, mit welcher
erstaunlicherweise während des ganzen Krieges
der briefliche Kontakt nie ganz abriss.
Nach dem Buch über die Botschaft vom
Reiche Gottes habe er «noch ein gewaltiges

Werk getan, das fast ganz der
Aufschliessung der Bibel gewidmet ist und,
wenn Gott mir noch etwa ein Jahr Zeit
und Kraft gibt, hoffe ich es abschliessen
zu können».19

Am Jahresende war der Teil über das
Alte Testament — vier der späteren
sieben Bände - fast fertig; wenn das ganze
Bibelwerk fertig sei, «dann will ich
sprechen: Nun lassest Du, Herr, Deinen Diener

in Frieden fahren»20. Ende des nächsten

Jahres arbeitete Ragaz dann schon
an der «Feilung»21 des Bibelwerkes; im
Dezember 1943 holte Albert Böhler das
«erste Stück des Bibelbuches» bei Ragaz
zum Reinschreiben ab.22

Das grosse Werk ist also in weniger als
zwei Jahren geschrieben worden, unter
dem Eindruck des deutschen Einfalles in
Russland und der Monate, in denen der
Kampf um Stalingrad die Kriegswende
brachte. Man kann also sagen, dass die
Bibeldeutung als Buch gegen die Angst
und gegen die Resignation gemeint war,
als Trostbuch gegen die Zeitgeschichte,
welches sich an der Heilsgeschichte
orientierte, als Buch der Hoffnung trotz
allem. Es ist ja schon eine Tat der
Hoffnung, wenn ein alter Mann nach dem
Abschluss eines grossen Werkes- des
Bibelkatechismus-sogleich einen neuen grossen

Aufbruch wagt, und diese Tat der
Hoffnung wiegt noch viel schwerer, wenn
er sie gegen die Evidenz eines Zeitalters

unternimmt, das so viel Dunkel und
Hoffnungslosigkeit herausstellt wie die
Zeit des Zweiten Weltkrieges. Während
er in der Chronik der «Neuen Wege» die
Kommentare zu Hitlers Kriegen schrieb,
hat also Leonhard Ragaz die zweite Version

seines Bibelwerkes erarbeitet, die
bedrückenden Zeitereignisse mit der
Geschichte Israels, der Botschaft der
Propheten und der Zukunftsschau des
Johannes konfrontiert. Biblische
Geschichte als Stärkung im Kampf gegen
Angst, Verzweiflung, Hoffnungslosigkeit

— hier müsste sich der Schlüssel der
Reichgottesbotschaft nicht nur zum Öffnen

eines einzelnen Bibeltextes, sondern
auch zum Entziffern zeitgeschichtlicher
Welträtsel bewähren.

Am Ende dieser tour de force der letzten

Lebensjahre hatte Leonhard Ragaz
das Gefühl der Erfüllung und des Be-
schenktwordenseins. «Das Suchen führte

zum Finden. Die Eroberung des Heiligen

Landes, das die Bibel darstellt, ist
gelungen. Besser gesagt: Sie wurde
geschenkt und ist in gewissem Sinne das
kostbarste Gottesgeschenk, das dem
Verfasser geworden ist.»23

Der historische und existentielle Ort
in der Zeit des Zweiten Weltkriegs
Das grosse Bibelwerk hat somit seinen
historischen Ort in der Zeit des Zweiten
Weltkrieges, vor und nach der Wende
von Stalingrad. Die Versenkung in die
Geschichte des Volkes Israel ist als Antwort

auf die Anfechtungen der
Zeitgeschichte zu verstehen. Das soll nun im
zweiten Teil dieses Aufsatzes näher
beleuchtet werden. Vorher soll aber noch
ein Zeugnis aus einem Aufsatz herausgestellt

werden, mit dem Ragaz im letzten
Monat vor dem Kriegsausbruch seinen
Freunden und Lesern der «Neuen Wege»

Mut zugesprochen hat.
«Vom persönlichen Verhalten in dieser

Zeit» redet im Sommerheft 193924
ein Aufsatz in Briefform; er steht an
jener Stelle des Heftes, wo sonst eine biblische

Betrachtung zu stehen pflegte. Ra-

353



gaz gesteht die Versuchung zur Angst
ein, aber: «Wie vor dem Tageslicht die
Nacht, so schwindet vor Gott alle Angst.

Das ist unbegreiflich; darum ist es
eben ein Wunder; aber es ist so. So
habe ich es erlebt. Ich bin in jenem Frühjahr

1933, etwa abends spät vom
Zeitungsmuseum heimkehrend, mit gepress-
tem Herzen durch die Strassen von
Zürich gegangen, mich auch ein wenig meiner

Angst schämend; denn Furcht vor
Menschlichem ist ein Zeichen, dass an
unserem Verhältnis zu Gott etwas nicht
in Ordnung ist. Und dann war sie weg,
ganz und gar, und ruhiger Mut und sichere

Zuversicht wohnte, wie ein Wunder, in
meiner Seele. Bis 1939. Dann wurde mir
wieder bange, banger noch als 1933.
Denn nun war die Gefahr näher gerückt
und damit konkreter geworden, und das
bedeutet: furchtbarer geworden. Aber
wieder habe ich es erlebt: Die Angst ist
weg, und hoher, lichter Mut erfüllt wieder

die Seele.»23 So direkt hat Ragaz nur
ganz selten zu seinen Lesern gesprochen
und sich mitgeteilt. Er bezeichnet das
Weichen der Angst als ein Wunder, als
eine «Gabe, nicht eine Leistung, und
zwar eine Gabe, die jedem von uns
gleichmässig angeboten wird. Gott
besiegt für jeden, in jedem von uns die
Angst, dauernd und tief nur er allein.
Aus der Finsternis der Zukunft kommt
uns das Wort entgegen: Ich bin's! Ich —

und niemand sonst! - und sofort ist die
Finsternis nicht mehr, sondern strahlendes

Licht.»
Also dieser Mut, der von der Zukunft

herkommt, war für Ragaz das Wichtigste,
als er in die Kriegszeit hineinging.

Wenn ihm aus der Katastrophe das Wort
«Ich bin's!» entgegentönte, so erkannte
er in ihr Gottes Hand, «sein Gericht,
aber auch seine Verheissung». Die
Propheten, die er eben damals als Trost las,
belehrten ihn über die Bedeutung der
Katastrophe: «Es stürzt - im letzten
furchtbaren Aufbäumen und Aufprotzen
- das Weltreich, und Gottes Reich dämmert

auf.» «Eine solche Vision»—wie die

Propheten — «müssen wir haben, wenn
wir diese Zeit bestehen wollen.» Womit
Ragaz bei sich selber diesen Glauben an
den Sinn der Katastrophe stärkte, gibt er
am Ende des betreffenden Aufsatzes
deutlich genug bekannt: «Ich habe, was
ich geschrieben habe, nicht ohne Furcht
und Zittern geschrieben, aber ich habe
aus Not und Liebe geschrieben, einem
Gebot gehorchend. So muss es wohl
recht sein. Dabei bin ich beständig auf
ein Prophetenwort gestossen, und ich habe

mich von Geist und Kraft besonders
der Propheten erleuchten, mahnen und
stärken lassen.» Er schliesst die Ermahnung

an sich und seine Leser mit dem Je-
sajawort: «Es werden wohl Berge
weichen und Hügel hinfallen ...» Es ist also
die prophetische Botschaft der Bibel
gewesen, die Ragaz in der Zeit des Krieges
vor Verzweiflung bewahrt und seine Seele

mit hohem Mut erfüllt hat.

Ursituationen der Geschichte
Ich kann nun die Fülle dieses grossen
Bibelwerkes natürlich nicht mit einer intensiven

zeitgeschichtlich gerichteten
Interpretation gegenwärtig machen. Aber ich
will doch versuchen, ein paar Stichworte

- oder vielmehr: Ursituationen der
Geschichte und damit auch Situationen der
Zeitgeschichte — herauszugreifen, um
andeutungsweise zu sagen, wie Ragaz sie
begreift und wie er aus der biblischen
Geschichte Mut schöpft, um sie zu bestehen.

Ich möchte drei Stichworte wählen:
1. der totale Staat und das Weltreich,
2. die weltgeschichtliche Katastrophe,
3. die Zuversicht auf den endgültigen
Sieg des Gottesreiches.

1. Der totale Staat und das Weltreich

a) «Verstaatlichung» als Prozess des
Abfalls von Gott

Ragaz bezeichnet an einer Stelle des
Buches über die Geschichte des Volkes
Israel die Bibel als «Ur-Bilderbuch der
Geschichte»26. Das beleuchtet seine
Methode, in den biblischen Geschichten
elementare oder — um ein anderes Lieb-

354



lingswort zu brauchen — «urtypische
Situationen», Haltungen und Ereignisse
herauszuarbeiten. Man kann ohne grosse
Mühe die wichtigen Stellen herausfinden,

an denen er vom Staat spricht; dabei
merkt man, wie er es für die Urgefahr
aller Staatlichkeit hält, dass sie mit Gottes
Herrschaftsanspruch konkurriert und
sich an Gottes Stelle setzen will. Er setzt
den Weg zur Staatlichkeit bereits in der
allerfrühesten Menschheitsgeschichte
an, und zwar versteht er die «Verstaatlichung»

als einen Prozess des Abfalls von
Gott. Das Wesen des Abfalls ist ja die
Gier des Menschen. Das Wort der
Schlange: «Ihr werdet sein wie Gott»,
klingt durch die Zeiten hindurch und
schafft eine eigentliche dämonische
Besessenheit des Menschen: Er will sein Ich
an Gottes Stelle setzen.27 Die kollektive
Gestalt dieser Gier und Selbstsucht ist in
allen Zeiten der Nationalismus, die
Verabsolutierung des Staates.

Die Bibel wird also vor allem als politisches

Buch verstanden. Der Abfall
geschieht nicht nur als Entfernung der
Individuen von Gott, als Sündenfall des
Einzelnen, sondern als urtypischer Abfall
der Menschheit zu den falschen Göttern,
zu denen der Staat gehört. An dieser
Stelle der biblischen Geschichte knüpft
Ragaz beim Jäger, Eroberer, Herrscher
Nimrod an, um die Dämonie des staatlichen

Wesens zu zeigen. «Die Selbstsucht
hat nicht nur eine individuelle, sondern
auch eine kollektive Gestalt. Sie ist nicht
nur die Gier des Einzelnen, sondern auch
die der Gemeinschaftsgebilde. Als solche
tritt sie heute ganz besonders zutage.
Diese Gier des kollektiven Egoismus
liegt den gewaltigen Erscheinungen der
Gegenwart zugrunde, die wir Nationalismus,

Imperialismus, Kapitalismus,
Militarismus und Sexualismus nennen.» In
der Zeit des Abfalls «wirft sich der Hunger

und Durst nach dem Absoluten auf
Volk und Nation und wendet sich gegen
andere Völker und Nationen.... Es
entspricht dem letzten Sinn dieses ganzen
Prozesses, wenn der Herrscher oder Füh¬

rer eines solchen Gebildes zuletzt stets,
in irgendeiner Form, Gottheit, Gottes
Macht, Gottes Weisheit (Unfehlbarkeit),
Gottes Ehre für sich in Anspruch nimmt.
Der Staat wird das Werkzeug dieser Tendenz

und weitet sich naturgemäss zum
absoluten Staate aus. Denn wenn aus der
Gottesordnung Menschenordnung wird,
dann bemächtigt sich dieser mit einer
gewissen Notwendigkeit jener Drang nach
dem falschen Absoluten.»28

An der ersten Stelle also, wo in der
Bibeldeutung vom Staat geredet wird, ist
die Gefahr seiner Verabsolutierung
gleich drastisch ausgeführt; es fällt mir
auf, dass Ragaz nur an wenigen Stellen
und gleichsam zögernd von der Notwendigkeit

einer staatlichen Ordnung der
Gemeinschaft redet (das ist sein
vielzitierter Staatspessimismus, den er selber
gelegentlich als anarchistische Tendenz
bezeichnet), aber an sehr vielen Stellen
vor dem Staate warnt. So hat er an der
Geschichte Israels immer den
politischen, den staatlichen Weg abgelehnt. Es
gibt eine Linie des Abfalls von Gott, die
auf den Stufen Volk - Staat - Weltreich
nach unten führt. «Diese Entwicklung
gewinnt. in dem Masse an Kraft und
Macht, als die Entfernung von Gott
geschieht. Der vom wahren Gott
abgekommene Mensch muss infolge der
Ordnung des falschen Absoluten einen anderen

Gott haben. Und da bietet sich eben
ganz besonders das Volk und Volkstum
an. Wir sind beim absoluten Volk des
Nationalsozialismus angelangt.»29 Auf
der Stufe des Staates zitiert Ragaz den
faschistischen Leitsatz: «Alles für den
Staat, alles im Staat, alles durch den
Staat», der meines Wissens aus Mussolinis

Aufsatz «La dottrina del fascismo»
stammt.30

b) Das Weltreich als letzte Stufe des
Abfalls: das Tier aus dem Abgrund

Die letzte Stufe des Abfalls kennzeichnet
sich durch einen falschen Einheitsgedanken,

der sich im prätendierten Weltreich
äussert. «Gott ist die echte Einheit.

355



Wenn nun der Abfall geschieht, dann
wird diese Einheit beibehalten, im Sinne
der falschen Absolutheit. Daraus
entstehen die grossen Despotien und die
Imperien, die im Altertum ihre klassische
Form annehmen, aber als Grundelemente

durch alle Geschichte gehen und heute
infolge der von uns nun schon oft
dargestellten Entwicklung eine neue und noch
mehr titanische und dämonische Form
annehmen.»31 Das ist der Dreischritt des
Abfalls von Gott: zum Volkstum
(Nationalismus), zum Staat, der so leicht in den
absoluten Staat übergeht, und endlich
zum Versuch, ein despotisches Weltreich
aufzurichten und den ganzen Erdkreis
totalitär in die Macht eines einzigen Volkes

zu bringen.
Man muss unbedingt beachten, dass

der Staat für Ragaz dabei eine Stufe auf
dem Wege des Abfalls darstellt, also
nicht wertneutral in der Geschichte des
Reiches Gottes steht, sondern bereits eine

Stufe auf dem Weg ist, der von Gott
wegführt und die Menschheit den Dämonen

ausliefert. Das Weltreich aber ist
besonders gefährlich als Versuchung: Es ist
nämlich als Entartung ein «täuschender
Widerschein» des Gottesreiches und der
Gottesordnung. «Das Weltreich und die
Weltreiche täuschen sich und andere
durch den Schein des Gottesreiches.»32
Der totale Staat drängt immer auf den
Krieg hin, weil er in falscher Verabsolutierung

seiner Existenz kein anderes
Volk gleichberechtigt neben sich gelten
lassen kann. Aber es gehört zur Erkenntnis,

die sich aus der ganzen Geschichte
herauslesen lässt, dass die Hybris der
Weltreiche zur Katastrophe führt: «(Sie)
sind, oft nach kurzem Glück und Glanz,
dahingestürzt. Gott duldet solche Grössen

nicht.»33
Ragaz stellt im Bibelwerk die historischen

Katastrophen der Weltreiche dar:
die Sintflut, den Untergang der Ägypter
im Roten Meer, den Fall der Reiche der
Assyrier, der Babylonier, der Perser,
Alexanders und am Schluss auch den
Untergang Roms. Das Schicksal der

Weltreiche ist in den beiden Visionen
Daniels klar umrissen. Die vier Tiere
werden besiegt, und der Menschensohn
herrscht; der Koloss auf tönernen Füssen
wird zerstört: «In diesem Bild von den
vier aufeinanderfolgenden Weltreichen
und dem Kommen des Menschensohnes
fasst sich das biblische, im besonderen
das prophetische Bild von der Geschichte

zusammen: Damit schaut. die
Geschichte Israels, sich in ihrem letzten Sinn
verstehend, auf den Menschensohn
aus.»34

Der Gegensatz Christi zu den Weltreichen

wird im Neuen Testament immer
eindeutiger; in der Einleitung zum Band
über die Evangelien heisst es: «Der Koloss

des Weltreiches, dessen Verkörperung

Rom ist, steht auf tönernen Füssen.
Es erscheint am Himmel der Geschichte
das Zeichen des Menschensohnes.»35 Eine

letzte Aktualisierung erfährt dann der
Kampf zwischen dem Reich Gottes und
dem Weltreich im Bild der Offenbarung
vom Tier aus dem Abgrund — in welchem
Ragaz mit den anderen Bibelinterpreten
das Römische Reich erblickt (Offenbarung

13). Es ist für ihn klar, dass man das
Tier aus dem Abgrund nicht nur für
Rom, sondern für jedes kommende
Weltreich - auch das Napoleons, das Hitlers

- nehmen kann: Es ist «der Urtypus
des Weltreiches überhaupt in seinem
Gegensatz zu Christus», man kann «das Tier
als den totalen Staat. deuten, den wir
heute erleben»36. Diese «Erhebung des
totalen Staates gegen Christus» ist zu
allen Zeiten immer wieder gekommen, «in
unseren Tagen aber ist sie vollends die
grosse Offenbarung der Gottlosigkeit -
das Tier aus dem Abgrund - geworden,
wogegen Christus seinen grossen Kampf
aufnehmen muss»37.

c) Die Versuchung des Volkes
Gottes zur Staatlichkeit

Gewiss ist der Kampf für Zion schwer:
Ragaz hat die Bedrohung des Heiligen
Landes durch Hitlers Heere während des
nordafrikanischen Feldzuges mit leiden-

356



schaftlichem Interesse verfolgt und an
Martin Buber, der damals in Jerusalem
wohnte, im Juni 1942 geschrieben: «Die
grössere Gefahr, die sich wieder dem
Heiligen Lande zu nähern scheint, lässt
mich auch wieder mehr an Sie denken.
Aber ich bin recht sicher, dass auch diesmal

das Hakenkreuz von Zion abgewehrt
wird.»38 Das war in den Tagen, als Rommel

Tobruk eingenommen hatte. In dieser

Zeit hat sich Ragaz auf das gewaltige
13. Kapitel der Apokalypse verlassen:
«Das Lamm, das heisst Christus, steht
auf Zion.... Er ist durch das Kreuz zum
Messias und damit das Lamm durch die
Schlachtung zum Löwen geworden. Vor
ihm stürzt das Weltreich, das im Imperium

Romanum seine vollendete Gestalt
gewonnen hat. Vor der in Christus
erschienenen Wahrheit stürzt darum auch
der ganze Götzenzauber des Faschismus
und Nazismus, wie überhaupt, jede Form
des totalen Staates zusammen. Es
geht damit durch die ganze Bibeldeutung
hindurch die Gewissheit vom Sturz der
Weltreiche und absoluten Staaten,
angefangen beim Bericht über die Sintflut und
über den Untergang der Ägypter im Roten

Meer bis hin zur Vision vom Untergang

Roms, des Tieres aus dem
Abgrund. Die Bibel, das Urbilderbuch der
Geschichte, wurde zum Trostbuch in
einer der schrecklichen Phasen der
Weltgeschichte.

Wie aber sollten sich die Jünger Christi
gegenüber solchen Reichen verhalten?
Natürlich ging es in dem politischen
Buch, das die ganze Bibeldeutung
darstellt, nicht vor allem um das Verhalten
des Einzelnen, sondern um das Verhalten

der «Gemeinde Christi», der
Gemeinde des Reiches Gottes, auf die es
Ragaz im Gegensatz zur Kirche ankam.
Die Geschichte der Gemeinde Christi
war vorgebildet in der Geschichte Israels.

Ragaz weist an der Entwicklung dieses

Volkes, besonders im Propheten-
Band, nach, dass das Vertrauen auf den
politischen Weg immer Schiffbruch erlitten

hat: Israel durfte eben nicht ein Volk

wie die anderen Völker werden, durfte
nicht einen Staat bauen und einen König
haben; es durfte nicht mit militärischer
Rüstung und nicht mit Bündnissen
operieren, sondern müsste seinen Standort
allein im Vertrauen auf Gott finden. Das
wird besonders eindrücklich beim Untergang

des Zehnstämmereiches gezeigt,
später auch in der Botschaft Jeremias.
Israel müsste den Widerstand gegen den
totalen Staat des kinderfressenden Moloch

aufnehmen - gezeigt an Elia auf
dem Karmel - und diesem Staatsbegriff
in seinem eigenen Bereich absagen.

Der Untergang Judas und später die
babylonische Gefangenschaft hatten den
Sinn, dass das Volk Gottes von der
Versuchung zur Staatlichkeit befreit wurde
und nur auf Gottes Gerechtigkeit gestellt
war. Darum müsste auch die zelotische
Hoffnung auf ein neues Reich in der
Zeitenwende, in welcher Jesus auftrat, einen
Schiffbruch erleiden. Darum müsste die
Sache Christi sich vom jüdischen Staat
und Volk trennen und hinausgehen unter
die Völker - als Gegenpol zu den immerfort

neu erstehenden und dann wieder
untergehenden Weltreichen - dem
Alexanders, dem der Römer, dem Karls des
Grossen, dem Napoleons, dem Hitlers.
Die Absage an den falschen, dämonischen

Staat der Weltreiche verband sich
mit der Hinweisung auf den Weg des
Leidens und des endgültigen Sieges durch
Jesus Christus. Das gewaltige Thema der
Weltreiche und des Menschensohnes war
ja nicht nur Bibelinterpretation, sondern
stets konkreter Hinweis auf den Weg der
Reich-Gottes-Gemeinde durch jene
Situationen, wo das falsche Absolute auch
die Christen in seinen Bann zu ziehen
versuchte.

2. Die weltgeschichtliche Katastrophe
Ragaz spricht im Bibelwerk viel von
Katastrophen. Der zeitgeschichtliche
Hintergrund, vor dem er sie sieht, ist natürlich

die Erfahrung der europäischen
Geschichte im 20. Jahrhundert. Schon den
Kriegsausbruch von 1914 hat er als Kata-

357



Strophe der europäischen Christenheit
gesehen und gleichermassen anno 1919
die Unfähigkeit, eine echte Friedensordnung

zu schaffen; später die Unfähigkeit,
der Zerstörung der europäisch-christlichen

Welt durch den Faschismus und den
Nationalsozialismus zu entkommen.
Man muss also die Katastrophen der
biblischen Geschichte genau betrachten,
um seine Deutung der europäischen
Situation und ihrer katastrophalen Wendung

zu begreifen.

a) Das Gericht als Gnade

Katastrophe einer Welt - das erste
Beispiel dafür ist die Sintflut, welche Ragaz
im Band über die Urgeschichte schildert.
Ragaz sieht sie ausdrücklich nicht nur als

Naturkatastrophe, sondern als
Geschichtskatastrophe40, vergleichbar mit
der von Augustinus beschriebenen
Katastrophe der antiken Welt. «Solche
Katastrophen sind besonders immer wieder
über die Weltreiche gekommen. Diese
sind, oft nach kurzem Glück und Glänze,
dahingestürzt. Gott duldet solche Grössen

nicht. Es kann. eine ganze Kultur
so weit von Gott abgekommen und auf
den Weg des Todes geraten sein, dass nur
noch ihre Katastrophe die Welt retten
kann - wie wir heute erfahren.» Das
heisst, dass in der Katastrophe ein
Element der Rettung durch Gott liegt: Das
Gericht «soll retten. Gericht heisst,
die Verkehrtheit der Abfalls-Welt so
zurecht richten, dass wieder Gottes
Ordnung zu ihrem Rechte kommt. Denn der
letzte Sinn des Gerichtes ist Gnade.» Ragaz

hebt an der Geschichte der Sintflut
vor allem das Zeichen des Regenbogens
am Ende hervor; und er weist darauf hin,
dass die Katastrophe nicht alles vernichtet:

Die Arche kommt durch, und Jesaja
hat verheissen, dass «ein Rest» des
Gottesvolkes die Katastrophe überlebt.

b) Das Beispiel des babylonischen Exils
in der Geschichte Israels

Eine solche Stelle lässt aufhorchen. Das
ist nicht das, was man als Trost erwartet,

den ein Christ aus der Betrachtung einer
Katastrophe in der biblischen Geschichte
zieht. Man möchte doch erwarten, dass

er sich an einem anderen Verständnis
aufrichtet: Die Katastrophe geht wieder
vorbei und ist nicht das letzte Wort. So
würde er in die Katastrophe des
Nationalsozialismus und des Weltkrieges
allenfalls die Zuversicht aus der Sintflut
hineinnehmen, dass es einen Weg durch
die Fluten hindurch gibt und dass e,in
Rest des Gottesvolkes gerettet wird —

gleichsam eine defensive Auffassung von
der Katastrophe. Aber Ragaz sieht den
Sinn der Katastrophe in einer viel positiveren,

fast aggressiven Richtung: Das
Gericht muss eine Welt des Abfalls «zu-
rechtrichten», das heisst: Falsches beseitigen.

Die Katastrophe ist ein Gericht
Gottes zum Aufräumen. Die Propheten
hatten im Gericht über Israel die positive
Hand Gottes zu sehen: «Vor allem gilt
es, Gott in den grossen Wendungen der
Geschichte, und besonders in ihren
Katastrophen, zu verstehen. An solchen
Wendungen. tritt der Prophet auf.
Er sieht Gott, wo andere ihn nicht sehen.

Er sieht Gott an den unerwartetsten
Stellen.»41

Und so sieht Ragaz denn auch in der
grössten Katastrophe der Geschichte
Israels, in der Wegführung ins babylonische

Exil, einen Sinn, der nur in der
Fortsetzung der Linie der prophetischen
Verkündigung begriffen werden kann:
«Zum ersten: Israel ist nun den Staat
wieder los. Sodann, was noch wichtiger

ist: Israel ist auf diesem Wege
überhaupt mit der Völkerwelt. in die
Berührung gekommen, die seiner letzten
Bestimmung entspricht. Der zweite
grosse Gewinn der Katastrophe aber ist:
Israel ist nun Baal los.»42 Damit führt die
Katastrophe Israels gerade um ihrer
negativen Wirkung, ihrer Aufräumungsarbeit

willen, zu einer klaren Herausarbeitung

der Reichgotteslinie: «Diese
doppelte Entwicklung. ist endgültig die
zum Reiche der Gerechtigkeit, zu Zion
und zum Messias hin.» Die Betrachtung

358



der Katastrophe lehrt also nicht nur, dass
Weltreiche untergehen und dass ein Rest
des Volkes Gottes durch die Sintflut
hindurchkommt, sondern auch, dass das
radikale Durchgreifen im Gericht gewisse
Optionen definitiv ausschaltet und Platz
schafft für eine, wie Ragaz gerne sagt,
« erweiterte Gotteserkenntnis»43.

c) Die Katastrophe als notwendige Stufe
des Reiches Gottes

Also eine Zuversicht, die weiter geht als
die Hoffnung, dass Gott seine Herde
hindurchtragen werde, eine Sicherheit, dass
das Gericht dem Reich Gottes dient. Im
September 1939 schrieb Ragaz an
Buber: «Nun ist also Krieg! So, wie er nun
gekommen ist, sehe ich darüber doch
auch grosse Verheissung - trotz allem
und wegen allem. »44 Er schrieb das, als er
mit dem Prophetenband beschäftigt war.
Zwei Monate später: «Ich bin im Ganzen
recht zuversichtlich und meine, dass

grosse und grösste Dinge im Kommen
seien.»45 Es muss, nach Ragaz, in Epochen

des Gerichtes eine Sicht Platz greifen,

die stärker in die Zukunft blickt als
in gewöhnlichen Zeiten: «Es gibt Zeiten,
wo der Blick mehr, mit dem lebendigen
Gott, in die Zukunft gehen muss. Das
wird. mehr in Perioden des Chaos der
Fall sein, mehr in der Katastrophe,
auch das Apokalyptische kann aus dem
Heiligen Geiste stammen.»46 Und so
wird denn auch in der Offenbarung das
Gericht ausgelegt: Nachdem die sieben
Sendschreiben gezeigt haben, dass die
christliche Gemeinde gerichtsreif ist,
heisst es von den grossen Katastrophenbildern

der Offenbarung: «Die Katastrophe,

die wir auch Krise nennen können,
ist es vor allem, die das Gericht vollzieht,
aber auch die Verheissung erfüllt. Sie
stürzt, was Gott im Wege steht, und öffnet

den Weg in das Neuland Gottes.
Die Krise der Welt wird zum Hervortreten

Gottes.»47
In einem der letzten Kapitel des

Gesamtwerkes wird Gottes Plan gezeigt, der
sich durch das Mittel der Katastrophe

vollzieht. Das Tausendjährige Reich
(Offenbarung 20) zeigt ein Urprinzip der
Geschichte, das zum Kommen des Reiches

Gottes gehört. «Es ist die Tatsache,
dass mitten durch das grosse Gericht, das
der Vollendung des Reiches Gottes
vorausgeht und das nicht bloss ein einmaliges

ist, auch eine Erfüllung der Verheissung

geht; dass dem grossen Nein Gottes
das noch grössere Ja entspricht, dass der
Zerstörung des Weltreiches der Aufbau
des Gottesreiches parallel läuft.»48

Ragaz hat also den Zweiten Weltkrieg
nicht nur deshalb mit Zuversicht durchlebt,

weil er an den Sturz der übermütigen

Weltreiche glaubte, sondern auch,
weil er die Katastrophe, das Gericht, als
notwendige Stufe des Reiches Gottes
sah.

3. Die Hoffnung in der Zeitgeschichte
Ragaz sieht also die Katastrophe als eine
notwendige Sache an, als ein «Aufräumen»

einer gottentfremdeten Welt, darin

einbegriffen ein Gericht über ein
falsches Christentum. Eine solche Auffassung

könnte ja auch pessimistisch sein:
Es geschieht der Welt recht, und wir wollen

das Gericht tapfer ertragen. «Impavi-
dum ferient ruinae - die zusammenstürzenden

Mauern werden mich als einen
Ungebeugten treffen», wie ein alter
Römer in der Zeitenwende ausgerufen hat.

a) Der neue Bund nach der Sintflut
Eine solche Auffassung der Katastrophe,
des Gerichts, hat aber die Bibel nicht,
und Ragaz sagt schon beim ersten
Gericht, bei der Sintflut: «Der letzte Sinn
des Gerichtes ist Gnade.»49 Die Gnade
erweist sich aber nicht darin, dass das
Gericht aufgehalten wird — nein, es muss
sein Werk des Aufräumens getan werden

-, sondern sie erweist sich darin, dass ein
Rest durch die Katastrophe hindurchkommt.

Ragaz tröstet sich zunächst daran,

«dass die Katastrophe nie alles
vernichtet, es bleibt ein Rest übrig, der das
Beste der Vergangenheit in die Zukunft
hinüberträgt. Der Ausdruck ,Rest'

359



stammt aus der Geschichte Israels. Das,
was durch die Propheten geschaffen worden

ist, überdauert den Untergang des
Volkes durch Babylon und ermöglicht
seine spätere Fortsetzung, diese aber die
Fortsetzung nach dem zweiten Untergang

durch Rom, wobei vollends das
Christentum die noch gewaltigere
Fortsetzung Israels bildet.... Es ist auch das
eine ganz allgemeine Ordnung. im
Leben des Individuums wie in dem der
Geschichte. Das ist es, was das Symbol der
Arche ausdrückt.»50

Man darf das nicht allzu statisch
verstehen: Die Katastrophe wird nicht nur
überdauert, ohne dass die Botschaft und
die Gemeinde des Reiches Gottes
untergehen, sondern es steht nachher eine
neue, erweiterte Gotteserkenntnis da.
Nach der Sintflut wird ein neuer Bund
geschlossen, und dieser ist äusserst
bedeutsam, weil im neuen Bund der Genuss
des Blutes verboten wird. «Die
Ehrfurcht vor dem Leben. wird zum
Grundelement einer neuen Welt.. Die
Heiligkeit des Menschen wird zum
Grundelement aller Sittlichkeit, zum Grundrecht

des einzelnen Menschen und zum
Grundstein aller echten
Gemeinschaft.»51 Nach der Katastrophe Judas,
nach der Wegführung in die babylonische

Gefangenschaft, hält Jeremia an der
gleichen Hoffnung fest: «Er weiss, dass
es für Israel, wenn es nur Gott recht
versteht, eine Auferstehung gibt - eine
Auferstehung herrlichster Art zu einem Neuen

Bund.»
Das Stichwort des neuen Bundes wird

als Verwirklichung des Zusammenlebens
der Menschen mit Christus im Reich
Gottes geschildert: «Ich lege mein Gesetz

in ihr Inneres und schreibe es ihnen
ins Herz. fürderhin sollen sie nicht
mehr einer den anderen belehren:
Erkenne den Herrn! Denn sie werden mich
allesamt erkennen» (Jeremia 31). Das
deutet Ragaz in einer Umschreibung, die
zeigt, dass er im neuen Bund die
Verwirklichung der Botschaft vom Reiche
Gottes sieht: «Dieses grosse Wort ist der

erste Ausdruck jener Unmittelbarkeit zu
Gott, die wir das allgemeine Priestertum
nennen. Es ist das Recht des Laientums

und der Demokratie im Verhältnis
zu Gott und damit auch die tiefste
Begründung aller andern Demokratie.»52
Der Weg zum neuen Bund aber führt
durch die Katastrophe.

b) Das Symbol der Stadt Gottes
Wie nun die gewaltigen Bilder der
Apokalypse zeitgeschichtlich untermalt und
mit Farbe versehen werden, kann ich
jetzt nicht mehr zeigen; Ragaz vergleicht
dort die Katastrophe der antiken Welt
und des Römischen Reiches mit der
Katastrophe Europas und seiner Religion.
Aber man muss es ganz ernst nehmen,
dass Ragaz seine Erklärung der Offenbarung

in den letzten Jahren seines Lebens,
möglicherweise im Sommer 1943,
geschrieben hat — also wohl bereits nach der
Katastrophe von Stalingrad im Februar
1943. In einer solchen Stimmung könnte
das Wort zum Lamm auf Zion (Offenbarung

14,l)53 gesprochen sein: «Das
Lamm, das heisst Christus, steht auf
Zion. Vor der in Christus erschienenen

Wahrheit stürzt. der ganze
Götzenzauber des Faschismus und Nazismus,

wie überhaupt jede Form des totalen

Staates zusammen.»
Und wiederum nach der Katastrophe,

ausgehend vom heiligen «Rest» der
144 000 Zeugen, deutet er das «neue
Lied» von Offenbarung 14,3, das das
Thema des neuen Bundes aufnimmt. Alles

endet im Symbol von der Gottesstadt,
«der Civitas Dei, wie es nach Johannes
ein Augustinus, ein Savonarola, ein Calvin,

aber auch ein Gregor der Siebente,
ein Wickleff, ein Hus, ein Cromwell und
Masaryk, und dann wieder ein Blumhardt

und immer neue Menschen und
Bewegungen vor und nach ihnen gesehen
haben»54. Diese Vision einer neuen
Welt, die am Ende der Katastrophe
steht, wird nicht «aufhören, die Welt zu
bewegen, bis es als echtes Reich Christi
seine Erfüllung gefunden haben wird».55

360



Die Katastrophe geht nicht nur
vorüber - das wäre eine zu kleine Hoffnung

—, sondern sie schafft eine erweiterte
Gotteserkenntnis, die Grundlagen für

einen neuen Bund und eines Tages den
Raum für das vollendete Reich Gottes.

Schlussbemerkung
über Barth und Ragaz oder die Einheit
der Blumhardt-Bewegung
Ich habe zu zeigen versucht, wie das
Bibelwerk entstanden ist und wie es dem
Christen Leonhard Ragaz half, das
Weltgeschehen in der Zeit Hitlers und des
Zweiten Weltkrieges zu ertragen und
darin sogar noch ein Zeugnis der Hoffnung

abzulegen. Es war aber zugleich
auch ein Testament, indem es das ganze
Denken des religiösen Sozialismus zu-
sammenfasst - vor allem in den Schriften
des «Bibelkatechismus».

Was aber hat es für den Verfasser selber

bedeutet? Ich meine, ein grosses
Geschenk Gottes, das ihm noch gegeben
wurde, nachdem er jahrzehntelang nicht
dazu gekommen war und sich in den ihm
verordneten Kämpfen verzehrt hatte.

Ich habe kürzlich das Vorwort wieder
einmal gelesen, das Ragaz dem ganzen
Werk voranstellt. Dabei habe ich den
Schluss mit ganz anderen Augen gelesen
als bisher. Ragaz schreibt: «Welches der
unmittelbare Erfolg dieses Versuches
und wie stark er sein wird, ist sehr ungewiss,

der Schreibende macht sich darüber
keine Illusionen. Aber es ist eine starke
Empfindung: ,Dieses Buch ist da! Diese
Art, die Bibel zu verstehen, ist
ausgesprochen! Das kann nicht ganz ignoriert
werden!' Und dafür ist er voll Dank
gegen Gott, voll Dank auch dafür, dass er
ihm in den Tagen des Alters noch Zeit
und Kraft für dieses Werk geschenkt hat,
das seiner Ehre dienen will.»56 Soweit
der letzte Absatz im Vorwort.

«Dieses Buch ist da!»—das hat mich an
das Vorwort des Römerbriefs von Karl
Barth in der ersten Auflage erinnert:
«Dieses Buch kann warten.» In beiden
Äusserungen aus Vorworten von wichti¬

gen Werken kommt ein Verständnis der
dem Autor von Gott anvertrauten
Botschaft zum Ausdruck, das man hervorheben

muss. Ich sehe darin die Einheit der
Blumhardt-Bewegung, die uns in den
letzten Jahren immer klarer geworden
ist. Von diesem Gesichtspunkt her
betrachtet, könnte man eine Entsprechung
zwischen der monumentalen kirchlichen
Dogmatik und dem Bibelwerk Ragazens
sehen - beide stellen eine Summe des
neuen Verständnisses des Evangeliums
dar, die ein von Blumhardt berührter
Mann am Ende seines Lebens formuliert
hat. Barth hat die seine den Theologiestudenten,

Ragaz die seine den Hörern
im Gartenhof vorgetragen, sie gehören
also in einen ganz bestimmten Raum von
Gesinnungsgenossen, bei Barth in den
der neu verstandenen Kirche, bei Ragaz
in den der immer gesuchten Gemeinde,
mit spezieller Ausrichtung auf das Proletariat.

Beide, Barth und Ragaz, haben
empfunden, dass sie sich am Ende wieder
genähert hätten; dass diese Konvergenz der
späten Jahre sich aber auch in parallelen
Grosswerken äussern würde, haben sie
beide wohl kaum erkannt. Denn die
Entsprechungen gehen wirklich über das
rein Formale hinaus —wie es bei Barth eine

Ethik der Schöpfung, eine Ethik der
Erlösung und eine Ethik des Heiligen
Geistes gibt, so bei Ragaz die Abschnitte
über das Gebot Moses, über die Ethik
des Evangeliums und über das Verhalten
der christlichen Gemeinde zur Zeit der
Wiederkunft. Solche Symmetrien lassen
sich auch sonst finden. Es wäre eine
reizvolle Aufgabe, sie aufzuzeigen, denn die
beiden Grosswerke sind ja nicht ohne
Verbindung zueinander entstanden,
sondern Ragaz las Barth, und er hat ihm im
letzten Lebensjahr noch geschrieben und
ihm seine freudige Zustimmung zu einem
Abschnitt der kirchlichen Dogmatik
mitgeteilt; Barth aber las das Bibelwerk,
während er an der Dogmatik arbeitete.
Diese letzte Begegnung der beiden
Antipoden zeugt aber doch wohl ein weiteres

361



Mal von der Einheit der Blumhardt-Bewegung

und bietet Gewähr, dass das
Bibelwerk auch in Zukunft wieder seine
Leser finden wird.

Anmerkungen
1 Der «Bibelkatechismus»

1. Falsche Übersetzungen der Bibel von weit- und
reichsgeschichtlicher Bedeutung, Neue Wege
1937/1938; zusammen mit dem unter Anm. 2

genannten Aufsatz 1941 als Broschüre
veröffentlicht.

2. Sollen und können wir die Bibel lesen, und wie?
Vortrag 1938, NW 1940, zusammen mit Nummer

1 als Broschüre 1941.
3. Das Unservater. Von der Revolution der Bi¬

bel I, NW 1942. Broschüre 1942.
4. Die Zehn Gebote. Von der Revolution der Bi¬

bel II, NW 1943. Broschüre 1943.
5. Die Gleichnisse Jesu, 1944.
6. Die Bergpredigt Jesu, 1945.
7. Das Reich Gottes in der Bibel. NW 1948.

- Zum Bibelkatechismus steht in naher Beziehung:

Die Botschaft vom Reiche Gottes. Ein
Katechismus für Erwachsene, Bern 1942.

2 Das Bibelwerk im engeren Sinne
(«Die Bibel — eine Deutung»):
1. Band I: Die Urgeschichte, 1947.
2. Bandii: Moses, 1947.
3. Band III: Die Geschichte Israels, 1948.
4. Band IV: Die Propheten, 1948.
5. Band V: Jesus, 1949.
6. Band VI: Die Apostel, 1950.
7. Band VII: Johannes - Evangelium und

Offenbarung, 1950.

- Zum Bibelwerk im engeren Sinne steht in naher
Beziehung: Die Geschichte der Sache Christi,
1945.
3 Die Bibel - eine Deutung, Bd. I, S. 8.
4 Eine ausführlichere Darstellung findet sich in:
M. Mattmüller, Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz

in seinem biographischen und zeitgeschichtlichen

Zusammenhang, in: Der Aufbau, 1982,
Nr. 23-25.

5 Sollen und können wir die Bibel lesen, und wie?
S. 14.
" Mein Weg, Bd. 1, Zürich 1952, S. 161 f.
7 Ebenda, S. 231.
8 Sollen und können. (wie oben, Anm. 5),

S. 29f.

9 Die Geschichte dieses pädagogischen Versuchs
ist leider noch nicht geschrieben.
1(1 Neue Wege 1933, Oktober, S. 495.
11 Mein Weg, Bd. II, S. 340.
12 Später als Anfang der Broschüre «Sollen und
können. .» (wie Anm. 5) wieder abgedruckt.
13 Neue Wege 1938, November, S. 490ff.
14 Die Bibel - eine Deutung, Bd. I, S. 9.
15 Die Gleichnisse Jesu, S. 10.
16 Das Unservater, S. 3.
17 Die Bibel - eine Deutung, Bd. I, S. 11.
18 Sollen und können wir die Bibel lesen, und wie?
19 An L. Levy, 1942 November 11.
2(1 An L. Levy, 1942 Dezember 24.
21 An L. Levy, 1943 November 19.
22 An A. Böhler, 1943 Dezember 21.
21 Die Bibel - eine Deutung, Bd. I, S. 8.
24 Neue Wege 1939, Juli-August, S. 297.
25 Ebenda, S. 299.
26 Die Bibel - eine Deutung, Bd. Ill, S. 73.
27 Ebenda, Bd. I, S. 54.
28 Ebenda.
29 Ebenda, S. 168.
1(1 Ebenda, S. 170.
11 Ebenda, S. 170f.
12 Ebenda, S. 172.
" Ebenda, S. 176-177.
14 Die Bibel - eine Deutung, Bd. IV, S. 104.
w Die Bibel -eine Deutung, Bd. V, S. 10.
36 Ebenda, Bd. VII, S. 227.
" Ebenda, Bd. VII, S. 229.
38 Martin Buber, Briefwechsel, Bd. Ill, S. 62.
39 Die Bibel - eine Deutung, Bd. VII, S. 230.
4» Ebenda, Bd. I, S. 176.
41 Ebenda, Bd. IV, S. 21.
42 Ebenda, S. 65f.
« Ebenda, S. 21.
44 Buber-Briefwechsel, Bd. Ill, S. 29.
45 Ebenda, S. 33.
4(1 Die Bibel - eine Deutung, Bd. VII, S. 188.
47 Ebenda, S. 207.
48 Ebenda, S. 242f.
49 Ebenda, Bd. I, S. 177.
5» Ebenda, S. 177f.
51 Ebenda, S. 178.
52 Ebenda, Bd. IV, S. 62.
¦" Ebenda, Bd. VII, S. 230.
s4 Ebenda, S. 253f.
55 Ebenda, S. 254.
56 Ebenda, Bd. I, S. 12.

362


	Die Bibel als politisches Buch - das Bibelwerk des späten Ragaz : zum Gedenken an Jakob Ragaz (1903-1985)

