
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 12: Zum 40. Todestag von Leonhard Ragaz

Artikel: Friede auf Erden : Ehre sei Gott in der Höhe und Friede auf Erden unter
Menschen des Wohlgefallens (Lukas 2, 14) ; Und das Wort ward
Fleisch (Evangelium Johannis 1, 14)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leonhard Ragaz

Friede auf Erden

Ehre sei Gott in der Höhe und Friede auf
Erden unter Menschen des Wohlgefallens.

Lukas 2, 14

Und das Wort ward Fleisch.
Evangelium Johannis 1, 14

Geringschätzung
des Friedensauftrags durch Politik
und Theologie
Es gab eine Zeit, wo es dem Schreibenden

ein Anliegen war, energisch dagegen
Front zu machen, dass im Weihnachtsevangelium

das «Friede auf Erden» fast
allein betont werde. Damals war das eine
konventionelle Sache. Das «Friede auf
Erden» war das selbstverständliche
Weihnachtsthema der politischen
Zeitungen (dem freilich ein paar Tage nach
Weihnachten das Tableau der militärischen

Rangerhöhungen folgte), es war
das aber meistens auch für die Kanzel.
Und es bedeutete auf diese Weise eine
Verflachung und Verarmung der
Weihnachtsbotschaft. Demgegenüber war es
dem Schreibenden wichtig, dass deren
tieferer und umfassenderer Sinn, wieder
zur Geltung komme, das, was das Dogma
die Menschwerdung Gottes nennt und
was im Evangelium Johannis in der
gewaltigen Mittelpunktslosung
ausgedrückt ist: «Und das Wort ward Fleisch.»
Das war damals notwendig.

Heute ist das Gegenteil notwendig.
Heute muss betont werden, dass das
«Friede aufErden» im Weihnachtsevangelium

steht, und zwar nicht bloss am
Rande, sondern im Zentrum.

Denn das «Friede auf Erden» ist aus
der Mode gekommen. Den Politikern,

den sozialistischen wie den bürgerlichen,
die bei uns meistens auch Militärs sind,
ist die grundsätzliche Friedenslosung
(und nur um diese handelt es sich - gegen
einen Frieden nach dem Kriege haben
bloss Kriegsgewinnler aller Art, militärische

und nichtmilitärische, etwas
einzuwenden) eine Verlegenheit; sie stört ihre
Zirkel; sie scheint ihnen das zu gefährden,

was sie Landesverteidigung nennen
und wobei sie ausschliesslich an die
militärische denken. Aber auch den Theologen

und den Frömmigkeitskreisen liegt
das Wort vom Frieden nicht. Es ist ihnen
zu wenig theologisch, zu wenig tiefsinnig,
fast möchte ich sagen, zu wenig verdreht,
nämlich zu einfach. Sie sind an Anderes
gewöhnt, Komplizierteres, Religiöseres,
Theologischeres. Das Friedensthema ist
nicht salonfähig. Das überlässt man den
Religiös-Sozialen. Es ist für seriöse
Theologen und Kirchenmänner zu
oberflächlich, zu weltlich, zu politisch, zu
plebejisch; damit wird keiner, der etwas auf
sich hält, sich kompromittieren,
gelegentlich auch nicht, weil man sich damit
engagierte und gar in Konflikt mit den
Mächten des Bestehenden käme, was
alles bei theologischem Tiefsinn und
theologischen Verrenkungen ja nicht der Fall
ist.

So werden heute die Friedensverheis-
sung und der Friedensauftrag Gottes
durch die Theologen und die Frommen
geringgeschätzt. Die von ihnen
beherrschten Synoden der Kirche finden
für alle möglichen und unmöglichen
Bagatellen Zeit zu allergründlichster Beratung,

aber die Friedensfrage, wenn sie
doch etwa auftaucht, halten sie von ihrer

341



Traktandenliste solang als möglich fern
und betrachten es als etwas Grosses,
wenn sie am Schlüsse einer Tagung betonen

dürfen, Kirche und Armee stünden
gut miteinander -worüber sich vielleicht
doch Christen der ersten Jahrhunderte
etwas wundern würden.

Das Schlagwort
vom «oberflächlichen Pazifismus»

Aber wie kann man es denn zustande
bringen, der einfachen und massiven
Tatsache aus dem Wege zu gehen, dass
der Friede nun eben doch im Mittelpunkt
des Alten Testamentes (man denke bloss
an Jesaja 2,9 und 11, und Micha 4), aber
ganz besonders des Neuen, und hier wieder

vor allem der Weihnachtsbotschaft,
steht?

Es gibt dafür allerlei Wege. Zwei wollen

wir diesmal ins Auge fassen.
Einmal: Man wirft der Friedenssache,

die man in das Wort «Pazifismus» presst,
Oberflächlichkeit vor. «Ein oberflächlicher

Pazifismus» - das ist ja das übliche
Schlagwort. Daraus entwickelt sich ohne
weiteres die These: «Pazifismus ist
überhaupt oberflächlich», während
kriegstheologischer Pseudotiefsinn immer wieder

imponiert.
Wie steht es mit diesem Vorwurf?
Man darf darauf ruhig antworten und

muss es heute tun: Er ist eine Verleumdung,

die man wohl am besten eine Lüge
nennt. Eine Lüge ist er, weil nicht einer,
der dieses Stichwort vom oberflächlichen
Pazifismus braucht, die Geschichte der
Friedensbewegung wirklich kennt oder
sich auch nur ein wenig Mühe gegeben
hat, sie kennenzulernen. Namentlich ist
es eine Verleumdung, welche man eine
Lüge nennen muss, dass die Friedensbewegung

nicht auf Gott und auf Christus
gegründet gewesen sei. Waren etwa Tolstoi,

Blumhardt (der ein energischer
«Pazifist» war) oder auch Wilson — um
nur diese Grossen zu nennen — Ungläubige?

Gehen nicht auf den einen Tolstoi,
was man auch sonst gegen ihn einwenden
mag, als Jünger Christi Dutzende, ja

Hunderte von Frommen und Theologen?

Ist nicht für den Frieden von den
besten und gottverbundensten Männern
und Frauen gebetet und gerungen
worden? Sind nicht für die Sache des Friedens

gewaltige Opfer gebracht worden?
Hat sie nicht Scharen von edelsten
Märtyrern auf den Plan gerufen? Wo aber
waren damals die Märtyrer der Theologie

und Frömmigkeit zu sehen?
Gewiss hat auch die Friedensbewegung,

wie jede andere Bewegung dieser
Art, nicht nur ihre Tiefe, sondern auch
ihre flachen Stellen gehabt und wird sie
immer haben. Wie auch jede Theologie,
die auch in Flachköpfen flach wird. Wie
schon das Urchristentum. Wie besonders
jene Sache, auf welche eine gewisse
Moderichtung der Theologie sich so stark
beruft, auch gegen die Friedenssache: die
Reformation. Hat sie nicht auch ihre
flachen Stellen? Ich bin, ohne im übrigen
die Proportionen zu verkennen, so kühn,
zu erklären, dass in einem Punkte die
Friedensbewegung jedenfalls viel göttlicher

war als die Reformationsbewegung:
Kein Wissender und Ehrlicher kann
leugnen, dass diese einen nicht kleinen
Teil ihres Erfolges von dem Umstand
empfing, dass sie den Mächtigen allerlei
Vorteile eintrug, die Güter und die
Herrschaften der Kirche, dem Volke die
Abschüttelung des Zehnten und den Geistlichen

und Mönchen - die Ehe. Wo gibt es
in der grundsätzlichen Friedensbewegung

(und nur um diese handelt es sich,
das sei nochmals betont) etwas Ähnliches?

Und doch ist die Reformation eine
grosse und heilige Sache.

Es ist also nichts mit diesem Vorwurf
gegen die Friedenssache. Wohl aber
muss der Stiel umgekehrt werden. Wir
fragen: Wo sind denn Kirche und Theologie

geblieben, wenn es sich um die
Sache des Friedens handelte, die auch sie
nicht aus der Sache Christi entfernen
können? Warum haben denn sie nicht für
nötige Tiefe gesorgt?

Die Antwort ist einfach und grob, von
göttlicher Einfachheit und Grobheit:

342



weil sie in dieser Sache Christus verraten
haben, wie sie es heute von neuem tun.
Das ist die nackte Wahrheit. Wenn sie
diese nicht erkennen und anerkennen
wollen, so tut das in steigendem Masse
das allgemeine Christenvolk, und es wird
ein Tag kommen, wo diese Tatsache,
brennend klar geworden, ein Hauptstück
des Gerichtes sein wird, das über diese
Art von Christentum hereinbricht. Nicht
die Friedenssache trägt, wegen ihrer
vorgeblichen Oberflächlichkeit, besonders
aber wegen ihres Mangels an Gründung
im Glauben an Gott und Christus, die
wesentliche Schuld am Weltkrieg und an
der Welthölle, sondern die Kirche, die
Theologie und die Frömmigkeit. Weil sie
mit aller ihrer Tiefe und all ihrer Gründung

in Gottes Wort von Christus zur
Welt und ihrem Fürsten abgefallen sind.

Das ist die Wahrheit. Sie muss deutlich
und grob gesagt werden. Und wenn wir
sie nicht sagen, so werden die Steine sie
schreien - zum Beispiel die Trümmer der
von dem falschen Himmel her, in dem
nicht «Gerechtigkeit wohnt» (vgl. 2.
Petrusbrief 3,13), zerstörten Städte und -
Kirchen.

Verfälschung des
Weihnachtsevangeliums:

Seelenfriede statt Weltfriede
Aber es gibt noch einen zweiten Weg, auf
dem das landesübliche Christentum,
diesmal mehr in der Gestalt der
Frömmigkeit, der Wahrheit dieser Sache
ausweicht. Es ist ein auch sonst sehr begangener

Weg, nämlich die Flucht vor Gott
und Christus in die Bibel.

Es entsteht nämlich die Frage, wie es
denn überhaupt möglich ist, dem grossen
Thema oder der grossen Frage Gottes,
die in der Kriegs- und Friedenssache der
Kirche und dem Christentum gestellt ist,
auszuweichen und zu entfliehen, wenn es
doch gerade in der Weihnachtsbotschaft
heisst: «Friede aufErden!»

Die Antwort lautet: Dagegen gibt es
eine bewährte Hilfe, die Auslegung.Man
legt dieses klare Wort so aus, dass mit

diesem Frieden nicht der Völkerfriede,
sondern bloss der Seelenfriede gemeint
sei, nicht der Friede, der aus Gottes heiligem

Recht auf die ganze Erde kommt,
sondern nur der Friede, der aus der
«Rechtfertigung durch den Glauben
allein» dem einzelnen Gläubigen und
Frommen privatim zufliesst. Wobei man
etwa den Völkerfrieden, weil er doch
nicht so leicht aus dem Evangelium eska-
motiert werden kann, ins Eschatologische

(wie man heute gern sagt)
hinausschiebt, sich etwa auf Matthäus 24 und
die Parallelstellen beruft. Erst nach der
Wiederkunft Christi und dem jüngsten
Gericht werde es Völkerfrieden geben
und sich Jesaja 2,9,11, oder Micha 4,
erfüllen. Vorher aber, bis das Reich Gottes
gekommen sei, müsse es Krieg und
Kriegsgeschrei geben (vgl. Matthäus
24,6).

Was ist davon zu sagen?
Dass das eine Fälschung ist — das ist zu

sagen.
Was die Weihnachtsbotschaft der Engel

betrifft, so liegt diese Fälschung auf
der Hand. Es heisst doch ausdrücklich
«Friede auf Erden» und nicht «in den
Herzen». Und wenn man dazunimmt,
was im Lobgesang der Maria (Lukas I,
46-55) steht, so ist es vollends klar, dass
Weihnachten eine neue Welt und Gestalt
der Welt meint, nicht bloss eine neue
Seelenstimmung, dass es eine Revolution
der Völkerordnung im Auge hat, nicht
bloss eine in den Herzen der Einzelnen.
Wobei ja auch schwer zu sagen wäre, wie
sich Seelenfriede des einzelnen Jüngers
Christi mit Teilnahme an Luftbombarde-
menten und «Hölle aufErden» (so müsste

es ja heissen) oder auch nur mit der
Lektüre der Berichte über die Zerstörung

von Rotterdam, Warschau,
Belgrad, London, Hamburg, Berlin, Leipzig
vereinbaren liesse. Diese Auslegung, die
eine Umdeutung ist, bedeutet tatsächlich
die Fälschung des Evangeliums an einem
zentralen Punkte. Das ist so klar wie der
Tag.

Nichts kann für die Verhältnisse einer

343



gewissen Frömmigkeit zur Bibel bezeichnender

sein als diese Verfälschung des
Weihnachtsevangeliums. Da ist die Bibel
ihr drittes Wort. Da wimmelt es nur so
von Bibelsprüchen, Bibelkursen,
Bibelschriften, aber wenn die Bibel einmal
deutlich gegen das verstösst, was die Welt
heilig hält, gegen jene Welt, die auch den
Frommen zuerst kommt, da wird sie
durch eine Auslegung im Sinne der Welt
zum Schweigen gebracht oder zu
falschem Zeugnis vergewaltigt. Man sieht,
was der Sachverhalt ist: Nicht soll die
Welt sich nach der Bibel richten, sondern
die Bibel nach der Welt. So hält es die
grosse Mehrheit der offiziellen Christen.

Ähnliches gilt von der Hinausschiebung

des Friedens ins Eschatologische, in
die Zeit nach der Wiederkunft Christi
oder der Vollendung des Reiches Gottes.
Der Sinn von Matthäus 24 wie des ganzen

Neuen Testamentes ist völlig klar:
Mit Jesus Christus kommt das Reich
Gottes auf die Erde. Es tilgt auch den
Krieg aus, es bringt den Frieden. Wo es
waltet, da ist Friede. Seine Gemeinde,
die Gemeinde Christi, weiss nichts von
Krieg. Es ist ein unmöglicher Gedanke,
der auch bei Matthäus 24 niemals in Frage

kommt, dass sie selbst Krieg mitmachte.
Sie hat den Frieden zu verkündigen

und zu verwirklichen und damit der Welt
entgegenzutreten. So hat sie es gehalten,
solange Christus in ursprünglicher Kraft
noch in ihr waltete; so hat sie es immer
gehalten, so oft diese Kraft Christi in
Personen und Bewegungen neu in ihr
aufbrach. Wer den Frieden verleugnet, der
verleugnet Christus. Wer irgendwie den
Krieg verteidigt, der verrät Christus. Das
Weihnachtsevangelium ist nicht bloss am
Rande, sondern im Zentrum ein Evangelium

des Friedens, und zwar nicht bloss
des Seelenfriedens, sondern vor allem
des Weltfriedens. Nur eine schwere
Verfälschung kann das leugnen, nur eine

grosse christliche Lüge kann ihm ausweichen.

Das muss heute mit äusserster
Schärfe gesagt sein; das sagt heute im
Donner seines Gerichtes Gott selbst.

Der Friede als eine Sache
der Ehre Gottes
Das wird aber vollends klar, wenn wir
uns nun der Weihnachtsbotschaft der
Engel in ihrem ganzen Wortlaut zuwenden.

Hier ist nun ein Punkt von zentraler
und entscheidender Bedeutung. Es
heisst: «Ehre sei Gott in der Höhe und
Friede auf Erden unter Menschen des

Wohlgefallens.» Der Zusammenhang des
Sinnes dieser Worte ist ganz offenbar
der: «Aus der Ehre Gottes entsteht unter
den Menschen, die Gott die Ehre geben,
mit Notwendigkeit der Friede auf Erden.
Die Ehre Gottes steigt mit Christus auf
die Erde herunter und wird Friede unter
den Menschen.»

Damit ist der tiefste und höchste
Grund des Friedens, das Wesen des Friedens

und das Recht des Friedens, in
wunderbarer Klarheit und Einfachheit und in
wunderbarer Herrlichkeit offenbart: Der
Friede ist eine Sache der Ehre Gottes.

Das ist negativ und positiv betrachtet
die Wahrheit.

Negativ: Kann es etwas geben, was
stärker der Ehre Gottes widerspricht als
der Krieg und alles, was mit dem Krieg
zusammenhängt? Der Krieg ist die grosse

Zerstörung und Schändung der Schöpfung

Gottes. Er ist vor allem die Zerstörung

und Schändung dessen, was die
Krone der Schöpfung darstellt, des
göttlichen Ebenbildes im Menschen. Er ist
die Zerstörung und Schändung des
Zentralheiligtums Gottes, gerade auch nach
der Bibel, des Lebens. Das Blutvergiessen

ist der Greuel der Greuel vor Gott.
In dem nach der Sintflut zwischen Gott
und Noah, dem Vertreter der Menschheit,

geschlossenen Bunde wird darum
vor allem das Vergiessen des Menschenblutes

verboten (vgl. 1. Moses 9, 1-17).
Der Krieg ist Verkörperung der Gewalt,
vor Gott aber gilt das Recht- das Recht,
das jedes Geschöpf und jede Schöpfung
von ihm hat; darum ist Gewalt gegen
Gott. Darum ist jedes Gewehr und jede
Uniform - ob man sie nun noch für not-

344



wendig halte oder nicht -in diesem Sinne
eine Beleidigung der Ehre Gottes. Darum

ist die Weltzerstörung des totalen
Krieges, die wir heute erleben, eine
Offenbarung nicht der Herrschaft und Ehre
Gottes, sondern der Herrschaft und Ehre
Satans. Darum hebt das Reich Gottes,
das sich im Reiche Christi vollendet, den
Krieg auf. Darum ist Gott, ist Christus
der Friede.

Damit sind wir zu der positiven Seite
der Wahrheit gelangt. Die Ehre Gottes
schafft den Frieden. Wer Gott die Ehre
gibt, der gibt auch seiner Schöpfung die
Ehre. Der gibt Gottes heiligem Recht die
Ehre. Dieses heilige Recht erblickt er
über all seiner Schöpfung. Sie darf nicht
angetastet, darf nicht verstört und
zerstört werden durch Selbstsucht und
Gewalt des Menschen, sie darf nur als Opfer,

aber als Gott, nicht den Götzen
gebrachtes Opfer, dem Menschen dienen.
Nicht angetastet werden darf das
Allerheiligste der Schöpfung, das Leben. Das
Gebot «Du sollst nicht töten» steht, ob
ihm gehorcht werde oder nicht, im Zentrum

der Gebote Gottes. Im Zentrum
aller Sittlichkeit, aller echten Geisteskultur,

auch aller Freiheitsforderung und
allen Freiheitsgeistes, steht die
Ehrfurcht, die in letzter Instanz immer
Ehrfurcht vor Gott ist. Die Ehrfurcht vor
dem Rechte des andern aber hebt den
Krieg auf. Aller Krieg entsteht letzten
Endes aus der Antastung und damit
Leugnung des Rechtes, sei's des andern
Menschen, sei's des andern Volkes. Er
entsteht aus dem Egoismus, der sich an
die Stelle Gottes setzt. Die Ehrfurcht vor
Gottes Recht jedoch ist der Friede. Der
Völkerfriede, wie der soziale Friede.
Dieser Zusammenhang ist in ewiger
Wahrheit, Klarheit und Herrlichkeit in
jener prophetischen Friedensweissagung
dargestellt, deren Erfüllung Weihnachten

- auf dieser Linie - ist: in der Weissagung

von dem Berge Gottes, der eines
Tages höher sein wird als alle Menschenhöhen;

von dem das Gesetz ausgehen
wird in die Menschenwelt, dass sie ihre

Schwerter zu Pflugscharen machen und
ihre Spiesse zu Winzermessern und den
Krieg nicht mehr lernen, und auch im
sozialen Leben an die Stelle der Gewalt das
Recht Gottes getreten ist, so dass jeder
im Gottesfrieden unter seinem Weinstock

und Feigenbaum sitzt und kein
Kampfgeschrei sie mehr aufschreckt.

So wird die Ehre Gottes zum Frieden
auf Erden. Nicht nur in der Seele,
sondern auch in der Welt.

Die Fleischwerdung des Wortes
Das Gleiche wird offenbar, wenn wir von
der andern zentralen Formulierung der
Weihnachtswahrheit ausgehen: «Und
das Wort ward Fleisch und wohnete unter
uns, und wir sahen seine Herrlichkeit, eine

Herrlichkeit des eingeborenen Sohnes
vom Vater voller Gnade und Wahrheit.»
Das heisst: Die ewige Wahrheit Gottes
geht als Wirklichkeit in die arme
Menschenwelt ein, diese mit Gottes Licht,
Liebe und Leben, mit Gottes Gnade und
Wahrheit erfüllend.

Wir fragen: Kann diese Fleischwerdung

des Wortes etwas anderes sein als
Friede — vielleicht genauer gesagt: als
auch Friede? Oder umgekehrt, wenn
man etwas so Lästerliches auch nur
ausdrücken darf: Ist es möglich, sich die
Fleischwerdung des Wortes als Krieg zu
denken, als totalen Krieg? Kann das, darf
das ein Mensch sich vorstellen, und wäre
es der wildeste Bekenner des Militarismus

und der Kriegstheologie, die dessen
schlimmste Form ist? Muss die
Fleischwerdung des Wortes, die Christus ist,
muss die Verwirklichung Christi in einer
Christuswelt nicht Frieden bedeuten? Ist
die Losung von der Fleischwerdung des
Wortes, diese tiefste Deutung der
Weihnachtstatsache, nicht auch die tiefste
Botschaft des Friedens? Schliesst die
umfassende Gestalt der Weihnachtswahrheit,

die Botschaft von der Menschwerdung

Gottes in Jesus Christus, nicht die
Friedensbotschaft als notwendigen
Hauptbestandteil ein? Nehmet sie daraus

weg, und es bleibt zuletzt nicht die

345



Menschwerdung Gottes, sondern die
Menschwerdung Satans, nicht der Himmel

sondern die Hölle übrig.
Christus, der wirkliche Christus, der

Christus des Evangeliums, ist der Friede.
Das kann keiner leugnen, der ihn selbst
sieht und nicht ein Dogma oder gar einen
Mythus; das kann keiner leugnen und
verkennen, der ehrlich sieht.

Gewiss ist Christus auch der Friede der
Seele. Gewiss soll auch dies verkündigt
und erlebt werden. Auch an Weihnachten,

obschon hier mehr Gewicht auf den
Weltfrieden gelegt werden soll, während
an Karfreitag und Ostern vielleicht mehr
der Friede der Seele, der aus der Vergebung

der Schuld und dem Sieg über das
Schicksal, Welt und Tod entsteht, in den
Vordergrund treten darf und soll. Aber
der Zusammenhang ist der, den wir als
negativen schon berührt haben: Wie sollte

ein Jünger Christi Frieden der Seele
haben können, wenn er ohne den Glauben

an die Verheissung des Friedens auf
die heutige Hölle des Weltkrieges blickt,
um vom Mitmachen desselben vollends
zu schweigen? Gott ist nur einer: Wer ihn
haben will, und damit den Frieden, der
muss ihn ganz haben, oder er hat ihn
überhaupt nicht. Er muss also von Gott
als Verheissung wie als teilweise
Wirklichkeit auch den Völkerfrieden empfangen,

nicht bloss den Seelenfrieden. Die in
Christus erschienene Gnade Gottes, die
in ihm zum Seelenfrieden wird, muss ihm
auch als Macht erscheinen, die zur Besiegung

der Dämonen der Welt überhaupt
wird. Dieser Zusammenhang ist unzer-
reissbar. Wer nicht von Christus auch
den Völkerfrieden will und erwartet, der
kann von ihm auch den Seelenfrieden
nicht haben. Dieser erlischt in Dunkelheit

und Kälte des religiösen Egoismus.
Aber auch umgekehrt: Wer imstande ist,
die Friedensverheissung für die Völkerwelt

von Christus zu empfangen, der
empfängt damit auch den Frieden für
sich selbst. Es strömt Glanz von jenem
Glanz des Weltfriedens auch in das Dunkel

seines Lebens, in Schicksal, Schuld

und Tod. Im Grösseren ist das Kleinere
eingeschlossen, aber nicht umgekehrt. Es
bewährt sich auch hierin das umfassende
Leitwort: «Trachtet am ersten nach dem
Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit,
so wird euch solches (das heisst alles, was
ihr persönlich für das seelische und leibliche

Leben nötig habt) zufallen.» Während

in der Dunkelheit und Kälte des
religiösen Egoismus, der den Frieden nur
für sich selbst haben will, Licht und Wärme

des Seelenfriedens entschwinden,
strömen sie von selbst aus dem Frieden,
den die Gerechtigkeit des Reiches Gottes,

das heisst Gottes Ehre in Gottes
Recht und Reich, bedeutet.

Christus ist der Friede. Es kann
niemand auf ihn blicken, ohne Frieden zu
empfangen, Frieden für seine Seele, aber
auch Frieden für die Welt. Er ist als das
Licht der Welt auch die Bürgschaft dafür,
die festeste, ja, in gewissem Sinn, die
einzige, dass noch einmal Friede auf Erden
wird. Und das ist der Weihnachtsglanz in
tiefer Weltnacht. Wehe, wer ihn verhüllt!
Selig, wer ihn offenbart!

Gottes Wohlgefallen an der Gemeinde,
die den Frieden vertritt
Das alles gilt auch von der Gemeinde
Christi. Und nun achten wir zuletzt auch
noch auf jenen Teil der Weihnachtsbotschaft,

der da lautet: «Unter Menschen
des Wohlgefallens.»

Achten wir zunächst darauf, dass es so
heisst, und nicht wie gewöhnlich übersetzt

wird: «Und unter den Menschen ein
Wohlgefallen». Diese Übersetzung mag,
trotzdem sie unleugbar falsch ist, geduldet

werden, wo der Sinn der ganzen
Botschaft verstanden und anerkannt ist, aber
es liegt in ihr schon eine Versuchung zum
Missverstehen. Zu dem Missverstehen,
dass es neben der Ehre Gottes, aus
welcher der Friede des Menschen fliesst, eine

Menschheit des Wohlgefallens geben
könnte. Der Sinn ist vielmehr: «Unter
den Menschen des Wohlgefallens
herrscht Friede.» Und das bedeutet:
Gott hat Wohlgefallen an Menschen, die,

346



von Christus aus Gott die Ehre gebend,
Frieden auf Erden verkündigen und
vertreten. In Jesus Christus ist ja Gottes
«Wohlgefallen» auf Erden erschienen.
Das bedeutet jenes Erwählungswort:
«Das ist mein geliebter Sohn, an dem ich
Wohlgefallen habe.» Dieses Wohlgefallen

Gottes an dem Menschen, der nach
dem Bilde Christi gestaltet ist, soll zum
Wohlgefallen des Menschen am Mitmenschen

werden. Dieses «Wohlgefallen»
soll die echte Gemeinde Christi in der
Welt darstellen. Sie soll die zu Liebe und
Frieden, zur Bruderschaft gewordene
Ehre und Gnade Gottes in der Welt
verkörpern.

Das bedeutet für unser Thema: Nur
auf einer Gemeinde und Jüngerschaft
Christi, welche Gott die Ehre gibt, indem
sie den Frieden vertritt, ruht Gottes
Wohlgefallen. Gott hat also kein
Wohlgefallen an einer Gemeinde und Jüngerschaft

Christi, die das nicht tut. Er hat

kein Wohlgefallen an Kanonen,
Maschinengewehren und Kriegsflugzeugen,
vielleicht, wer weiss, auch nicht an amtlichen

Zeugen Christi mit dem Dolch an
der Seite. Kriegsverteidigung und
Verleugnung der Friedenssache sind ihm ein
Greuel; sie sind Verleugnung Gottes; sie
sind Verrat an Christus.

Darum schliessen wir, indem wir
sagen: «Selig sind die Friedeschaffer (oder
Friedenskämpfer); denn sie werden Söhne

Gottes heissen.» Selig seid ihr Pfarrer
und andere, die ihr um Weihnachten (wie
auch sonst) den Frieden verkündigt, den
Seelenfrieden, aber um Weihnachten
gerade auch den Völkerfrieden, den
Weltfrieden, den totalen Frieden, den Gottesfrieden

und Christusfrieden, die
Fleischwerdung des Wortes in einer Friedenswelt

- aber ein Weihnachtsfest ohne diesen

Frieden ist eine grosse Lüge.
(NW 1943, S. 554-562)

Zeugnisse über Leonhard Ragaz

Als ich Ragaz zum ersten Mal von Angesicht sah, bei einem akademischen Gottesdienst in der
Kirche Oberstrass (so glaube ich), da durchzuckte mich, während er zur Kanzel hinaufstieg,
blitzartig der Gedanke: «Calvin!» Das ist ja, so war es mir, der wiedererstandene Genfer Reformator

(wie ich ihn mir vorstellte), ein von Gott gesandter Prophet, der Wahrheitskünderfür
unsere Zeit, auf den wir hören müssen. (Hugo Kramer, NW 1965, S. 355)

In der Person von Leonhard Ragaz hatte ich einen Menschen von aussergewöhnlicher Grösse
kennengelernt. Die Klage Jeremias: « Unsere Zeichen kennen wir nicht. Es gibt keinen Propheten
mehr», galt nicht länger, denn es gab tatsächlich noch einen Propheten in der Welt und sein Name
war Leonhard Ragaz. (Pierre von Paassen, NW 1965, S. 359)

Für Ragaz ist die Grosse Hoffnung keine Abstraktion, keine blosse Utopie, sondern geschichtliche
Wirklichkeit, sozialistische Wirklichkeit, an deren Anfang wirstehen: das Reich Gottes ist

unmittelbares konkretes Reich des Menschen —freilich nicht ein Reich der sichtbaren Kirche,
sondern ein Reich der sichtbaren Gemeinde. Ja, Ragaz, der von Blumhardt Vater und Blumhardt
Sohn herkommt, Ragaz, der wiederum A dvent und Revolution verbindet, ist heute aktueller denn
je. (Konrad Farner, NW 1968, S. 221)

Gewiss ist vieles an Ragaz zeitbedingt, wie bei jedem Denker und erst recht bei einem in seiner
Zeit engagierten Kämpfer. Doch der intentionale Kern seines Lebens und Denkens enthält
Zukunft, weil er das kirchlich und dogmatisch verengte Christentum neuer Zukunft geöffnet hat,
einer Zukunft, die vielleicht ausbringen wird, dass die Aussenseiter schon seit je die zentralen
christlichen Denker gewesen sind. (Kurt Marti, NW 1968, S. 240)

347


	Friede auf Erden : Ehre sei Gott in der Höhe und Friede auf Erden unter Menschen des Wohlgefallens (Lukas 2, 14) ; Und das Wort ward Fleisch (Evangelium Johannis 1, 14)

