Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)
Heft: 12: Zum 40. Todestag von Leonhard Ragaz
Artikel: Friede auf Erden : Ehre sei Gott in der Hohe und Friede auf Erden unter

Menschen des Wohlgefallens (Lukas 2, 14) ; Und das Wort ward
Fleisch (Evangelium Johannis 1, 14)

Autor: Ragaz, Leonhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Leonhard Ragaz

Friede auf Erden

Ehre sei Gott in der Hohe und Friede auf
Erden unter Menschen des Wohlgefallens.
Lukas 2, 14

Und das Wort ward Fleisch.
Evangelium Johannis 1, 14

Geringschitzung
des Friedensauftrags durch Politik
und Theologie

Es gab eine Zeit, wo es dem Schreiben-
den ein Anliegen war, energisch dagegen
Front zu machen, dass im Weihnachts-
evangelium das «Friede auf Erden» fast
allein betont werde. Damals war das eine
konventionelle Sache. Das «Friede auf
Erden» war das selbstverstindliche
Weihnachtsthema der politischen Zei-
tungen (dem freilich ein paar Tage nach
Weihnachten das Tableau der militéri-
schen Rangerhohungen folgte), es war
das aber meistens auch fiir die Kanzel.
Und es bedeutete auf diese Weise eine
Verflachung und Verarmung der Weih-
nachtsbotschaft. Demgegeniiber war es
dem Schreibenden wichtig, dass deren
tieferer und umfassenderer Sinn, wieder
zur Geltung komme, das, was das Dogma
die Menschwerdung Gottes nennt und
was im Evangelium Johannis in der ge-
waltigen  Mittelpunktslosung ausge-
driickt ist: «Und das Wort ward Fleisch.»
Das war damals notwendig.

Heute ist das Gegenteil notwendig.
Heute muss betont werden, dass das
«Friede auf Erden» im Weihnachtsevan-
gelium steht, und zwar nicht bloss am
Rande, sondern im Zentrum.

Denn das «Friede auf Erden» ist aus
der Mode gekommen. Den Politikern,

den sozialistischen wie den biirgerlichen,
die bei uns meistens auch Militars sind,
ist die grundsatzliche Friedenslosung
(und nur um diese handelt es sich — gegen
einen Frieden nach dem Kriege haben
bloss Kriegsgewinnler aller Art, militari-
sche und nichtmilitarische, etwas einzu-
wenden) eine Verlegenheit; sie stort ihre
Zirkel; sie scheint ithnen das zu gefahr-
den, was sie Landesverteidigung nennen
und wobei sie ausschliesslich an die mili-
tarische denken. Aber auch den Theolo-
gen und den Frommigkeitskreisen liegt
das Wort vom Frieden nicht. Es ist ihnen
zu wenig theologisch, zu wenig tiefsinnig,
fast mochte ich sagen, zu wenig verdreht,
namlich zu einfach. Sie sind an Anderes
gewohnt, Komplizierteres, Religioseres,
Theologischeres. Das Friedensthema ist
nicht salonfdhig. Das iiberldsst man den
Religios-Sozialen. Es ist fir seriose
Theologen und Kirchenmanner zu ober-
flachlich, zu weltlich, zu politisch, zu ple-
bejisch; damit wird keiner, der etwas auf
sich halt, sich kompromittieren, gele-
gentlich auch nicht, weil man sich damit
engagierte und gar in Konflikt mit den
Maichten des Bestehenden kdame, was al-
les bei theologischem Tiefsinn und theo-
logischen Verrenkungen ja nicht der Fall
ist.

So werden heute die Friedensverheis-
sung und der Friedensauftrag Gottes
durch die Theologen und die Frommen
geringgeschétzt. Die von ihnen be-
herrschten Synoden der Kirche finden
fiir alle moglichen und unmoglichen Ba-
gatellen Zeit zu allergriindlichster Bera-
tung, aber die Friedensfrage, wenn sie
doch etwa auftaucht, halten sie von ihrer

341



Traktandenliste solang als moglich fern
und betrachten es als etwas Grosses,
wenn sie am Schlusse einer Tagung beto-
nen diirfen, Kirche und Armee stiinden
gut miteinander — woriiber sich vielleicht
doch Christen der ersten Jahrhunderte
etwas wundern wiirden.

Das Schlagwort
vom «oberflachlichen Pazifismus»

Aber wie kann man es denn zustande
bringen, der einfachen und massiven
Tatsache aus dem Wege zu gehen, dass
der Friede nun eben doch im Mittelpunkt
des Alten Testamentes (man denke bloss
an Jesaja 2,9 und 11, und Micha 4), aber
ganz besonders des Neuen, und hier wie-
der vor allem der Weihnachtsbotschaft,
steht?

Es gibt dafiir allerlei Wege. Zwei wol-
len wir diesmal ins Auge fassen.

Einmal: Man wirft der Friedenssache,
die man in das Wort «Pazifismus» presst,
Oberflichlichkeit vor. «Ein oberflachli-
cher Pazifismus» — das ist ja das ubliche
Schlagwort. Daraus entwickelt sich ohne
weiteres die These: «Pazifismus ist liber-
haupt oberflachlich», wihrend kriegs-
theologischer Pseudotiefsinn immer wie-
der imponiert.

Wie steht es mit diesem Vorwurf?

Man darf darauf ruhig antworten und
muss es heute tun: Er ist eine Verleum-
dung, die man wohl am besten eine Liige
nennt. Eine Luge ist er, weil nicht einer,
der dieses Stichwort vom oberflachlichen
Pazifismus braucht, die Geschichte der
Friedensbewegung wirklich kennt oder
sich auch nur ein wenig Miihe gegeben
hat, sie kennenzulernen. Namentlich ist
es eine Verleumdung, welche man eine
Luge nennen muss, dass die Friedensbe-
wegung nicht auf Gott und auf Christus
gegriindet gewesen sei. Waren etwa Tol-
stoi, Blumhardt (der ein energischer
«Pazifist» war) oder auch Wilson — um
nur diese Grossen zu nennen — Unglaubi-
ge? Gehen nicht auf den einen Tolstot,
was man auch sonst gegen ihn einwenden
mag, als Junger Christi Dutzende, ja

342

Hunderte von Frommen und Theolo-
gen? Ist nicht fiir den Frieden von den
besten und gottverbundensten Mannern
und Frauen gebetet und gerungen wor-
den? Sind nicht fur die Sache des Frie-
dens gewaltige Opfer gebracht worden?
Hat sie nicht Scharen von edelsten Mar-
tyrern auf den Plan gerufen? Wo aber
waren damals die Martyrer der Theolo-
gie und Frommigkeit zu sehen?

Gewiss hat auch die Friedensbewe-
gung, wie jede andere Bewegung dieser
Art, nicht nur ihre Tiefe, sondern auch
ihre flachen Stellen gehabt und wird sie
immer haben. Wie auch jede Theologie,
die auch in Flachkopfen flach wird. Wie
schon das Urchristentum. Wie besonders
jene Sache, auf welche eine gewisse Mo-
derichtung der Theologie sich so stark
beruft, auch gegen die Friedenssache: die
Reformation. Hat sie nicht auch ihre fla-
chen Stellen? Ich bin, ohne im iibrigen
die Proportionen zu verkennen, so kiuhn,
zu erklidren, dass in einem Punkte die
Friedensbewegung jedenfalls viel gottli-
cher war als die Reformationsbewegung:
Kein Wissender und Ehrlicher kann
leugnen, dass diese einen nicht kleinen
Teil ihres Erfolges von dem Umstand
empfing, dass sie den Machtigen allerlel
Vorteile eintrug, die Giiter und die Herr-
schaften der Kirche, dem Volke die Ab-
schiittelung des Zehnten und den Geistli-
chen und Monchen — die Ehe. Wo gibt es
in der grundsatzlichen Friedensbewe-
gung (und nur um diese handelt es sich,
das sei nochmals betont) etwas Ahnli-
ches? Und doch ist die Reformation eine
grosse und heilige Sache.

Es ist also nichts mit diesem Vorwurf
gegen die Friedenssache. Wohl aber
muss der Stiel umgekehrt werden. Wir
fragen: Wo sind denn Kirche und Theo-
logie geblieben, wenn es sich um die Sa-
che des Friedens handelte, die auch sie
nicht aus der Sache Christi entfernen
konnen? Warum haben denn sie nicht fur
notige Tiefe gesorgt?

Die Antwort ist einfach und grob, von
gottlicher Einfachheit und Grobheit:



weil sie in dieser Sache Christus verraten
haben, wie sie es heute von neuem tun.
Das ist die nackte Wahrheit. Wenn sie
diese nicht erkennen und anerkennen
wollen, so tut das in steigendem Masse
das allgemeine Christenvolk, und es wird
ein Tag kommen, wo diese Tatsache,
brennend klar geworden, ein Hauptstiick
des Gerichtes sein wird, das iiber diese
Art von Christentum hereinbricht. Nicht
die Friedenssache tragt, wegen ihrer vor-
geblichen Oberflachlichkeit, besonders
aber wegen ihres Mangels an Griindung
im Glauben an Gott und Christus, die
wesentliche Schuld am Weltkrieg und an
der Weltholle, sondern die Kirche, die
Theologie und die Frommigkeit. Weil sie
mit aller ihrer Tiefe und all ihrer Griin-
dung in Gottes Wort von Christus zur
Welt und ihrem Fiirsten abgefallen sind.

Das ist die Wahrheit. Sie muss deutlich
und grob gesagt werden. Und wenn wir
sie nicht sagen, so werden die Steine sie
schreien —zum Beispiel die Trimmer der
von dem falschen Himmel her, in dem
nicht «Gerechtigkeit wohnt» (vgl. 2. Pe-
trusbrief 3,13), zerstorten Stadte und —
Kirchen.

Verfilschung des Weihnachts-
evangeliums:
Seelenfriede statt Weltfriede

Aber es gibt noch einen zweiten Weg, auf
dem das landesiibliche Christentum,
diesmal mehr in der Gestalt der From-
migkeit, der Wahrheit dieser Sache aus-
weicht. Es ist ein auch sonst sehr began-
gener Weg, namlich die Flucht vor Gott
und Christus in die Bibel.

Es entsteht ndmlich die Frage, wie es
denn tiberhaupt moglich ist, dem grossen
Thema oder der grossen Frage Gottes,
die in der Kriegs- und Friedenssache der
Kirche und dem Christentum gestellt ist,
auszuweichen und zu entfliechen, wenn es
doch gerade in der Weihnachtsbotschaft
heisst: «Friede auf Erden!»

Die Antwort lautet: Dagegen gibt es
eine bewahrte Hilfe, die Auslegung.Man
legt dieses klare Wort so aus, dass mit

diesem Frieden nicht der Volkerfriede,
sondern bloss der Seelenfriede gemeint
sei, nicht der Friede, der aus Gottes heili-
gem Recht auf die ganze Erde kommt,
sondern nur der Friede, der aus der
«Rechtfertigung durch den Glauben al-
lein» dem einzelnen Glaubigen und
Frommen privatim zufliesst. Wobei man
etwa den Volkerfrieden, weil er doch
nicht so leicht aus dem Evangelium eska-
motiert werden kann, ins Eschatologi-
sche (wie man heute gern sagt) hinaus-
schiebt, sich etwa auf Matthaus 24 und
die Parallelstellen beruft. Erst nach der
Wiederkunft Christi und dem jiingsten
Gericht werde es Volkerfrieden geben
und sich Jesaja 2, 9, 11, oder Micha 4, er-
fiillen. Vorher aber, bis das Reich Gottes
gekommen sei, miisse es Krieg und
Kriegsgeschrei geben (vgl. Matthdus
24,6).

Was ist davon zu sagen?

Dass das eine Falschung ist — das ist zu
sagen.

Was die Weihnachtsbotschaft der En-
gel betrifft, so liegt diese Falschung auf
der Hand. Es heisst doch ausdriicklich
«Friede auf Erden» und nicht «in den
Herzen». Und wenn man dazunimmt,
was im Lobgesang der Maria (Lukas I,
46-55) steht, so ist es vollends klar, dass
Weihnachten eine neue Welt und Gestalt
der Welt meint, nicht bloss eine neue
Seelenstimmung, dass es eine Revolution
der Volkerordnung im Auge hat, nicht
bloss eine in den Herzen der Einzelnen.
Wobei ja auch schwer zu sagen wire, wie
sich Seelenfriede des einzelnen Jingers
Christi mit Teilnahme an Luftbombarde-
menten und «Holle auf Erden» (so miiss-
te es ja heissen) oder auch nur mit der
Lektiire der Berichte iiber die Zersto-
rung von Rotterdam, Warschau, Bel-
grad, London, Hamburg, Berlin, Leipzig
vereinbaren liesse. Diese Auslegung, die
eine Umdeutung ist, bedeutet tatsdchlich
die Falschung des Evangeliums an einem
zentralen Punkte. Das ist so klar wie der
Tag.

Nichts kann fiir die Verhiltnisse einer

343



gewissen Frommigkeit zur Bibel bezeich-
nender sein als diese Verfalschung des
Weihnachtsevangeliums. Da ist die Bibel
ihr drittes Wort. Da wimmelt es nur so
von Bibelspriichen, Bibelkursen, Bibel-
schriften, aber wenn die Bibel einmal
deutlich gegen das verstosst, was die Welt
heilig halt, gegen jene Welt, die auch den
Frommen zuerst kommt, da wird sie
durch eine Auslegung im Sinne der Welt
zum Schweigen gebracht oder zu fal-
schem Zeugnis vergewaltigt. Man sieht,
was der Sachverhalt ist: Nicht soll die
Welt sich nach der Bibel richten, sondern
die Bibel nach der Welt. So hilt es die
grosse Mehrheit der offiziellen Christen.
Ahnliches gilt von der Hinausschie-
bung des Friedens ins Eschatologische, in
die Zeit nach der Wiederkunft Christi
oder der Vollendung des Reiches Gottes.
Der Sinn von Matthaus 24 wie des gan-
zen Neuen Testamentes ist vollig klar:
Mit Jesus Christus kommt das Reich
Gottes auf die Erde. Es tilgt auch den
Krieg aus, es bringt den Frieden. Wo es
waltet, da ist Friede. Seine Gemeinde,
die Gemeinde Christi, weiss nichts von
Krieg. Es ist ein unmoglicher Gedanke,
der auch bei Matthaus 24 niemals in Fra-
ge kommt, dass sie selbst Krieg mitmach-
te. Sie hat den Frieden zu verkiindigen
und zu verwirklichen und damit der Welt
entgegenzutreten. So hat sie es gehalten,
solange Christus in urspriinglicher Kraft
noch in ihr waltete; so hat sie es immer
gehalten, so oft diese Kraft Christi in Per-
sonen und Bewegungen neu in ihr auf-
brach. Wer den Frieden verleugnet, der
verleugnet Christus. Wer irgendwie den
Krieg verteidigt, der verrdt Christus. Das
Weihnachtsevangelium ist nicht bloss am
Rande, sondern im Zentrum ein Evange-
lium des Friedens, und zwar nicht bloss
des Seelenfriedens, sondern vor allem
des Weltfriedens. Nur eine schwere Ver-
falschung kann das leugnen, nur eine
grosse christliche Liige kann ihm auswei-
chen. Das muss heute mit ausserster
Schirfe gesagt sein; das sagt heute im
Donner seines Gerichtes Gott selbst.

344

Der Friede als eine Sache
der Ehre Gottes

Das wird aber vollends klar, wenn wir
uns nun der Weihnachtsbotschaft der
Engel in ihrem ganzen Wortlaut zuwen-
den.

Hier ist nun ein Punkt von zentraler
und entscheidender Bedeutung. Es
heisst: «Ehre sei Gott in der Hohe und
Friede auf Erden unter Menschen des
Wohlgefallens.» Der Zusammenhang des
Sinnes dieser Worte ist ganz offenbar
der: «Aus der Ehre Gottes entsteht unter
den Menschen, die Gott die Ehre geben,
mit Notwendigkeit der Friede auf Erden.
Die Ehre Gottes steigt mit Christus auf
die Erde herunter und wird Friede unter
den Menschen.»

Damit ist der tiefste und hochste
Grund des Friedens, das Wesen des Frie-
dens und das Recht des Friedens, in wun-
derbarer Klarheit und Einfachheit und in
wunderbarer Herrlichkeit offenbart: Der
Friede ist eine Sache der Ehre Gottes.

Das ist negativ und positiv betrachtet
die Wahrheit.

Negativ: Kann es etwas geben, was
starker der Ehre Gottes widerspricht als
der Krieg und alles, was mit dem Krieg
zusammenhangt? Der Krieg ist die gros-
se Zerstorung und Schandung der Schop-
fung Gottes. Er ist vor allem die Zersto-
rung und Schandung dessen, was die
Krone der Schopfung darstellt, des gott-
lichen Ebenbildes im Menschen. Er ist
die Zerstorung und Schandung des Zen-
tralheiligtums Gottes, gerade auch nach
der Bibel, des Lebens. Das Blutvergies-
sen ist der Greuel der Greuel vor Gott.
In dem nach der Sintflut zwischen Gott
und Noah, dem Vertreter der Mensch-
heit, geschlossenen Bunde wird darum
vor allem das Vergiessen des Menschen-
blutes verboten (vgl. 1. Moses 9, 1-17).
Der Krieg ist Verkorperung der Gewalt,
vor Gott aber gilt das Recht — das Recht,
das jedes Geschopf und jede Schopfung
von ithm hat; darum ist Gewalt gegen
Gott. Darum ist jedes Gewehr und jede
Uniform — ob man sie nun noch fiir not-



wendig halte oder nicht —in diesem Sinne
eine Beleidigung der Ehre Gottes. Dar-
um ist die Weltzerstorung des totalen
Krieges, die wir heute erleben, eine Of-
fenbarung nicht der Herrschaft und Ehre
Gottes, sondern der Herrschaft und Ehre
Satans. Darum hebt das Reich Gottes,
das sich im Reiche Christi vollendet, den
Krieg auf. Darum ist Gott, ist Christus
der Friede.

Damit sind wir zu der positiven Seite
der Wahrheit gelangt. Die Ehre Gottes
schafft den Frieden. Wer Gott die Ehre
gibt, der gibt auch seiner Schopfung die
Ehre. Der gibt Gottes heiligem Recht die
Ehre. Dieses heilige Recht erblickt er
tiber all seiner Schopfung. Sie darf nicht
angetastet, darf nicht verstort und zer-
stort werden durch Selbstsucht und Ge-
walt des Menschen, sie darf nur als Op-
fer, aber als Gott, nicht den Gotzen ge-
brachtes Opfer, dem Menschen dienen.
Nicht angetastet werden darf das Aller-
heiligste der Schopfung, das Leben. Das
Gebot «Du sollst nicht toten» steht, ob
ihm gehorcht werde oder nicht, im Zen-
trum der Gebote Gottes. Im Zentrum
aller Sittlichkeit, aller echten Geisteskul-
tur, auch aller Freiheitsforderung und
allen Freiheitsgeistes, steht die Ehr-
furcht, die in letzter Instanz immer Ehr-
furcht vor Gott ist. Die Ehrfurcht vor
dem Rechte des andern aber hebt den
Krieg auf. Aller Krieg entsteht letzten
Endes aus der Antastung und damit
Leugnung des Rechtes, sei’s des andern
Menschen, sei’s des andern Volkes. Er
entsteht aus dem Egoismus, der sich an
die Stelle Gottes setzt. Die Ehrfurcht vor
Gottes Recht jedoch ist der Friede. Der
Volkerfriede, wie der soziale Friede.
Dieser Zusammenhang ist in ewiger
Wahrheit, Klarheit und Herrlichkeit in
jener prophetischen Friedensweissagung
dargestellt, deren Erfiillung Weithnach-
ten — auf dieser Linie —ist: in der Weissa-
gung von dem Berge Gottes, der eines
Tages hoher sein wird als alle Menschen-
hohen; von dem das Gesetz ausgehen
wird in die Menschenwelt, dass sie ihre

Schwerter zu Pflugscharen machen und
ihre Spiesse zu Winzermessern und den
Krieg nicht mehr lernen, und auch im so-
zialen Leben an die Stelle der Gewalt das
Recht Gottes getreten ist, so dass jeder
im Gottesfrieden unter seinem Wein-
stock und Feigenbaum sitzt und kein
Kampfgeschrei sie mehr aufschreckt.

So wird die Ehre Gottes zum Frieden
auf Erden. Nicht nur in der Seele, son-
dern auch in der Welt.

Die Fleischwerdung des Wortes

Das Gleiche wird offenbar, wenn wir von
der andern zentralen Formulierung der
Weihnachtswahrheit ausgehen: «Und
das Wort ward Fleisch und wohnete unter
uns, und wir sahen seine Herrlichkeit, ei-
ne Herrlichkeit des eingeborenen Sohnes
vom Vater voller Gnade und Wahrheit.»
Das heisst: Die ewige Wahrheit Gottes
geht als Wirklichkeit in die arme Men-
schenwelt ein, diese mit Gottes Licht,
Liebe und Leben, mit Gottes Gnade und
Wabhrheit erfullend.

Wir fragen: Kann diese Fleischwer-
dung des Wortes etwas anderes sein als
Friede — vielleicht genauer gesagt: als
auch Friede? Oder umgekehrt, wenn
man etwas so Lasterliches auch nur aus-
driicken darf: Ist es moglich, sich die
Fleischwerdung des Wortes als Krieg zu
denken, als totalen Krieg? Kann das, darf
das ein Mensch sich vorstellen, und wire
es der wildeste Bekenner des Militaris-
mus und der Kriegstheologie, die dessen
schlimmste Form ist? Muss die Fleisch-
werdung des Wortes, die Christus ist,
muss die Verwirklichung Christi in einer
Christuswelt nicht Frieden bedeuten? Ist
die Losung von der Fleischwerdung des
Wortes, diese tiefste Deutung der Weih-
nachtstatsache, nicht auch die tiefste
Botschaft des Friedens? Schliesst die um-
fassende Gestalt der Weihnachtswahr-
heit, die Botschaft von der Menschwer-
dung Gottes in Jesus Christus, nicht die
Friedensbotschaft als notwendigen
Hauptbestandteil ein? Nehmet sie dar-
aus weg, und es bleibt zuletzt nicht die

345



Menschwerdung Gottes, sondern die
‘Menschwerdung Satans, nicht der Him-
mel sondern die Holle tibrig.

Christus, der wirkliche Christus, der
Christus des Evangeliums, ist der Friede.
Das kann keiner leugnen, der ihn selbst
sicht und nicht ein Dogma oder gar einen
Mythus; das kann keiner leugnen und
verkennen, der ehrlich sieht.

Gewiss ist Christus auch der Friede der
Seele. Gewiss soll auch dies verkiindigt
und erlebt werden. Auch an Weihnach-
ten, obschon hier mehr Gewicht auf den
Weltfrieden gelegt werden soll, wahrend
an Karfreitag und Ostern vielleicht mehr
der Friede der Seele, der aus der Verge-
bung der Schuld und dem Sieg liber das
Schicksal, Welt und Tod entsteht, in den
Vordergrund treten darf und soll. Aber
der Zusammenhang ist der, den wir als
negativen schon beriihrt haben: Wie soll-
te ein Jiinger Christi Frieden der Seele
haben konnen, wenn er ohne den Glau-
ben an die Verheissung des Friedens auf
die heutige Holle des Weltkrieges blickt,
um vom Mitmachen desselben vollends
zu schweigen? Gott ist nur einer: Wer ihn
haben will, und damit den Frieden, der
muss ihn ganz haben, oder er hat ihn
iberhaupt nicht. Er muss also von Gott
als Verheissung wie als teilweise Wirk-
lichkeit auch den Volkerfrieden empfan-
gen, nicht bloss den Seelenfrieden. Die in
Christus erschienene Gnade Gottes, die
in ithm zum Seelenfrieden wird, muss ihm
auch als Macht erscheinen, die zur Besie-
gung der Damonen der Welt tiberhaupt
wird. Dieser Zusammenhang ist unzer-
reissbar. Wer nicht von Christus auch
den Volkerfrieden will und erwartet, der
kann von ihm auch den Seelenfrieden
nicht haben. Dieser erlischt in Dunkel-
heit und Kilte des religiosen Egoismus.
Aber auch umgekehrt: Wer imstande ist,
die Friedensverheissung fiir die Volker-
welt von Christus zu empfangen, der
empfiangt damit auch den Frieden fur
sich selbst. Es stromt Glanz von jenem
Glanz des Weltfriedens auch in das Dun-
kel seines Lebens, in Schicksal, Schuld

346

und Tod. Im Grosseren ist das Kleinere
eingeschlossen, aber nicht umgekehrt. Es
bewihrt sich auch hierin das umfassende
Leitwort: «Trachtet am ersten nach dem
Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit,
so wird euch solches (das heisst alles, was
ihr personlich fiir das seelische und leibli-
che Leben notig habt) zufallen.» Wih-
rend in der Dunkelheit und Kalte des re-
ligiosen Egoismus, der den Frieden nur
fiir sich selbst haben will, Licht und War-
me des Seelenfriedens entschwinden,
stromen sie von selbst aus dem Frieden,
den die Gerechtigkeit des Reiches Got-
tes, das heisst Gottes Ehre in Gottes
Recht und Reich, bedeutet.

Christus ist der Friede. Es kann nie-
mand auf ihn blicken, ohne Frieden zu
empfangen, Frieden fiir seine Seele, aber
auch Frieden fiir die Welt. Er ist als das
Licht der Welt auch die Biirgschaft dafiir,
die festeste, ja, in gewissem Sinn, die ein-
zige, dass noch einmal Friede auf Erden
wird. Und das ist der Weihnachtsglanz in
tiefer Weltnacht. Wehe, wer ihn verhiilit!
Selig, wer ihn offenbart!

Gottes Wohlgefallen an der Gemeinde,
die den Frieden vertritt

Das alles gilt auch von der Gemeinde
Christi. Und nun achten wir zuletzt auch
noch auf jenen Teil der Weihnachtsbot-
schaft, der da lautet: «Unter Menschen
des Wohlgefallens.»

Achten wir zunichst darauf, dass es so
heisst, und nicht wie gewohnlich uber-
setzt wird: «Und unter den Menschen ein
Wohlgefallen». Diese Ubersetzung mag,
trotzdem sie unleugbar falsch ist, gedul-
det werden, wo der Sinn der ganzen Bot-
schaft verstanden und anerkannt ist, aber
es liegt in ihr schon eine Versuchung zum
Missverstehen. Zu dem Missverstehen,
dass es neben der Ehre Gottes, aus wel-
cher der Friede des Menschen fliesst, ei-
ne Menschheit des Wohlgefallens geben
konnte. Der Sinn ist vielmehr: «Unter
den Menschen des Wohlgefallens
herrscht Friede.» Und das bedeutet:
Gott hat Wohlgefallen an Menschen, die,



von Christus aus Gott die Ehre gebend,
Frieden auf Erden verkiindigen und ver-
treten. In Jesus Christus ist ja Gottes
«Wohlgefallen» auf Erden erschienen.
Das bedeutet jenes Erwihlungswort:
«Das ist mein geliebter Sohn, an dem ich
Wohlgefallen habe.» Dieses Wohlgefal-
len Gottes an dem Menschen, der nach
dem Bilde Christi gestaltet ist, soll zum
Wohlgefallen des Menschen am Mitmen-
schen werden. Dieses «Wohlgefallen»
soll die echte Gemeinde Christi in der
Welt darstellen. Sie soll die zu Liebe und
Frieden, zur Bruderschaft gewordene
Ehre und Gnade Gottes in der Welt ver-
korpern.

Das bedeutet fiir unser Thema: Nur
auf einer Gemeinde und Jiingerschaft
Christi, welche Gott die Ehre gibt, indem
sie den Frieden vertritt, ruht Gottes
Wohlgefallen. Gott hat also kein Wohl-
gefallen an einer Gemeinde und Jiinger-
schaft Christi, die das nicht tut. Er hat

kein Wohlgefallen an Kanonen, Maschi-
nengewehren und Kriegsflugzeugen,
vielleicht, wer weiss, auch nicht an amtli-
chen Zeugen Christi mit dem Dolch an
der Seite. Kriegsverteidigung und Ver-
leugnung der Friedenssache sind ihm ein
Greuel; sie sind Verleugnung Gottes; sie
sind Verrat an Christus.

Darum schliessen wir, indem wir sa-
gen: «Selig sind die Friedeschaffer (oder
Friedenskdmpfer); denn sie werden Soh-
ne Gottes heissen.» Selig seid ihr Pfarrer
und andere, die ihr um Weihnachten (wie
auch sonst) den Frieden verkiindigt, den
Seelenfrieden, aber um Weihnachten ge-
rade auch den Volkerfrieden, den Welt-
frieden, den totalen Frieden, den Gottes-
frieden und Christusfrieden, die Fleisch-
werdung des Wortes in einer Friedens-
welt — aber ein Weihnachtsfest ohne die-
sen Frieden ist eine grosse Liige.

(NW 1943, S. 554-562)

Zeugnisse uber Leonhard Ragaz

Als ich Ragaz zum ersten Mal von Angesicht sah, bei einem akademischen Gottesdienst in der
Kirche Oberstrass (so glaube ich), da durchzuckte mich, wihrend er zur Kanzel hinaufstieg,
blitzartig der Gedanke: «Calvin!» Das ist ja, so war es mir, der wiedererstandene Genfer Refor-
mator (wie ich ihn mir vorstellte), ein von Gott gesandter Prophet, der Wahrheitskiinder fiir un-
sere Zeit, auf den wir horen miissen. (Hugo Kramer, NW 1965, S. 355)

In der Person von Leonhard Ragaz hatte ich einen Menschen von aussergewohnlicher Grosse
kennengelernt. Die Klage Jeremias: « Unsere Zeichen kennen wir nicht. Es gibt keinen Propheten
mehr», galt nicht ldnger, denn es gab tatsdchlich noch einen Propheten in der Welt und sein Name
war Leonhard Ragaz. (Pierre von Paassen, NW 1965, S. 359)

Fiir Ragaz ist die Grosse Hoffnung keine Abstraktion, keine blosse Utopie, sondern geschichtli-
che Wirklichkeit, sozialistische Wirklichkeit, an deren Anfang wir stehen: das Reich Gottes ist un-
mittelbares konkretes Reich des Menschen — freilich nicht ein Reich der sichtbaren Kirche, son-
dern ein Reich der sichtbaren Gemeinde. . . Ja, Ragaz, der von Blumhardt Vater und Blumhardt
Sohn herkommt, Ragaz, der wiederum Advent und Revolution verbindet, ist heute aktueller denn
je. (Konrad Farner, NW 1968, S. 221)

Gewiss ist vieles an Ragaz zeitbedingt, wie bei jedem Denker und erst recht bei einem in seiner
Zeit engagierten Kampfer. Doch der intentionale Kern seines Lebens und Denkens enthilt Zu-
kunft, weil er das kirchlich und dogmatisch verengte Christentum neuer Zukunft geéffnet hat, ei-
ner Zukunft, die vielleicht ausbringen wird, dass die Aussenseiter schon seit je die zentralen
christlichen Denker gewesen sind. (Kurt Marti, NW 1968, S. 240)

347



	Friede auf Erden : Ehre sei Gott in der Höhe und Friede auf Erden unter Menschen des Wohlgefallens (Lukas 2, 14) ; Und das Wort ward Fleisch (Evangelium Johannis 1, 14)

