
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 10

Artikel: August Zechmeister (1907-1963) : religiöser Sozialist und
Laientheologe

Autor: Glaus, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beat Glaus

August Zechmeister (1907-1963)
Religiöser Sozialist und Laientheologe

Während die religiösen Sozialisten in
Österreich das Werk von Leonhard Ragaz

selbstverständlich integrierten, ist
umgekehrt ihre Bewegung in der
Schweiz nur wenig bekannt. Und doch
stellt sie eine bemerkenswerte eigene,
nämlich wesentlich katholisch geprägte
Variante des Religiösen Sozialismus dar.
Unter ihren Pionieren verkörpert
August Zechmeister den Laientheologen,
der wie nur wenige zu seiner Zeit für ein
von der Amtskirche emanzipiertes Wirken

des katholischen Christen in der
Welt eintrat. Seine «theologische Soziologie»

wurzelt nicht zuletzt im Weltverständnis

der alten katholischen Monarchie:

der Lehre von den zwei christlichen
Ständen, dem Weltamt der Laien einerseits,

dem Lehr- und Seelsorgeamt des
Klerus andererseits. Diese Lebensauffassung

hat ihre theoretische und praktische

Relevanz, soweit ich sehe, zugleich
mit ihrem Hauptexponenten, dem Kaiser
(als Laien), fast vollständig eingebüsst -
obschon sie in der permanenten
Auseinandersetzung der Kirche mit den Mächten

der Welt, nicht zuletzt auch in der
Befreiungstheologie, von erheblichem Nutzen

sein könnte.

«Leben aus dem Gewissen»
Zechmeister wurde 1907 als Sohn eines
Hoffriseurs geboren, verwaiste aber
früh. Er beschritt einen für Söhne aus
Unter- und Mittelschichten damals
typisch katholischen Schul- und Bildungsweg:

Matura und Theologiestudium im
Schosse eines Ordens. Nach den Niederen

Weihen verliess er den Orden und
studierte als Laie an der Universität

Wien Theologie und Staatswissenschaften.
1935 promovierte er zum Dr. theol.

mit «Untersuchungen zur Methodologie
eines theologischen Gemeinschaftsbegriffes»

und schlug alsdann, auf der
Nationalbibliothek die Bibliothekarslauf-
bahn ein. Ein halbes Jahr nach abgelegter

Prüfung für den wissenschaftlichen
Bibliotheksdienst wurde er, 1938 beim
«Anschluss» Österreichs, aus politischen
Gründen entlassen. Längere Arbeitslosigkeit,

Stellen als Berufsberater und 16
Monate Kriegsdienst als Kanonier waren
seine Hauptstationen unter der
Herrschaft des Nationalsozialismus. Auf den
1. Juni 1945 erfolgte Zechmeisters
Rehabilitierung. 1947 wurde er Direktor-
Stellvertreter an der Bibliothek der Wiener

Hochschule für Welthandel. In der
Nacht vom 6. auf den 7. November 1963
erlitt er in seiner Wohnung eine
Gehirnblutung, nach zwei Tagen wurde der
Einsame von der Polizei tot aufgefunden.

Schon als Student engagierte sich
Zechmeister im gesellschaftlichen
Bereich, der für ihn «Kirche und Welt»
umschloss. Sein Freund Raimund Egger
umriss seinen Ausgangspunkt mit den
Worten: «Der Notstand, das Studium
nach dem frühen Tod der Eltern als
Stipendiat bestreiten zu müssen, sowie die
Verbundenheit mit dem Seelsorger und
Theologen Dr. Michael Pfliegler haben
Zechmeister schon früh mit existentiellen

Fragen des Katholizismus in Berührung

gebracht. War es in der politischen
Sphäre naheliegenderweise das Verhältnis

von Christentum und Arbeiterschaft,
das ihm am Herzen lag, so im innerkirchlichen

Raum die Stellung und Funktion

293



des Laien.» Zechmeister trat dem «Bund
Religiöser Sozialisten» bei, der 1926, unter

dem Einfluss von Ragaz, vom
Metallarbeiter Otto Bauer begründet worden
war. Die Bundeszeitschrift «Der
Menschheitskämpfer» erschien von
1927—1934. Diese Seite Zechmeisters
fand einen frühen wissenschaftlichen
Niederschlag in der Seminararbeit «Die
Position der katholischen Sozialisten»
beim Ordinarius für Moraltheologie,
Prof. F. Zehentbauer, während der
laientheologische Ansatz sich in der Dissertation

ausdrückte.
Das Österreich der Vorkriegszeit bot

indessen für aufbauende Gesellschaftsarbeit

schlechte Voraussetzungen.
Zechmeister versenkte sich daher in seine
Glaubenswelt, die er «in der unmittelbaren

Nachfolge Solowjows» (Karl Pfleger)
einer «eschatologischen» und «sophio-
logischen» Deutung unterzog.
Apokalyptische, «endzeitliche» Züge prägen
ihm das Antlitz der Gegenwart: «Obwohl

die Parusie Christi allen Phasen der
Geschichte koexistiert, so treten doch
Zeiten ein, die in einer besonderen Nähe
zur Wiederkunft des Herrn stehen,
unabhängig davon, wann der tatsächliche
Einbruch des Gottesreiches in diese Welt
erfolgen wird.» Es sei dies dem Christen
«ein neuer Anstoss, um mit dem
Christentum in der Welt endgültig ernst zu
machen». Im Mittelpunkt solch
«endzeitlichen Wirkens» in der Welt stehe für
den Christen nicht mehr so sehr die
Amtskirche, sondern «sein eigenes
Leben aus dem Gewissen und der Trost, die
Kraft, die letzte Geborgenheit in einer
christlichen Gemeinschaft, der kleinsten
ihrer Art, für das Dunkel der kommenden

Tage: die Ehe».

«Christliche Politik»
gegen «kirchliche Politik»
1937 veröffentlichte Zechmeister in der
Verlagsanstalt Neue Brücke AG,
Schlieren-Zürich, sein erstes Buch: «Der
Christ in der Endzeit. Die Position des
Laien in der Kirche». Ausgehend von

Ernst Michels Schrift «Von der kirchlichen

Sendung des Laien» (Berlin 1934),
umschreibt er darin dessen Stellung als
«die tätige Verwirklichung des Reiches
Gottes in den irdischen Ordnungen». Sei
doch die Aufgabe des Laientums keineswegs

damit erschöpft, als verlängerter
Arm der institutionellen Seelsorge zu
administrativer, apostolischer und
missionarischer Tätigkeit in Kirche und Welt
eingesetzt zu werden. Vielmehr obliege
dem Christen in der Welt vor allem die
Sorge für Kultur und Staat.

Zechmeister leitete seine Theologie
des Laientums ab von der inneren Sakra-
mentalität der Ehe, vom Prophetenamte
und vom ehelichen Priestertum des Laien.

Für die politische Auseinandersetzung
nahm der Autor, allerdings in einer

Fussnote versteckt, den Pluralismusgedanken

des Zweiten Vatikanums
vorweg: «Auch das bedeutet christliche
Politik: die Anerkennung anderer
Weltanschauungen als die christliche - sie werden

durch die Freiheit des Menschen
ermöglicht - und ein jeweils selbst christliches'

Verhältnis zu ihnen, die Koexistenz
der einmal gegebenen Weltanschauungen

in einem pluralistischen Staatssystem,

die Erschliessung der allen
immanenten sittlichen Kräfte in die allen
gemeinsame Aufgabe: die Errichtung eines
profanen, humanen Staates (im Gegensatz

zum totalen Weltanschauungsstaat),
der endgültige Verzicht des Christen auf
die staatliche Gewalt zur Durchsetzung
des Christentums in restloser Anerkennung

der freien Gewissensentscheidung
des Menschen. .»

An anderer Stelle bekannte er sich zur
Lehre von der «Auserwähltheit der
Juden», die ein priesterliches und prophetisches

Volk seien und am Ende der Tage
wieder zu Priestern und Propheten würden,

da Gott keine Verheissung aufhebe.
Gegenüber dem faschistischen
Volksbürgerprinzip forderte er uneingeengte
Brüderlichkeit. Und während der damalige

Katholizismus und seine Sympathisanten

nicht ungern die Klarheit und

294



Grösse des romanischen Christentums
von der sogenannt zersetzenden Form
des protestantischen abhoben, trat dieser
Österreicher 1937 schlicht für die
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen
ein. Harte Worte fand Zechmeister
dagegen für die katholische Konkordatspolitik

seiner Gegenwart (die Konkordate
von 1929 mit dem faschistischen

Italien und mit Portugal, von 1933 mit dem
Dritten Reich und von 1934 mit dem
österreichischen Ständestaat). Er prangerte

«das nun allen offenkundige
Unvermögen» der Amtskirche an, «die von
ihrer empirischen Gestalt nicht zur
geforderten Zukunft des Reiches Gottes»
durchstiess und «weiter in den formalen
Kategorien eines bloss apologetisch-pa-
storalen Denkens» verharrte. «Kein
Konkordat kann das Weltamt des Laien
aufheben. Keine kirchliche Politik
vermag den Christen davon zu entbinden,
christliche Politik zu machen.»

Zechmeisters zweites Buch, «Das
Herz und das Kommende. Von der
Einsamkeit des Christen in dieser Zeit»,
erschien 1946 im Wiener Amandus-Verlag.

Es verarbeitet die Schrecknisse und
spirituellen Erfahrungen der Kriegsjahre,

zieht aber auch einen Schlussstrich
unter zahlreiche frühere Ansätze.
Gewidmet ist es der ersten Geliebten, die
während der Brautzeit geisteskrank und
1940 von Naziärzten in der Irrenanstalt
umgebracht wurde. Wie das Erstlingswerk

ist auch «Das Herz und das
Kommende» vom endzeitlichen Glauben des
Verfassers durchtränkt. Anstelle theologischer

Erörterungen und praktischer
Konsequenzen spricht Zechmeister hier,
in streckenweise dichterischer Sprache,
hauptsächlich jenen Christen an, «dem es
zubestimmt ist, in der Verbannung seines
Herzens leben und seinen Glauben in der
Gestalt der inneren Leere erleiden zu
müssen». Ein wichtiges Kapitel dient der
Würdigung Ferdinand Ebners
(1882—1931), eines in manchem
verwandten Geistes, dessen Aussagen
bevorzugt in Ludwig Fickers Zeitschrift

«Der Brenner» erschienen waren. Das
Büchlein schliesst unter dem urchristlich
gestimmten Motto: «In all diesen Nächten

ruft unablässig unser Herz: Komm
bald, Herr Jesus! Aber vorher, wohlan
Freunde, am Tag lasst uns noch tun, was
zu wirken uns geboten ist.»

Dieses Werk erregte den Unwillen
kirchlicher Kreise, sodass Zechmeister
seine meisten Studien in der Folge auf
eigene Kosten als vervielfältigte Manuskripte

herausbrachte. In der Schriftenreihe

«Kirche und Kirchenvolk. Elemente
und Gestalten einer theologischen

Soziologie» erschienen insgesamt acht
Arbeiten im Selbstverlag, darunter, in fünf
Einzelstudien und Kommentarteile
gegliedert, die erste über «Die Freiheit des
Wortes in der Kirche. Zur Idee und
Gestalt einer Laientheologie» (1951 bis
1959). Das Gedankengut dieses Werkes
wurde, in Form einer von Johannes
Kleinhappl und Zechmeister verfassten
Eingabe, dem Zweiten Vatikanum
unterbreitet, das sich bekanntlich auch mit
der Reform der kirchlichen Büchergesetze

(Index) befasste. Eine zweite
Schriftenreihe trug den Titel «Endzeitlicher
Glaube. Schriften für christliche
Verwirklichung». In ihr erschienen von 1952
bis 1963 14 Arbeiten, darunter die
gewichtige des katholischen Schweizer
Nonkonformisten Georg Sebastian
Huber: «Das Prophetische. Sein Wesen,
sein Charakter, seine Notwendigkeit»
(1959/60).

Engagement in der SPÖ

Der Wiederaufbau des politischen und
staatlichen Lebens nach 1945 rief auch
den Religiösen Sozialisten Zechmeister
auf den Plan. Er knüpfte dort an, wo man
1934 hatte aufhören müssen, beim
Engagement in der SPÖ: «Das oft unverbindliche,

bisweilen schon langweilige
Gespräch, das zwischen Katholiken und
Sozialisten als Partner vis-à-vis heute
immer noch geführt wird, müsste einmal
beendet, der gordische Knoten durchhauen

werden, indem Katholiken den

295



Mut fanden, in die Sozialistische Partei
einzutreten.» Es galt nun, das theoretisch
Erarbeitete in die Tat umzusetzen. Mit
dem Neuanfang sei es Aufgabe der
sozialistischen Katholiken, Österreichs grosser

politischer Realität, «der katholischen

Kirche, ebenso voll und ganz
Rechnung zu tragen wie der Sozialistischen

Partei» («Warum sozialistische
Katholiken?» Wien 1949). Diesem Ziele
diente schon Zechmeisters Broschüre
«Kirche und Sozialismus. Zugleich ein
Beitrag zur Frage christlicher Politik
heute» (Wien 1947).

Eine erste Konsolidierung erfuhr
Zechmeisters Tätigkeit in der 1951
gegründeten, parteifreien «Arbeitsgemeinschaft

für Kirche und Sozialismus».
Geleitet von Dr. Albert Massiczek, war ihr
äusseres Wirken vor allem durch öffentliche

Vorträge, Aussprachen und
Diskussionen geprägt. Intern aber wurde
beharrlich daran gearbeitet, die
katholischsozialistische Position sowohl im
Katholizismus als auch in der SPÖ zu festigen.
Während die Arbeitsgemeinschaft
gegenüber der Hierarchie, der Katholischen

Aktion, den katholischen Verbänden

in den Wahlkämpfen jener Jahre die
Identifizierung von Katholizismus und
traditioneller katholischer Partei
anfocht, forderte sie vom österreichischen
Sozialismus Umwandlung der
Weltanschauungspartei in eine ethisch fundierte
Partei. Diese Haltung trug Früchte, auch
auf Parteiseite: Nach der Bundespräsidentenwahl

von 1957 gab Schärfs
Vizekanzler Dr. Pittermann in öffentlicher
Rede die Erklärung ab: «Wir wünschen
in Österreich ein Verhältnis zur katholischen

Kirche wie zu anderen
Religionsgemeinschaften, das es auch nach der
Auffassung der Kirche, und nicht nur
nach der unseren, einem gläubigen
Katholiken ermöglicht, ohne Gewissenskonflikte

aktiver Sozialist zu sein.»
Zur Schulfrage, welche die politischen

und kirchlichen Instanzen schliesslich in
einem guten Kompromiss lösten,
veröffentlichte Zechmeister 1953 die Schrift

«Die katholische Schule als politische
Frage. Um ein neues Schulkonzept der
österreichischen Katholiken» (Wien
1953). Er plädierte darin für einen
pluralistischen Staat und für eine Scheidung
der kirchlichen und der staatlichen Sphäre,

rief zum Verzicht auf die
öffentlichkatholische Schule und zum Kompromiss
bezüglich der katholischen Privatschulen
auf, trat für die konfessionell neutrale
staatliche Gemeinschaftsschule ein und
mahnte die Katholiken zu weiser
Selbstbeschränkung um eines höheren
Gesichtspunktes willen;

Wichtig für die Zukunft der Sozialistischen

Katholiken wurde die Diskussion
um das Programm der SPÖ. Vor allem galt
es, katholischen Vorbehalten gegenüber
einer, der christlichen und katholischen
angeblich gegensätzlichen, «sozialistischen

Weltanschauung» zu begegnen.
Zu dieser Problematik hielt u.a. Prof.
Marcel Reding, katholischer Moraltheologe

an der FU Berlin, im Rahmen der
Arbeitsgemeinschaft ein vielbeachtetes
Referat. Mit Genugtuung konnte
Zechmeister erleben, dass zumindest zwei
wichtige Sätze des eigenen Entwurfs für
verbindlich erklärt wurden. So stellte
«Das neue Programm der SPÖ» vom
14. Mai 1958 «das Bekenntnis zu einem
religiösen Glauben wie zu einer nicht
religiösen Weltanschauung als innerste
persönliche Entscheidung jedes einzelnen»

hin. Das Programm distanzierte
sich ferner mit der Statuierung eines «auf
sittlicher Gesinnung beruhenden
Sozialismus» eindeutig von der Fixierung auf
eine bestimmte, z.B. marxistische,
Weltanschauung. Für die «Arbeitsgemeinschaft

für Kirche und Sozialismus» ergab
sich daraus als organisatorische Folge
auch die Umwandlung in eine nunmehr
parteioffizielle «Arbeitsgemeinschaft
Sozialistischer Katholiken» (Januar 1959).

Sozialismus als «sittliche Einheit»
im «weltanschaulichen Pluralismus»
Zechmeister aber wäre nicht er selber
gewesen, wenn er sich damit zufrieden ge-

296



geben hätte. Im Beitrag «Sozialismus
und weltanschauliche Pluralität», einem
seiner letzten Aufsätze, unterstreicht er:
«Der weltanschauliche Pluralismus der
Kirche (des Katholizismus) kann keineswegs

auf die Dauer von vorübergehenden
Stimmungen oder von dem guten

Willen einzelner einflussreicher Politiker
oder Kirchenführer abhängig bleiben,
sondern ist in beiden Bereichen institutionell

zu regeln.» Ihm ging es dabei vor
allem um die geistige Lage der Katholiken

in der SPÖ, welche schon damals die
Hälfte der Parteimitglieder ausmachten
und zu mindestens einem Fünftel als
praktizierend galten. Seines Erachtens
wäre es «nicht nur völlig unkritisch,
sondern auch, man möchte fast sagen:
unmarxistisch (wobei Marxismus hier
ausschliesslich als Ideologiekritik verstanden

wird), wenn die Menschen in der
Partei sich über die weltanschaulichen
Voraussetzungen ihres Denkens und
Handelns nicht klar werden und sich
nicht zu diesen bekennen». Für die
Zukunft sei es entscheidend, das existentielle

Potential der glaubensmässigen Kräfte
für den Sozialismus zu erschliessen. Daher

dürfe der weltanschauliche Pluralismus

innerhalb der sozialistischen Bewegung

nicht eine unverbindliche Redeweise
bleiben. Pluralismus in der Sozialistischen

Partei bedeute letztlich: Fundierung

der Partei in einer Mehrheit von
Weltanschauungen und
Weltanschauungsgemeinschaften, die im Rahmen «einer

allgemein menschlichen Ethik nicht
gegen, sondern miteinander an der
Verwirklichung des Sozialismus arbeiten
wollen». So wäre z.B. die bestehende
«Arbeitsgemeinschaft Sozialistischer
Katholiken» in eine entsprechende
Vereinigung umzuwandeln, der auch jene
Autonomie zukäme, welcher sie jetzt
entbehre. Darüber hinaus solle ein eigenes

Parteireferat «Sozialismus und
Weltanschauung» geschaffen werden, dem
die Aufgaben der Grundlagenforschung,
der Förderung und Koordinierung, der
Schlichtung sowie die Selbstkritik der

Partei anzuvertrauen seien. «Ziel ist,
dass sich der religiöse (katholische,
evangelische, freireligiöse) und der humanistische

(atheistische, glaubensindifferente)
Sozialist von der Partei offiziell

anerkannt und angesprochen finden.» Es war
Zechmeisters Überzeugung: «Jene politische

Partei, die möglichst viele
Glaubensüberzeugungen in sich aufnimmt
und ihnen in einem weltanschaulichen
Pluralismus dauernden Ausdruck gibt,
wird unschlagbar sein, wenn sie das richtige

Verhältnis von religiösem Glauben
und Politik findet. Sie nimmt bereits in
der Gegenwart den Staat der kommenden

Zeit voraus, der nur als sittliche Einheit

in der Koexistenz verschiedener
welttranszendenter und weltimmanenter
personaler Grundpositionen denkbar
ist.»

Solche Zukunftsvision steht auch heute,

20 Jahre später, in unvermindert starkem

Kontrast zur Wirklichkeit. Religiöses
und weltanschauliches Engagement

ist bekanntlich nicht nur bei SP-Mitglie-
dern nicht allzu gefragt - und vielleicht
doch wohl immer schon eine Angelegenheit

weniger gewesen! Parallel zur
fortschreitenden Säkularisierung des Lebens
in den 60er und 70er Jahren hatten
ausserdem SPÖ und Katholische Kirche sich
miteinander arrangiert, sodass die
Ausgangsprobleme der Sozialistischen
Katholiken weitgehend gelöst erschienen.
1966 trat die Gruppe dem Internationalen

Bund religiöser Sozialisten bei, 1967
verbreiterte sie sich zur «Arbeitsgemeinschaft

für Christentum und Sozialismus».
Sie ist nach wie vor eine offizielle SPÖ-
Gliederung und damit weitgehend
parteiabhängig. Neu ist in unserem
Jahrzehnt die Zugehörigkeit von Parteiprominenzen

(Blecha, Saldier, Steger u.a.),
und vielversprechend womöglich das
wieder stärkere Mitmachen einer weniger

indifferenten jüngeren Generation,
der die horrenden Probleme der Gegenwart

auf der Seele brennen.

297


	August Zechmeister (1907-1963) : religiöser Sozialist und Laientheologe

