
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 9

Artikel: "Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden" : Predigt über
die VI. Allchristliche Friedensversammlung in Prag (2.-9. Juli 1985)

Autor: Borné, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerhard Borné

«Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel
und auf Erden»
Predigt über die VI. Allchristliche Friedensversammlung
in Prag (2.-9. Juli 1985)

«Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel
und aufErden. .» (Mt 28,18). Ein wirklich

kühner Satz ist das! Menschen hören
ihn in einer Zeit und Situation, in der die
Gewalten im Himmel und auf Erden
ganz anderen Mächten zu gehören scheinen:

den ausländischen, d.h. römischen
Militärs, den einheimischen Reichen,
dämonischen und anderen irrationalen
Kräften, die Menschen in Krankheit,
Armut und Unwissenheit halten.

Trotzdem haben sie ihn so gehört, diese

frühen Christen, von denen Matthäus
am Ende seines Evangeliums berichtet.
Für sie ist klar, dass Jesus nicht begraben
und vergessen sein kann, sondern dass er
ihnen weiter vorangeht.

«Die elf Jünger aber gingen nach Galiläa

auf den Berg, wohin sie Jesus beschieden

hatte. Und als sie ihn sahen, warfen
sie sich vor ihm nieder; einige jedoch
zweifelten.»

Da hören sie Jesus diesen Satz sagen.
Wir wissen nicht, wie wir uns dies im
einzelnen vorstellen sollen. Aber klar ist
dieser Satz als eine innere Gewissheit:
Wenn überhaupt Gewalt (Herrschergewalt,

Machtvollkommenheit — das meint
das griechische Wort «exusia» hier),
dann bei Jesus und dort ganz, aber eine
Gewalt anderer Art. Denn das ist auch
klar: Keine Supermacht im üblichen Sinne

ist gemeint. Der Glaube «schaut» hier
eine echte Alternative. Das ist ja auch
Glaube: Die Realität nüchtern sehen,
sich keine Illusionen über die Gewalten
üblicher Art machen und doch zutiefst
von einer ganz anderen Gewalt überzeugt

sein, die mit dem Namen Jesus
verbunden ist, die er verkörpert.

Ich denke, wir können uns nicht genug
über solch einen Glauben wundern.
Denn diese frühen Christen hatten ja
üble Gewalt erfahren. Jesus selbst war
deren Opfer geworden.

«Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel

und auf Erden. » — Ich müsste letzte
Woche oft an diesen Satz denken. Das

war in Prag bei der VI. Allchristlichen
Friedensversammlung, einem Treffen
von etwa 800 Delegierten und Beobachtern

und über 100 Journalisten, aus 90
Ländern, aus allen Kontinenten, eine
Woche lang, einberufen durch die
Christliche Friedenskonferenz (CFK),
einer 1958 inmitten des Kalten Krieges
gegründeten, inzwischen weltweiten
Organisation.

Elend durch Rüstung -
Elend der Rüstung
Von welchen Gewalten war nicht alles
auf dieser Tagung in Prag die Rede! Eine
Frau aus Guatemala erzählte Schreckliches

darüber, wie die Soldaten der eigenen

Regierung mit einfachen Leuten
umgehen, die der «Subversion» verdächtigt
werden: «Sie schlitzten der schwangeren
Frau den Bauch auf und holten das
ungeborene Kind heraus. Dann legten sie den
Kopf ihres ebenfalls ermordeten Mannes
hinein. .» Das war bei einer Pressekonferenz.

Die anwesenden Journalisten
konnten kein anderes «Thema» mehr
anschneiden, wollten keine «kluge» Frage

mehr stellen.
Und da war das Plenumsreferat von

Paulos Mar Gregorios, Metropolit aus
Delhi, Indien. Er sprach über einen
Bischofin Äthiopien, den er im April dieses

245



Jahres besucht hatte: «Ich sah Tränen in
seinen Augen, als er mir erzählte: ,In
einer Woche müssten wir 8000 Menschen
begraben. Wir legten immer zehn von
ihnen in ein Grab. Es war grausam.'» Wo
ist da «die Gewalt» Christi? Die Gewalt
des Hungers scheint hier stärker zu sein.
Dieser Hunger hat seine Ursache nicht
nur in der Trockenheit des Bodens,
sondern dahinter stehen Staaten, die immer
mehr verschuldet sind, und Geldgeber
wie der Internationale Währungsfond
und multinationale Konzerne und mehr
oder weniger auch wir, die wir immer
mehr Gewinne verbuchen.

In fast allen grossen Referaten im
Plenum - auch bei Käroly Tödt, dem
Präsidenten der CFK, Bischof aus Ungarn,
bei Lubomir Mirejovsky, dem Generalsekretär

der CFK, Pfarrer aus der CSSR,
beim Metropoliten Filaret von Kiew und
Galizien, bei Sergio Mendes Arceo,
Bischof aus Mexiko, oder bei Walter Kreck,
Hochschullehrer aus der BRD — wurde
diese Kluft benannt: die wachsende
Armut für immer mehr Menschen auf der
einen Seite und die Entwicklung von
immer gewaltigeren, kostspieligeren und
umweltschädigenden Rüstungsmaschinerien

auf der anderen Seite.
Das kennen wir längst. Vielleicht können

wir's kaum noch hören. Aber können

wir die Stimmen von Menschen
überhören, die uns wie in Prag — wörtlich
— zurufen: «Vergesst uns nicht! Wir
gehören zu euch. Wir leben in einer Welt,
nicht irgendwo in der ,Dritten Welt'. Mit
welchem Recht fahrt ihr 1. Klasse und
wir 3. oder 4.?»

«Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel

und auf Erden. .» — Auch wenn es
zur Weltraumrüstung kommt, deren
Erforschung jetzt schon Milliarden Dollar
verschlingt, die bei der Bekämpfung des
Hungers auf der Erde fehlen? Ich sah
niemanden auf dieser Versammlung in
Prag, der in der geplanten «Strategischen
Verteidigungsinitiative» (SDI) der USA
einen Segen erblicken konnte.

Noch etwas liess alle aufhorchen und
löste grosse Betroffenheit, vor allem bei
den Delegierten aus der Dritten Welt,
aus: Vom «nuklearen Winter» war die
Rede. Es würde eine globale Katastrophe

eintreten, sollte nur etwa 1 Prozent
des bestehenden Atomwaffenpotentials
zur Anwendung kommen. Es würden
nicht nur begrenzte und begrenzbare
Verwüstungen entstehen, sondern alles
menschliche Leben auf der Erde müsste
sterben! Denn Brände, Smog, Rauch und
Staub würden eine monatelange Finsternis

und Kälte verursachen. Der
Zusammenbruch des menschlichen Immunsystems,

Epidemien, Fehlgeburten,
Hautkrebs, die Zerstörung der Nahrungskette
und viele andere Katastrophen würden
sich weltweit verbreiten. Das sind neue
Erkenntnisse, gemeinsame Schlussfolgerungen

von Wissenschaftlern aus westlichen

und östlichen Ländern. Insbesondere

auf ein 1984 erschienenes Buch
wurde in mehreren Referaten hingewiesen:

Carl Sagan/Paul Ehrlich, Nuclear
Winter, The Cold and the Dark.

Solche Forschungsergebnisse machen
die Menschen in der «Dritten Welt»
noch wütender auf uns. Nicht genug
damit, dass die internationalen Handelsbedingungen

ungerecht sind, nicht genug
damit, dass unsere Rüstungsausgaben
diesen Menschen fehlen. Sie wären auch
die Opfer der bei uns stationierten Waffen.

«Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel

und auf Erden. .» - Es scheinen
ganz andere Gewalten im Himmel und
auf Erden gegeben und möglich zu
sein.

Die russisch-orthodoxe Absage an die
nukleare Abschreckung
Wer aber das glaubt, was die frühen
Christen den auferstandenen Jesus sagen
hörten, der darf solch andere Gewalten
nicht ernsthaft als Wirklichkeit und
Möglichkeit gutheissen, sondern nur als

etwas, das überwunden werden muss und
auch kann! Die Alternative ist immer

246



schon im Glauben «sichtbar und
hörbar»: «Mir ist gegeben. .»

In Prag hat es deutliche Absagen an
solche destruktiven Gewalten gegeben.
Für viele war sehr wichtig, was Metropolit

Filaret von Kiew und Galizien zur derzeit

immer noch gängigen Politik der
nuklearen Abschreckung sagte. Diese Politik

geht ja davon aus, dass gerade
dadurch, dass jede Seite vor der anderen
Angst hat, das Verhältnis zwischen
gegensätzlichen Systemen als einigermassen

stabil gilt, jedenfalls als das stabilste,
das wir zur Zeit haben können — angeblich.

Dazu Filaret:
«Kirchen und Christen können und

dürfen die ,Abschreckungsdoktrin' nicht
unterstützen, denn sie basiert auf der
Möglichkeit eines Kernwaffeneinsatzes.
Die Abschreckung wird zu einer Realität
nur, wenn die moralische, genauer gesagt,
amoralische Bereitschaft zur Vernichtung
nicht nur der Menschheit, sondern auch
des ganzen Lebens auf der Erde vorliegt.
Das Evangelium erklärt böse Gedanken
und Gefühle für genauso sündhaft wie böse

Werke. Im Alltagsleben und in der
Rechtspraxis sind verbrecherische
Absichten strafbar, denn sie sind verbre-
chensschwanger.

Die Abschreckungspolitik ist nicht nur
moralisch lasterhaft, sie ist unzulässig,
weil sie den potentiellen Gegner der
Absicht verdächtigt, als erster Kernwaffen
einzusetzen, und somit nicht nur zu
Misstrauen und Spannungen in zwischenstaatlichen

Beziehungen führt, sondern auch
Entfremdung und Misstrauen in den
Beziehungen zwischen den Nationen
bewirkt.

Die Abschreckungspolitik ist auch
deshalb unannehmbar, weil sie das
unaufhörliche Wettrüsten mit allen seinen Folgen

wie irrationaler und menschenfeindlicher

Nutzung materieller, menschlicher
und intellektueller Ressourcen vorantreibt.

Die Abschreckungspolitik, die immer
neue materielle und andere Opfer
verlangt, führt zur Verstärkung der Ausbeu¬

tung der Entwicklungsländer und zur
Vergrösserung ihrer Rückständigkeit im
Vergleich zu entwickelten Industrieländern.

Keine Nation, die ihre Würde zu schützen

und zu wahren sucht, kann sich die
Abschreckung gefallen lassen, mit
welchen militärischen, politischen und
ökonomischen Mitteln sie auch verwirklicht
werden mag. Deshalb wird jede Nation,
die genügend Kräfte und Ressourcen hat
und die sich der Ungerechtigkeit dergegen
sie gerichteten Abschreckung bewusst ist,
sich zu einer Gegenreaktion gezwungen
sehen, womit sie ungewollt zu einem
Teilnehmer des Wettrüstens wird.»

Ich hätte nicht vermutet (warum
eigentlich nicht?!), dass ein so hoher
Kirchenführer der orthodoxen Kirche der
Sowjetunion solches sagen würde. Denn
er sprach grundsätzlich von der
Abschreckungspolitik als etwas Verbrecherischem,

und das betraf und betrifft doch
auch die Verteidigungspolitik seines
eigenen Staates! Es war dies ungefähr
dasselbe, was die katholischen Bischöfe der
USA schon seit einiger Zeit immer wieder

sagen und was die Versammlung des
Weltkirchenrates in Vancouver im Sommer

1983 erklärte: Herstellung, Lagerung

und Anwendung von
Massenvernichtungswaffen sind ein Verbrechen
gegen die Menschheit!

«Dem Volk der USA unsere Liebe
schenken»
Eine andere, für viele Teilnehmer sehr
beeindruckende Absage an solch
destruktive «Gewalt im Himmel und auf
Erden» erfolgte bei der Begegnung
zwischen den Delegierten aus den USA und
aus Nicaragua. Beide Delegationen hatten

sich mehrmals getroffen, um eine
gemeinsame Erklärung zu verabschieden,
was auch gelang. Von einem Amerikaner
wurde sie schliesslich verlesen. Das war
genau am 4. Juli, dem amerikanischen
Unabhängigkeitstag. Sie berichtet
davon, dass in den letzten Monaten 150
Kinder durch die Contras ermordet wur-

247



den und insgesamt inzwischen mehr als
6500 Menschen. Und sie wendet sich
gegen diese Politik der Intervention von
seiten der USA.

Nachdem die Erklärung unter grossem
Beifall verlesen worden war, bat ein
Delegierter aus Nicaragua die vier anwesenden

weiblichen Delegierten der USA
zum Podium nach vorne. Desgleichen
hiess er Delegierte aus Zentralamerika —

die Nachbarn also - herkommen, aus
Guatemala, Salvador, Costa Rica.

«Wir wollen dem Volk der USA unsere
Liebe schenken», sagte jetzt der Mann

aus Nicaragua. Jede der Amerikanerinnen
bekam eine Blume überreicht. «Wir

wollen unsere Konflikte miteinander
friedlich lösen. .» Alle Delegierten im
Plenum des Kulturpalastes, wo das Treffen

stattfand, waren längst aufgestanden,
schon als sich die Delegierten aus Nicaragua

und aus den USA umarmt hatten.
Jetzt war noch grösserer Beifall im grossen

Saal.
Das wäre doch eine schöne Szene für

unser Fernsehen in der BRD, in Westberlin

und in der Schweiz gewesen. Es
gab ja reichlich Kameraleute, die hiervon
Bilder machten. Aber hat sie jemand bei
uns gesehen?

Die universale Bedeutung
christlicher Liebe
«Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel
und auf Erden. .» - Ich denke dabei
auch an die Bibelarbeit im Plenum gleich
am ersten Morgen nach der Ankunft.
Richard Hough-Ross, ein amerikanischer
Pfarrer, hielt sie. Er sprach über das
Gesamtthema der VI. Allchristlichen
Friedensversammlung «Gott ruft: Wählt das
Leben! Die Stunde eilt! Christen im
Widerstand gegen die Mächte des Todes.
Auf dem Weg zu Frieden und Gerechtigkeit

für alle»:
«Die biblische Losung Wählt das

Leben' bedeutet im Kern die Erinnerung
daran, wer unser Herr ist. Es ist dies Jesus
Christus. Er ist unser Leben. Er und sein
Weg ist es, den wir wählen sollen. Charak¬

teristische Merkmale seines Weges, die
unser Leben auf den Weg des Friedens
bringen können, sind: Demut, Verzicht
auf Selbstrechtfertigung, Feindesliebe,
Weigerung, andere als böse zu etikettieren,

Bereitschaft, unverdientes Leiden
anzunehmen, wenn es sich bei dieser Suche
nach Frieden einstellt.»

Und er fuhr sinngemäss fort: Jesus
trachtete immer danach, seine Gegner zu
verwandeln, niemals danach, sie zu
zerstören. Sein Gottesbild war nicht das
eines strengen Richters, sondern dasjenige
einer Liebe, die erlösende Kraft hat. Wir
haben in Jesu Leben das Bild einer
solchen Liebe.

Es geht also bei Jesus um eine ganz
andere als die übliche Art von Gewalt. Das
wurde in Prag nicht nur an dieser
Morgenandacht deutlich und nicht nur an den
Blumen und Worten von Menschen aus
Nicaragua, sondern das trat auch klar in
dem erwähnten Referat von Metropolit
Filaret hervor. Seine Gedanken lesen
sich wie ein Kommentar zu dem, was
diesem «Mir ist gegeben alle Gewalt. .»am
Ende des Matthäusevangeliums unmittelbar

folgt:
«Darum gehet hin und machet zu Jüngern

alle Völker. Und tauft sie auf den
Namen des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes.»

Wie? Es kann doch nicht um eine
andere Art von Kreuzzug oder christlich
legitimierten Imperialismus gehen, ähnlich
den früheren, wie wir sie zur Genüge aus
der Kirchen- und Kolonialgeschichte
kennen, mit Zwangstaufen an Juden und
Heiden.

Nein. Die wahre christliche Liebe ist
«die Überwindung jeglicher Trennung.
Alle Menschen werden in dieser Liebe als
Brüder, als Mitglieder einer allumfassenden

weltweiten Familie, als Kinder des
einen himmlischen Vaters anerkannt. Diese
geniale, einfache Formel drückt eine radikale

Wende in den menschlichen
Beziehungen aus. Enge, innige Beziehungen
zwischen den Mitgliedern einer Familie

248



werden auf alle Menschen ohne
Unterschied ausgeweitet. »

Diese christliche Liebe, führte Filaret
weiter aus, ist eine wesentliche Hilfe
genau heute, wo es um die gemeinsame
Bewältigung von solchen Problemen wie
Abrüstung, Umweltschutz, soziale
Gerechtigkeit geht!

« Wir können behaupten, dass die
globalen Probleme der Menschheitsbedrohung

uns bewegen, entschieden und
unverzüglich die alten Einstellungen zu diesen

Problemen zu ändern. D.h. es ist zu
einem kritischen Moment gekommen, wo
die Menschen ganz neu denken, fühlen
und handeln sollten. Die Menschheit
braucht gesunde soziale, wissenschaftliche

und moralische Orientierungspunkte
und Werte. .»

Das Gebot der Nächstenliebe, wie es
Jesus lehrte, ist ein solcher, zur Gesundung

der Menschen führender Wert oder
Orientierungspunkt. Diese Liebe hat von
ihrem Wesen her universale Bedeutung.
Die Lösung globaler Probleme fordert
gemeinsames Handeln aller Staaten und
Völker. Es sollen gerade nicht die einen
die anderen beherrschen, ausbeuten,
unterdrücken, sondern es geht um Partnerschaft,

gegenseitige Achtung, gegenseitige
Hilfe, gemeinsame Verantwortung für

die Zukunft.

«Hoffnung gegen alle Hoffnung»
Sind das alles blosse Worte? Genauso
wie es uns schwerfällt, zu glauben: «Mir
ist gegeben alle Gewalt im Himmel und
auf Erden», so zweifeln wir daran, ob wir
das können: «Gehet hin in alle Welt», ob
wir das in diesem anderen,
nicht-imperialistischen, nicht-ausbeuterischen Sinne

können. Und wenn wir es vielleicht
einigermassen können, ob das nicht nur
ein Tropfen auf den heissen Stein ist.

Von den elf Jüngern, die Jesus auf
einem Berg in Galiläa sahen, heisst es:
«einige jedoch zweifelten. .» Der Zweifel

daran wird also nicht verheimlicht
oder verdrängt, ob wirklich diese ganz
andere Art die Welt regiert und nicht

vielleicht doch ein nuklearer Winter
kommt oder zumindest dieses irrationale,

menschenfeindliche Vor- und Nachrüsten

im Himmel und auf der Erde
weitergeht und Hunger und Ausbeutung
und ein Umweltskandal nach dem anderen.

Auch in Prag wurden Zweifel laut und
Müdigkeit und Angst. Eine Frau aus
Madagaskar, Rahantavololona Andriaja-
manjato, die ich seit Jahren durch die
Mitarbeit in der Christlichen
Friedenskonferenz kenne und wegen ihres
Engagements sehr schätze, sagte am Ende
ihres Einleitungsreferats zum Thema
«Diskriminierung und der Kampf um
Gerechtigkeit gegen Rassismus und
Ausbeutung»:

«Oft will mich ein Gefühl der
Ohnmacht, der Müdigkeit überwältigen. Werden

wir weiterhin nur fromme Wünsche
äussern? Und selbst, wenn wir handeln:
Werden wir zu den modernen Don
Quichottes gehören, die gegen ungreifbare,
aber mächtige Windmühlen kämpfen
müssen?

Viele von uns haben 30, 40 Jahre lang
für eine gerechtere, menschlichere Gesellschaft

gekämpft, andere weniger lang.
Aber sicher haben wir alle, die wir uns
dieser A ufgabe gestellt haben, unsere ganzen

Möglichkeiten, unseren Willen und
unseren Enthusiasmus in diese Sache
gesteckt.

Aber wozu haben unsere Anstrengungen
geführt? Jeder errungene Sieg scheint

provisorisch und nichts als eine Etappe,
die zu einem Kampf führt, der noch
schwieriger ist als der vorhergehende.
Und die Liste der Niederlagen ist länger
als die der Erfolge. Muss man alle
Hoffnungen aufgeben? Sind wir zu schwach,
um wirksame Werkzeuge in den Händen
dessen zu sein, der erklärt hat, er werde
,alles neu machen'?

Möge uns der Herr die Kraft geben,
immer vorwärts zu gehen, den Kampffür die
gerechte Sache fortzusetzen. Inmitten
unserer schlimmen Schwierigkeiten werden
wir wie Habakuk um des Herrn willen

249



fröhlich sein, jubeln um Gottes willen, der
uns gerettet hat, um des Herrn willen, der
unsere Stärke ist.

Da wird der Feigenbaum nicht grünen,
und es wird kein Gewächs sein an den
Weinstöcken. Der Ertrag des Ölbaums
bleibt aus (Habakuk 3,17—18).

Indessen behalten wir den Glauben an
die Ankunft des neuen Himmels und der
neuen Erde hier auf Erden. Denn unser
Herr ist siegreich aus allen Kämpfen
hervorgegangen. Ja, Christus hat selbst den
Tod überwunden. Christus ist auferstanden.

Er ist wahrhaftig auferstanden.»
«Gott ruft, wählt das Leben, die Stunde

eilt!» Auch Paulos Gregorios hatte
damit sein Plenumsreferat überschrieben,

und gerade er sprach von der «kleinen

Herde», welche die Schar der Christen

darstellt. Aber ihr ist gesagt:
«Fürchte dich nicht; denn es hat eurem
Vater gefallen, euch das Reich zu geben»
(Lk 12,32).

Ähnlich sprach Käroly Tödt am Ende
seines langen Referats von der «Hoff¬

nung gegen alle Hoffnung» (Römer
4,18) und von der Geduld, die wir bei
diesem Glauben und bei dieser Hoffnung
brauchen. Und er sprach von der «grossen

Lektion», die in diesen Jahren
vielleicht doch - endlich - gelernt wird, eben
weil die Gefahren und Ungerechtigkeiten

auf der Erde noch nie so
himmelschreiend waren, von der Lektion, in
neuer, universaler Weise zu denken,
umzukehren, nach echten Alternativen zu
suchen, «alle zweitrangigen Probleme
hinter sich zu lassen und den Weg zum
Zeugnis für den Gott des Lebens vor der
ganzen bedrohten Welt zu finden. Ein
Gefühl weltweiter Zusammengehörigkeit
und gemeinsamen Mensch-Seins geht
durch die Völker.»
(Überarbeitete Predigt über Mt 28,
16-19, am 14. Juli 1985 in der Evangelischen

Kirchengemeinde Am Buschgraben,

Berlin-Zehlendorf)

Das Dokument!

Botschaft der VI. Allchristlichen Friedensversammlung
an Christen und Kirchen
Liebe Schwestern und Brüder!
Im Namen unseres Herrn Jesus Christus, des Friedensfürsten, senden wir Euch unsere brüderlichen

und schwesterlichen Grüsse.
In Seinem Namen haben sich mehr als 800 Christen aus über 90 Ländern aller Kontinente -

dazu Repräsentanten anderer Weltreligionen - vom 2.-9. Juli 1985 zur VI. Allchristlichen
Friedensversammlung in Prag zusammengefunden.

Mit besonderer Aufmerksamkeit haben alle Teilnehmer dieser Versammlung Gottes
dringenden Ruf «Wählt das Leben - Die Stunde eilt!», das Generalthema dieser Konferenz,
vernommen.

Unser Treffen findet in dem Jahr statt, das durch die Erinnerung an die Zerschlagung des
Faschismus durch die Alliierten und die Deklaration von San Francisco (die Geburtsurkunde der
UNO) vor vierzig Jahren sowie die Unterzeichnung der Schlussakte von Helsinki 1975
bestimmt ist.

Kernwaffen sind ein Verbrechen gegen die Menschheit.

Wir haben gemeinsam über die Pflichten nachgedacht, die sich für uns und unsere Kirchen als

Zeugen der Frohen Botschaft in der Welt ergeben. Dieses Zeugnis bedeutet in der Welt von

250


	"Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden" : Predigt über die VI. Allchristliche Friedensversammlung in Prag (2.-9. Juli 1985)

