
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 8

Rubrik: Zeichen der Zeit : Ernst Bloch - Denker der Fülle in dürftiger Zeit

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Ernst Bloch - Denker der Fülle in dürftiger Zeit

Der Marxismus sei gescheitert. Die Phrase
ist nicht neu. Neu ist, dass wir sie heute

nicht nur von bürgerlichen Ideologen zu
hören bekommen, sondern auch von
«linken» Theoretikern (und Politikern),
die reihenweise den Marxismus ihrer
früheren, besseren Zeit zurücknehmen und
mit kaum verhülltem Konvertiteneifer
den «Jugendsünden» von «68» abschwören.

Dass diese antimarxistische
Geschwätzigkeit auch am 100. Geburtstag
von Ernst Bloch mediengerecht
zelebriert wurde, ist nicht weiter erstaunlich
(es sei denn für jene, die noch an die
«Ausgewogenheit» wenigstens der
öffentlichen Medien glauben). Aber es
zeigt, wie wenig Bloch heute gelesen,
geschweige denn verstanden, gar ernst
genommen wird.

Realitätsblindheit gehört auch dazu.
Vom Ende des Marxismus liesse sich
sinnvoll erst am Ende des Kapitalismus
reden. Solange es eine kapitalistische
Klassengesellschaft gibt, solange muss es
auch einen Marxismus geben, der sie
denunziert. So einfach ist das. Nur weil
«man» hierzulande vom Kapitalismus
profitiert, zu profitieren meint, hat dieser
nicht aufgehört, Menschen auszubeuten,
unsere natürlichen Lebensgrundlagen zu
zerstören, weltweit das Recht des Stärkeren

durchzusetzen.
Die Theologie der Befreiung weiss es

besser; denn sie ist Erfahrungstheologie.
Sie erfährt den Marxismus als Hoffnung
der unterdrückten Massen auf dem
lateinamerikanischen Kontinent, aber
auch als neue, verheissungsvolle
Wirklichkeit im heutigen Nicaragua. Doch
wer das Ende des Marxismus herbeire¬

den möchte, der folgt lieber nicht solcher
Erfahrung, sondern der neu-alten Mode
der sterilen 50er Jahre.

Wer nicht mehr weiss oder wissen will,
dass wir in einer Klassengesellschaft
leben, weltweit in einer extremen, brutalen,

barbarischen sogar, der wird zum
Marxismus, also auch zu Bloch, keinen
Zugang finden. Wer sich dagegen die
Fähigkeit bewahrt hat, von seiner Vernunft
einen kritischen Gebrauch zu machen,
für den hat Marx, hat Bloch nicht ausgedient.

Für den stellt Blochs Werk die
einzigartige «Tendenz-Latenz» im Marxismus

selber unter Beweis, und das heisst
in Blochscher Terminologie: einerseits
die «Spannung des verhindert Fälligen»
und anderseits die schlummernden, noch
«nicht verwirklichten objektiv-realen
Möglichkeiten» (V, 727)1 dieser Philosophie.

Ethik und Naturrecht, Mutterrecht
und Ökologie, Reich der Freiheit und
Recht auf Gemeinde, das sind die
herausragenden Bereiche, in denen sich der
Marxismus mit Bloch erneuern und
dadurch auch dem Sozialismus eine neue
Chance geben könnte.

Ethik und Naturrecht
Ernst Bloch hat 1937 einen Aufsatz
geschrieben, der den marxistisch
ungewöhnlichen Titel «Rettung der Moral»
(XI, 236ff.) trug. Bloch wusste um die
kleinbürgerlichen Wunschvorstellungen,
die sich mit dem traditionellen Begriff
«Moral» verknüpfen: «halb innerlicher
Luxus, halb einseifende Sonntagsphrase»

(237). Er wusste aber auch, dass es
«das Sittliche selbst» (236) war, das sich
damals gegen den - als «Kapitalismus

237



plus Mord» (255) definierten - Faschismus

regte. «Wo andersher als aus Moral
stammen die Empörung und Erbitterung,

der Ekel und die Verachtung, die
tüchtigsten antifaschistischen Affekte?»
(239) Und was, wenn nicht «ein durchaus

moralischer Antrieb», hat immer
wieder «Angehörige der besitzenden
Klassen an die Seite der Unterdrückten
geführt»? Ohne diesen Antrieb auch
beim «Justizratssohn Marx gäbe es gar
keinen Marxismus» (240).

Marxistisch noch provokanter ist die
These, dass Moral nicht nur vor und
gegenüber dem Faschismus zu retten sei,
sondern auch im Kommunismus als
selbständige Kategorie zu gelten habe.
«Die gleiche Moralität, die den Mördern

ihr Ende bereitet, bringt der
Menschheit danach ihre lang verzögerte
unnachlasslich antizipierte Geburt»
(255). Bloch erkennt, dass der Zweck,
der alle Mittel heiligt, zuletzt selbst
entheiligt wird. Wenn «Sozialismus, gar
Kommunismus» das ist, «was man unter
dem Namen Moral so lange vergebens
gesucht hat» (VI, 269), dann gilt auch
umgekehrt, dass Sozialismus, gar
Kommunismus an das gebunden sind, was dieser

«Name Moral» bedeutet.
«Das Sittliche selbst» trägt bei Bloch

auch die Namen der nach wie vor unab-
gegoltenen Forderungen der Französischen

Revolution «Freiheit, Gleichheit
und Brüderlichkeit». In «Naturrecht und
menschliche Würde» werden sie durch
ein neues, ein sozialistisches Naturrecht
(dialektisch) «aufgehoben», wenn
anders ja erst die klassenlose Gesellschaft
die humanen Werte verwirklichen kann,
die eine revolutionäre Bourgeoisie vor
zweihundert Jahren proklamierte. «Der
bürgerliche Rechtsstaat, der mit den
bürgerlichen Menschenrechten krebste,
wird mit dem bürgerlichen Staat
verschwinden, aber die bürgerlichen
Menschenrechte können es, indem und sofern
sozialistisch gebaut wird, so wenig, dass
sie als unbürgerliche erst zustellbar
werden» (VI, 164). Denn: «Der Freiheits¬

kampf erzeugt Gleichheit; die Gleichheit
als Ende der Ausbeutung und Abhängigkeit

erhält die Freiheit, die Brüderlichkeit
lohnt eine Gleichheit, worin es keiner

mehr nötig hat, ja überhaupt in der
Lage ist, dem anderen ein Wolf zu sein»
(194).

Bloch wundert sich, «dass sozialistisch,
wo expressis verbis der wirkliche, nämlich
der zu befreiende und erfüllende Mensch
im Mittelpunkt steht, noch weithin
Ablehnung von Naturrecht im Schwange
ist». Als ob sich die «Etablierung des
aufrechten Gangs» ökonomisch zureichend
begründen liesse. Sie «ist ein Postulat aus
dem Naturrecht und nirgends woanders
her, woanders auch nur findbar». Auch
Marx denkt «nicht nur ökonomisch»,
wenn er lehrt, «alle Verhältnisse
umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes,

ein geknechtetes, ein verlassenes,
ein verächtliches Wesen ist» (12). An der
«Wiege des Marxismus» steht vielmehr
die «naturrechtliche Parteilichkeit für
die Erniedrigten und Beleidigten» (213).

«Naturrechtliche Parteilichkeit» ist
Parteilichkeit für das Naturrecht, für
«das Aufrechte als Recht, so dass es an
den Personen geehrt, in ihrem Kollektiv
gesichert werde» (237). Grösser,
wesentlicher hat kein Philosoph unserer
Zeit vom Recht gesprochen. Sein
Rechtsbegriff könnte, müsste auch die
Rechtswissenschaft revolutionieren, in
West und Ost. Noch suchen die Juristen
den Sinn des gesetzten (positiven)
Rechts in diesem selbst und (von Festreden

abgesehen) nicht im Recht, das
menschliche Satzung eicht. Sie führen
das Sollen des Gesetzes auf das Wollen
des Gesetzgebers zurück, gleichgültig ob
dieser sich an Naturrecht orientiert oder
nur die Interessen der Herrschenden
exekutiert. Sie sind darum unfähig, das
positive Recht - als ethisch belangvolles
Sollen - aus dem Naturrecht zu begründen,

zu begrenzen, zu entwickeln und zu
interpretieren. (Der Kanon juristischer
Interpretationsmethoden ist darum bis
heute ohne wissenschaftliche Legitima-

238



tion geblieben, ein wüstes Konglomerat
beliebig austauschbarer Kniffe, um das
gewünschte Resultat zu bekommen.)

Ethik und Naturrecht kann Bloch aber
nur deshalb «retten», weil er als guter
Dialektiker den subjektiven Faktor, und
das heisst: das menschliche Denken,
Wollen und Tun, der Geschichte
integriert und nicht auf ihren angeblichen
Zwangsverlauf reduziert. Pointiert wendet

sich Bloch gegen «die letzthin defaiti-
stische Irrlehre eines objektivistischen
Automatismus» (V, 168) in der
Geschichte. Im Gegenteil: «die objektive
Hoffnungssache in der Welt selber ist
ihrer durchaus nicht garantiert sicher und
gewiss; sonst wäre die Zuversicht der
hoffenden Hoffnung, statt mutig und,
wie so oft, aufrecht-paradox zu sein,
lediglich trivial» (V, 1624). Gewiss, ohne
objektiven Geschichtsprozess geht
nichts, kann der subjektive Faktor sich
geschichtlich nicht verwirklichen, nicht
selber geschichtsbildend sein. Freiheit ist
insofern, wie Engels sagt, «Einsicht in die
Notwendigkeit». Doch wo diese Einsicht
fehlt, dort hilft auch die Notwendigkeit
nicht weiter, da sie sich nicht selbst
vollstreckt. Eben diese «objektive Ungaran-
tiertheit» weist dem subjektiven Faktor
seine Bedeutung, seine Verantwortung,
sein ethisches und naturrechtliches Sollen

zu. Es ist der «subjektive Faktor», der
den «Widerspruch der Sache» merkt
«und Krach schlägt, das heisst Revolution

macht»2.
Selbst die Erkenntnistheorie ist hier

nicht mehr ethisch indifferente «Abbildtheorie»

(wie Vulgärmarxismus und
scholastische Schulphilosophie in
befremdlicher Übereinstimmung meinen),
sondern «Fortbildlehre», die sich orientiert

an dem, was möglich ist und wirklich
werden soll, daher nicht nur der Einsicht
in den historischen Prozess, sondern
auch der ethisch motivierten
Einbildungskraft des Menschen bedarf. «Ein
Auge kommt hier durchaus wieder, doch
keinesfalls als nur betrachtendes. Es
sieht vielmehr, wie schlecht die Dinge

sind, wie gut sie sein könnten, und leitet
so an, sie mitbildend zu verändern» (XV,
63).

Mutterrecht und Ökologie
Im «Tages-Anzeiger» (6. Juli) hat einer
sich über die «patriarchale
Selbstverständlichkeit» in den Schriften Blochs
ausgelassen. Zum Angelesenen, das hier
«zum hundertsten Geburtstag Ernst
Blochs» verwertet wurde, gehörte wohl
kaum das Kapitel über die Frauenbewegung

im «Prinzip Hoffnung» (V, 687ff.),
das, im Ausdruck zwar von gestern, im
Inhalt aber überraschend aktuell, sich
der vorschnellen Harmonisierung von
Sozialismus und Feminismus verweigert.
Ebensowenig passt zu «patriarchaler
Selbstverständlichkeit» die Blochsche
Klage über Deutschland, das «immer,
zum Unterschied von Frankreich, ohne
Einfluss der Frauen, ohne Maria», war
und mit dem Nationalsozialismus «völlig
Anti-Blume» (IV, 65) geworden sei.
Und schon gar nicht hat unser Bloch-Ex-
perte das grossartige Buch «Naturrecht
und menschliche Würde» zur Kenntnis
genommen, nicht die Auseinandersetzung,

die hier (VI, 115ff.) mit Bachofens
«Mutterrecht» geführt wird.

Bloch anerkennt dieses «Mutterrecht»,

wenn auch nicht in seiner angeblich

«hetärischen» Urform, und er-
schliesst es im Sinn einer «unterirdisch
weiterwirkenden Mythologie» (128).
Gaia, die Mutter Erde, steht am Anfang.
Sie «lehrt als solche die Alimentationspflicht

der Kinder und den Tod ,als debi-
tum naturae' zugleich. Aber nicht minder
triumphiert zuletzt ein Gleichgewicht
zwischen organischem Stoff und mildem,
nicht-rationalistischem Geist. Das
Mutterrecht bezeichnet in dieser Innigkeit
eben die ,Poesie in der Geschichte'»
(123). Gaias Tochter ist Themis, die
Gottheit des Rechts, des Naturrechts,
wie Bloch betont. Bachofen wird zitiert:
Gaia-Themis «nährt mit Milch ihre
irdischen Kinder und verteilt unter allen mit
höchster Billigkeit die irdischen Gü-

239



ter. Die Mutter wird zum Ausdruck
der höchsten Iustitia, die zwischen ihren
Kindern mit liebevoller Unparteilichkeit
alles teilt» (122). Überfluss, Glück,
Goldenes Zeitalter, ein auf Frieden gerichtetes

Dasein - dies alles ist im Mutterrecht
enthalten. Und in gewandelter Form
wird es wiederkehren, wenn das Recht
der Liebe nicht mehr entfremdet,
sondern wenn «Recht Liebe», «Liebe das
höchste Recht» (128) sein wird.

Wie die Natur selbst weiblich ist, so hat
auch das Naturrecht weiblichen, mütterlichen,

mutterrechtlichen Ursprung. Darum

«war ,Mutter' Natur im Naturrecht
verschiedenster Stufen allemal ein mächtiges,

bislang übersehenes Ingredienz,
und historisch war dieses dem Naturrecht
durchs Mutterrecht, oft ungewusst,
mindestens unreflektiert, erinnert, übermittelt»

(122). Vor allem das Asylrecht,
«das vorzugsweise an weibliche Gottheiten

gebunden ist» (133), erinnert an dieses

Mutter-Natur-Recht. Das weibliche
«Ingredienz» des Naturrechts enthält
aber auch die Revolte gegen das
Unrecht: Ceres ist die Beschützerin der
Plebs, und Maria wird zur «Patrona pau-
perum». In den Ketzerbewegungen bis
zur Reformation verbindet «sich eine
,marianische Predigt' mit Revolten
gegen das Herrenrecht» (138f.).

Von der stoisch-naturrechtlichen
Lebensregel, «in Übereinstimmung mit der
Natur» (139) zu leben, führt ein direkter
Weg zur Ökologiebewegung. Bloch hat
sie nicht mehr gekannt, ihr aber in «Das
Materialismusproblem, seine Geschichte
und Substanz» durch seinen naturrechtlichen,

normativen, qualitativen Naturbegriff

eine Begründung vermittelt, die
endlich zur Kenntnis zu nehmen,
auszuschöpfen wäre. Sie greift tiefer als die
Kritik am quantitativen Naturbegriff der
«exakten Wissenschaften», wie sie heute
von Thürkauf bis Capra vorgetragen
wird. Wie diese wendet sich zunächst
auch Bloch «gegen die Verabsolutierung
eines nur quantitativ-mechanischen Wesens

der physischen Natur» und lehrt er

den «qualitativ bestimmten Stufenbau
der Natur» (VII, 427f.), der von Aristoteles

über Thomas bis Schelling und Hegel

überliefert wird. Was die nichtmarxistischen

Vertreter eines «Stufenbaus der
Natur» jedoch übersehen, ist seine mögliche

Vereinnahmung für faschistisches
Gedankengut: als pseudonaturrechtli-
ches Modell einer hierarchischen, autoritären

Gesellschaftsordnung. Wenn nicht
argumentativ, so doch suggestiv, wie es
z.B. Othmar Spann vordemonstriert hat,
der mit Schriften wie «Der wahre Staat»
zum geistigen Wegbereiter des Austrofa-
schismus wurde. Anders bei Bloch. Für
ihn ist der «qualitativ bestimmte Stufenbau

der Natur» nichts Statisches, das
nach Oben und nach Unten Vorbild der
Gesellschaft wäre, sondern vielmehr
Ausdruck dynamischer Bewegung in der
Materie, der realen Dialektik zu immer
neuen, höheren Lebensformen, und
eines Unten, wenn schon, das sich bei
hinreichender Quantität nach Oben kehrt.
Ohne diesen Stufenbau hätte «ja gar ein
dialektischer Umschlag von Quantität zu
Qualität naturhaft überhaupt keinen
Raum; denn die totale Mechanik kennt
überhaupt keine Qualität» (428).
«Dialektik der Natur» als ein Denken der
«Materie nach vorwärts» (315) könnte,
sollte auch in der Ökologiebewegung zur
fälligen Scheidung der Geister führen.

Blochs Kritik enthält darüber hinaus
die Pointe, dass hier quantitatives
Naturdenken «auf die ausschliesslich
herrschende Warenform in den Verhältnissen

der bürgerlichen Gesellschaft» reduziert

und «die angeblich aussergeschicht-
liche Objektivität der bürgerlichen
Naturwissenschaft» damit «aufs rechte
Mass zurückgebracht wird» (435).
Quantitatives Naturdenken wäre somit
«bürgerliches Denken», das sich, «wie
Brecht sagt, nirgends für Reis interessiert,

sondern nur für seinen Preis» (V,
778). Wie sehr solche Kritik auch auf den
«real existierenden Sozialismus»
durchschlägt, insofern dieser ebenfalls der
bürgerlichen Naturwissenschaft huldigt, sie

240



eher noch «überholen» als (dialektisch)
«aufheben» will, sei hier nur eben
angedeutet.

Für Bloch bedarf Natur nicht weniger
der Heimkehr als der Mensch. Das
«Reich der Freiheit» wäre nicht nur ein
solches des Menschen, sondern aus
diesem «menschlich, allzu menschlichen
Lokalpatriotismus» gerade zu «entlassen»

(VII, 315). Die «mechanische»
Betrachtungsweise verfehlt das — von Bloch
wiederentdeckte — «Harren der Schöpfung»

(Rom 8,18ff.). Erkenntnisleitendes
Interesse dieser «bürgerlichen»

Methode ist die schrankenlose Ausbeutung
und Ausplünderung der Natur bis zum
«geht nicht mehr». Demgegenüber
fordert «Das Prinzip Hoffnung» eine «konkrete

Allianz» (V, 787) mit der Natur,
und das heisst: eine «Technik ohne
Vergewaltigung» (807ff.), eine «sanfte
Technologie», wie wir heute sagen. Sie wäre
zugleich eine sozialistische Technologie:
die Überwindung der «bürgerlichen
Technik», der «Verhässlichung» und
Entstellung der Welt bis zur «Leichen-
haftigkeit» (808f.). «Marxismus der
Technik, wenn er einmal durchdacht sein
wird, ist keine Philanthropie für misshandelte

Metalle, wohl aber das Ende der
naiven Übertragung des Ausbeuter- und
Tierbändigerstandpunktes auf die
Natur» (813).

Reich der Freiheit und Recht
auf Gemeinde
Das Ziel heisst «Reich der Freiheit»,
«die Herkunft dieser Kategorie aus
schlechthin eschatologisch intendierter
Sinnwerdung von Geschichte und Welt
nicht verleugnend» (VII, 475). Dass in
diesem Reich urmenschliche Sehnsucht
sich ausdrückt, gibt Bloch 1935 in
«Erbschaft dieser Zeit» vor allem dem
deutschen Marxismus zu bedenken, dem er
vorwirft, den «braunen Diebstahl» am
Reich, gar am «Dritten Reich» eines
Joachim von Fiore (IV, 63), zugelassen zu
haben. Der alles nur analysierende
«Kältestrom» sei nicht durch den — dem Mar¬

xismus ebenfalls innewohnenden — real-.
utopischen «Wärmestrom» kompensiert

worden. Begriffe wie «Leben»,
«Ganzheit» und «Reich» wären «nicht
so hundertprozentig reaktionär verwertbar,

wollte die Revolution hier nicht
bloss, mit Recht, entlarven, sondern, mit
ebensoviel Recht, konkret überbieten
und sich des alten Besitzes gerade dieser
Kategorien erinnern» (IV, 18). Es ist der
«allzu übliche Vulgärmarxismus» mit
seinem trostlosen, platten Materialismus,

der die Menschen förmlich «zu
einem reaktionären ,Idealismus' zurück»
(59) treibt und sein «Stück Schuld» (66)
am Nationalsozialismus mitzutragen hat.

Was aber ist das für ein
«wärmeverströmender» Materialismus, der sich vom
«Reich der Freiheit» die Fülle des unent-
fremdeten menschlichen Daseins nicht
weniger erhofft als das (revolutionäre)
Christentum vom «Reich Gottes»? Grund
dieser Hoffnung ist «Materie» als von
«mater» hergeleitetes - ebenfalls weibliches

- Prinzip, als Weltmutter und
unerschöpflicher «Weltschoss» (VII, 17).
«Materie» birgt das «Reich der Freiheit»
in sich als ein noch nicht verwirklichtes,
aber zu verwirklichendes, dem Menschen

auferlegtes, real mögliches Ziel, als
«unvollendete Entelechie» (VII, 470ff.).
Wenn nun aber die Materie mit dieser
Fülle an Zukunft schwanger geht, dann
ist sie nicht das andere des Geistes, also
nicht «von vornherein aufs Grobe,
Klotzhafte beschränkt». Sonst würde
nicht einmal der dialektische Sprung vom
Körper zum Bewusstsein verständlich.
«Um vor allem noch viel weitere qualitative

Sprünge in der materiellen
Entwicklung zu begreifen, dazu bedarf es
selbstverständlich einer Erweiterung des

Materiebegriffs, die nicht nur mechanistische

Eierschalen wegwirft, sondern
findet und begreift, was nach diesem
Wegwurf erst recht als materiell zu gelten
hat.» Ja, «durchs Dialektische als
solches, als ,Puls der Lebendigkeit' wird eine

noch gründlichere Erweiterung des

Materiebegriffs möglich, eine nicht nur

241



empirische, sondern geradezu spekulative»

(VII, 470).
Dieser Begriff von Materie ist weit

entfernt von jenem «plattesten Abspü-
licht des deutschen Äufklärichts», wie
Engels den toten Materiebegriff der
Vogt, Büchner und Moleschott nannte
(VII, 304). Auch Leonhard Ragaz hatte
diesen bürgerlichen Materialismus vor
Augen, als er dem marxistischen
Sozialismus vorwarf, er verbinde sich mit einer
Weltanschauung, die gar nicht zu ihm
passe, sondern viel besser zu der Welt,
die er bekämpfe.3 Ragaz wusste freilich
auch um das Prophetische und Messianische

im Materialismus von Marx und
Engels, er hätte es bei Bloch nicht weniger
erkannt und begrüsst. Karl Rahner geht
noch einen Schritt weiter, indem er die
«Selbstüberbietung» der Materie, wie sie
der dialektische Materialismus lehrt, als
«aktive Selbsttranszendenz» auf «das
Sein überhaupt», also auf Gott und sein
Reich deutet und bejaht.4

Bloch selbst konnte und wollte von
dieser theologischen Deutung seines
Materiebegriffs nichts wissen. Er beschied
sich mit einem «Transzendieren ohne
Transzendenz» (VII, 478). Dennoch war
er — ähnlich wie Konrad Farner — der
Meinung, dass «auch der Sozialismus
nicht mehr zu lange wie Abspülicht und
Aufkläricht über Religiöses zu sprechen
hätte» (VI, 313). Die klassenlose Gesellschaft

wird nicht schon das Ende von
Religion bedeuten. «Die wirklich metaphysische

Frage hält länger an als die
mythologisch-transzendenten Antworten, die
ihr in Herrenkirchen gegeben worden
sind» (VI, 311). Gerade im vollendeten
Sozialismus werden «statt der schäbigsten

aller Sorgen, der Erwerbssorgen»,
«stärker als je die echten, wertvollen, uns
angemessenen Sorgen» hervortreten und
damit «die Frage dessen, was wirklich im
Leben nicht stimmt» (VI, 310). Auch im
Sozialismus wird es, muss es daher ein
«Recht auf Gemeinde» geben, die mehr
ist als «Verwaltung von Sachen», die es

mit «der Brüderlichkeit, der schwierigen,
sehr ernst nimmt» (VI, 314).

Solches habe ich am 100. Geburtstag
Ernst Blochs nicht oder jedenfalls zu wenig

gehört. Einiges sollte hier nachgetragen
werden. Was jedoch nur Sinn gibt,

wenn die Leserinnen und Leser dieser
«Zeichen der Zeit» beginnen (oder
fortfahren), Bloch selbst zu studieren, sich
von ihm ermutigen, anstecken zu lassen.
In unserer dürftigen, von einem vielleicht
letzten Sich-Aufbäumen des Kapitalismus

zu Unrecht beeindruckten Zeit
benötigen wir mehr denn je diese
«informierte», «gelehrte», enzyklopädisch
aufbereitete Hoffnung auf das verheissene
«Reich der Freiheit», das wir «Reich
Gottes» nennen. «Was heraufkommt, ist
noch nicht entschieden, was als Sumpf
steht, kann durch Arbeit ausgetrocknet
werden. Durch das Doppelte von Mut
und Wissen kommt die Zukunft nicht als
Geschick über den Menschen, sondern
der Mensch kommt über die Zukunft und
tritt mit dem Seinen in sie ein» (V, 227).

1 Die römische Zahl bezeichnet den Band, die
arabische Zahl die Seite in der Gesamtausgabe des
Suhrkamp Verlags.
2 In einem Gespräch mit Adelbert Reif, in: die
Weltwoche. 10. August 1977. S. 43.
3 Vgl. Von Christus zu Marx - von Marx zu Chri-
stus.^Hamburg 1972. S. 27. 182.
4 Die Einheit von Geist und Materie im christlichen

Glaubensverständnis, in: Schriften zur Theologie,

Band VI. Einsiedeln-Zürich-Köln 1965, S.

210.

242



Aus Zuschriften! msrnrnm

Mit der neuen Rubrik «Aus Zuschriften» erhalten die Leserinnen und Leser der «Neuen Wege»
die Gelegenheit, aufBeiträge in unserer Zeitschrift und in andern Medien zu reagieren oder auch
neue Themen aufzugreifen. Redaktionskommission und Redaktor behalten sich vor, die
Zuschriften — nach vorgängiger Orientierung der Autoren und Autorinnen — zu kürzen. Anders als
unter der Rubrik «Diskussion» folgt diesen Zuschriften in der Regel jedoch keine Replik. — In
den letzten Monaten hat der Redaktor vor allem Zuschriften zu seinen «Zeichen der Zeit» erhalten.

Auch diese Zuschriften sollen ohne die erneute Stellungnahme des Redaktors veröffentlicht
werden, jedenfalls dann, wenn sie ihm als weiterführende Kritik oder als wertvolle Ergänzung
erscheinen oder wenn er als Erwiderung doch nur früher Geschriebenes wiederholen müsste.

Politische Praxis mit konkreter Utopie - ein
Nachtrag zu Willy Spieler, Ernst Bloch -
Denker der Fülle in dürftiger Zeit (NW 1985,
S. 237-242)

Ein Durchblick durch verschiedenste Bloch-
Reminiszenzen aus Anlass seines 100.
Geburtstags bestätigt: Ernst Bloch als
Rechtsphilosoph findet erst bei Willy Spieler einen
angemessenen Widerhall. Auch die Entstellung

Blochs zum alternden Patriarchen (etwa
durch Rolf Niederhauser im «Tages-Anzeiger»

vom 6. Juli) wird von Willy Spieler kundig

berichtigt. Auffallend ist allerdings, dass
eine der originalsten Schöpfungen Blochs, die
«konkrete Utopie», kaum Beachtung findet,
obwohl der Autor von hoher Warte aus
Versäumtes nachholt. Bezeichnenderweise bleibt
so die von Rolf Niederhauser unter Bezugnahme

auf Bloch provokativ beklagte Uto-
pielosigkeit des linksintellektuellen Zeitgeistes

unwidersprochen. (Immerhin
beansprucht Manfred Züfle im selben Heft der
«Neuen Wege» für die Zeitschrift
WIDERSPRUCH «utopische Voreingenommenheit».)

Die Unterlassung scheint nicht zufällig
zu sein. Fast will es scheinen, Willy Spieler habe

die hier notwendige Korrektur jenen
überlassen wollen, die ihre Träume nach vorwärts
in politische Praxis überführt haben, um
konkrete Utopie mit Leben zu füllen. Jawohl,
meine Anspielung gilt der Volksinitiative
«Für eine Schweiz ohne Armee und für eine
umfassende Friedenspolitik».

Insoweit der Geltungsanspruch konkreter
Utopie bei der Lancierung der Initiative
tatkräftig als Geburtshelfer beteiligt war, drängt
sich die Frage nach einer spezifischen Aktualität

Blochs auf. «Konkrete Utopie» im Sinne

Blochs bewegt sich zwischen zielvergessenem
Opportunismus und schwärmerischem Nebel
abstrakter Utopien, Luftschlössern. Sie hat
«in der Prozesswirklichkeit ein Korrespondierendes

(PH 1,226)*, d.h. «einen Inhalt, der
im historischen Prozess steht» (PH 1,240),
den Namen «Reich der Freiheit» trägt. An
anderer Stelle wird konkrete Utopie als «der
geprüfte Wille zum Sein des Alles» (PH
1,364) bestimmt. Vom geprüften Willen
gelangt Bloch sodann zur «docta spes», der
fundierten Hoffnung. Kriterien zur Prüfung und
Fundierung des Gewollten, Gehofften werden

allerdings kaum greifbar. Die Rede ist
von «bedingungsanalytischer Forschung» zur
Verhinderung «abstraktest-utopischer
Schwärmerei» (PH 1,240), oder dann heisst
die Chose «Tendenzkunde», meint Herausarbeitung

dessen, womit die «Gegenwart
schwanger geht». Die detektivische Analyse
dessen, was im Werden ist, fasst Bloch
schliesslich als «Kältestrom im Marxismus»
(PH 1,235-242).

Eine Übertragung des hier Postulierten auf
die gegenwärtigen Rüstungsentwicklungen,
auf die Möglichkeit von Sicherheitspolitik im
neutralen Kleinstaat, auf die Friedenssehnsüchte

vieler Menschen Hesse vielleicht eine
fundierte Tendenzkunde entstehen. Das
Bemühen um eine solche könnte namentlich den
«friedensbewegten» Umgang mit der
Armeeabschaffungs-Initiative entkrampfen, aus
polemischen Fixierungen befreien und den Blick
freimachen für die realen Möglichkeiten zur
Überwindung des behaupteten Anachronismus

Armee.
Eine Gesamtschau der Schriften Blochs

weist ihn nun andererseits vor allem als
Anwalt des Wärmestroms im Marxismus aus.

303



Hier verschlingen sich Weite und Wärme.
Empfohlen wird das «weitest reichende Fernrohr

um den wirklichen Stern Erde zu
sehen» (PH 1,366). Wärmelehre wird zum
Plädoyer für grosse Weltveränderungen, auch
die nicht-revolutionären: «Man muss in so
grossen Angelegenheiten über das Ziel hin-
ausschiessen können, um es zu treffen»
(Abschied von der Utopie?, 112). Dieser heftige,
ganz und gar nicht bescheidene Aufruf zum
Aufbruch hat wenig gemein mit dem Wärmestrom,

den Willy Spieler gegen die Armeeabschaffung

reklamiert und etwa in «Nahzielen»

wie Zivildienst und Friedensforschungsinstitut
fliessen sieht (NW 1985, 334). Angesichts

der realpolitischen Pervertierung der
Zivildienstidee zu einer restriktiven Entkri-
minalisierung plus Arbeitsdienst für
Militärverweigerer, angesichts der Entwicklungstendenzen

universitärer «Friedensforschung»
Hesse sich namentlich mit Bloch fragen, ob da
die Utopie nicht «krauchend-evolutioni-
stisch» wird, «sich entspannt, sich, wie einmal
Benjamin sich ausdrückte, nur noch auf eine
stufenweise Verbesserung der Gefängnisbetten

richtet'» (Abschied, 111). Wo das Fernziel
aus dem Nahziel verschwindet, ist aber «keine
echte Zukunft» (ebenda).

In Polemiken gegen die Armeeabschaffungs-Initiative

wird häufig das fehlende
Verständnis für Nahziel-Politik beklagt, wobei es
den Anschein macht, die Leugnung einer
möglichen Aufweichung helvetischer Erstarrung

solle zu einer sich selbst erfüllenden Pro-
phezeihung werden. Mit Bloch wäre
demgegenüber zu bedenken, dass Hoffnung pnch
mit konkret-utopischem Horizont enttäuschbar

bleibt. (In seinen enttäuschten Hoffnungen

auf den Stalinismus hat dies Bloch selbst
schmerzlich erlebt. Das heisst: konkret-utopische

Politik ist Wagnispolitik. Denn: «Hoffnung

ist nicht Zuversicht. Sie steht in Schwebe:

Gerade sie ist umlagert von den Kategorien

der Gefahr» (GA XI.427). Dennoch
wird festgehalten am «Kraftfaktor in der
Hoffnung, der ihr die Möglichkeit des Gelingens

etwas vermehrt» (ebenda), und zwar
auch in einer «prekären Zeit», wo die Hoffnung

«bedeutend schwieriger zu
verifizieren ist als die Angst, die reichlich zu speisen

hat in dieser Welt und der es sehr wohl
ergeht» (GA IX,428). In einer Zeit, wo es noch
weniger zu lachen gibt als vor 20 Jahren, be¬

kommen solche Zeilen eine besondere
Aktualität im Kampf gegen Resignation und
Verzweiflung.

Ist es vermessen, in der Volksinitiative
«Für eine Schweiz ohne Armee und für eine
umfassende Friedenspolitik» einen potentiell
ansteckenden Niederschlag Blochscher Hoffnung

zu sehen? Willy Spieler macht sich in
seinen Überlegungen zu Ernst Bloch -
obwohl er der «konkreten Utopie» explizit
kaum Raum gibt — stark für einen der ethisch
motivierten Einbildungskraft des Menschen
bedürftigen historischen Prozess (NW 1985,
239). Seine Faszination gilt jenem Bloch, der
das Aufrechte ins Recht transponiert (237)
und dem Gemeindegedanken, worin die
Brüderlichkeit zu ihrem Recht kommt (242).

Mir scheint, hier klingen Dinge an, die auch
im Initiativtext der erwähnten Volksinitiative
keimhaft enthalten sind: «Die Schweiz
entwickelt eine umfassende Friedenspolitik, welche

die Selbstbestimmung des Volkes stärkt
und die Solidarität unter den Völkern
fördert.» Auch hier soll das Aufrechte Recht
werden, soll mit den Ansprüchen des Citoyen
und seiner Menschenwürde ernst gemacht
werden, soziale Phantasie aus ihrem Schlaf
erwachen.

Was not tut, ist eine nähere inhaltliche
Bestimmung des Gemeinten. Ein erster Beitrag
der Initianten zur «umfassenden Friedenspolitik»

erscheint dieser Tage in Buchform. Es
ist zu hoffen, dass er Ansatz werde zur
Wiederbelebung und vielfältigen Konkretisierung
Blochscher Denkimpulse. Das wäre jedenfalls

die Realisierung einer ersten Etappe in
Richtung des Fernziels: friedenspolitisch
belebte Schweiz — ohne Armee. Marc Spescha
* Zitierte Literatur und ihre Abkürzungen:
Ernst Bloch, Prinzip Hoffnung I, suhrkamp
taschenbuch Wissenschaft (PH I)
Ernst Bloch, Gesamtausgabe XI, Politische
Messungen, Pestzeit, Vormärz (GA XI)
Ernst Bloch, Abschied von der Utopie?, herausgegeben

von Hanna Gekle (Abschied)

Frau Thatcher ist nicht an allem schuld - eine
Entgegnung zu Willy Spieler: Nach dem Tod
im Stadion (NW 1985, S. 206-207)

Als mehrjähriger Abonnent der «Neuen Wege»

freue ich mich Monat für Monat auf das
Erscheinen dieser sehr engagierten und
inhaltlich geradlinigen Zeitschrift. Mit beson-

304


	Zeichen der Zeit : Ernst Bloch - Denker der Fülle in dürftiger Zeit
	Anhang

