Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)
Heft: 8
Rubrik: Zeichen der Zeit : Ernst Bloch - Denker der Fulle in durftiger Zeit

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit

Ernst Bloch — Denker der Fiille in durftiger Zeit

Der Marxismus sei gescheitert. Die Phra-
se ist nicht neu. Neu ist, dass wir sie heute
nicht nur von biirgerlichen Ideologen zu
héren bekommen, sondern auch von
«linken» Theoretikern (und Politikern),
die reihenweise den Marxismus ihrer frii-
heren, besseren Zeit zuriicknehmen und
mit kaum verhiilltem Konvertiteneifer
den «Jugendsiinden» von «68» abschwo-
ren. Dass diese antimarxistische Ge-
schwatzigkeit auch am 100. Geburtstag
von Ernst Bloch mediengerecht zele-
briert wurde, ist nicht weiter erstaunlich
(es sei denn fiir jene, die noch an die
«Ausgewogenheit» wenigstens der of-
fentlichen Medien glauben). Aber es
zeigt, wie wenig Bloch heute gelesen, ge-
schweige denn verstanden, gar ernst ge-
nommen wird.

Realitatsblindheit gehort auch dazu.
Vom Ende des Marxismus liesse sich
sinnvoll erst am Ende des Kapitalismus
reden. Solange es eine kapitalistische
Klassengesellschaft gibt, solange muss es
auch einen Marxismus geben, der sie de-
nunziert. So einfach ist das. Nur weil
«man» hierzulande vom Kapitalismus
profitiert, zu profitieren meint, hat dieser
nicht aufgehort, Menschen auszubeuten,
unsere naturlichen Lebensgrundlagen zu
zerstoren, weltweit das Recht des Stiarke-
ren durchzusetzen.

Die Theologie der Befreiung weiss es
besser; denn sie ist Erfahrungstheologie.
Sie erfahrt den Marxismus als Hoffnung
der unterdriickten Massen auf dem la-
teinamerikanischen Kontinent, aber
auch als neue, verheissungsvolle Wirk-
lichkeit im heutigen Nicaragua. Doch
wer das Ende des Marxismus herbeire-

den mochte, der folgt lieber nicht solcher
Erfahrung, sondern der neu-alten Mode
der sterilen 50er Jahre.

Wer nicht mehr weiss oder wissen will,
dass wir in einer Klassengesellschaft le-
ben, weltweit in einer extremen, bruta-
len, barbarischen sogar, der wird zum
Marxismus, also auch zu Bloch, keinen
Zugang finden. Wer sich dagegen die Fa-
higkeit bewahrt hat, von seiner Vernunft
einen kritischen Gebrauch zu machen,
fir den hat Marx, hat Bloch nicht ausge-
dient. Fur den stellt Blochs Werk die ein-
zigartige «Tendenz-Latenz» im Marxis-
mus selber unter Beweis, und das heisst
in Blochscher Terminologie: einerseits
die «Spannung des verhindert Filligen»
und anderseits die schlummernden, noch
«nicht verwirklichten objektiv-realen
Moglichkeiten» (V, 727)! dieser Philoso-
phie. Ethik und Naturrecht, Mutterrecht
und Okologie, Reich der Freiheit und
Recht auf Gemeinde, das sind die her-
ausragenden Bereiche, in denen sich der
Marxismus mit Bloch erneuern und da-
durch auch dem Sozialismus eine neue
Chance geben konnte.

Ethik und Naturrecht

Ernst Bloch hat 1937 einen Aufsatz ge-
schrieben, der den marxistisch unge-
wohnlichen Titel «Rettung der Moral»
(XI, 236ff.) trug. Bloch wusste um die
kleinbtirgerlichen Wunschvorstellungen,
die sich mit dem traditionellen Begriff
«Moral» verkniipfen: «halb innerlicher
Luxus, halb einseifende Sonntagsphra-
se» (237). Er wusste aber auch, dass es
«das Sittliche selbst» (236) war, das sich
damals gegen den — als «Kapitalismus

237



plus Mord» (255) definierten — Faschis-
mus regte. « Wo andersher als aus Moral
stammen die Emporung und Erbitte-
rung, der Ekel und die Verachtung, die
tuchtigsten antifaschistischen Affekte?»
(239) Und was, wenn nicht «ein durch-
aus moralischer Antrieb», hat immer
wieder «Angehorige der besitzenden
Klassen an die Seite der Unterdruckten
gefilhrt»? Ohne diesen Antrieb auch
beim «Justizratssohn Marx gibe es gar
keinen Marxismus» (240).

Marxistisch noch provokanter ist die
These, dass Moral nicht nur vor und ge-
geniiber dem Faschismus zu retten sei,
sondern auch im Kommunismus als
selbstandige Kategorie zu gelten habe.
«Die gleiche (!) Moralitit, die den Mor-
dern ihr Ende bereitet, bringt der
Menschheit danach ihre lang verzogerte
unnachlasslich  antizipierte = Geburt»
(255). Bloch erkennt, dass der Zweck,
der alle Mittel heiligt, zuletzt selbst ent-
heiligt wird. Wenn «Sozialismus, gar
Kommunismus» das ist, «<was man unter
dem Namen Moral so lange vergebens
gesucht hat» (VI, 269), dann gilt auch
umgekehrt, dass Sozialismus, gar Kom-
munismus an das gebunden sind, was die-
ser «Name Moral» bedeutet.

«Das Sittliche selbst» tragt bei Bloch
auch die Namen der nach wie vor unab-
gegoltenen Forderungen der Franzosi-
schen Revolution «Freiheit, Gleichheit
und Briiderlichkeit». In « Naturrecht und
menschliche Wiirde» werden sie durch
ein neues, ein sozialistisches Naturrecht
(dialektisch) «aufgehoben», wenn an-
ders ja erst die klassenlose Gesellschaft
die humanen Werte verwirklichen kann,
die eine revolutionidre Bourgeoisie vor
zweihundert Jahren proklamierte. «Der
biirgerliche Rechtsstaat, der mit den biir-
gerlichen Menschenrechten krebste,
wird mit dem biirgerlichen Staat ver-
schwinden, aber die burgerlichen Men-
schenrechte konnen es, indem und sofern
sozialistisch gebaut wird, so wenig, dass
sie als unbiirgerliche erst zustellbar wer-
den» (VI, 164). Denn: «Der Freiheits-

238

kampf erzeugt Gleichheit; die Gleichheit
als Ende der Ausbeutung und Abhangig-
keit erhilt die Freiheit, die Briiderlich-
keit lohnt eine Gleichheit, worin es kei-
ner mehr notig hat, ja iiberhaupt in der
Lage ist, dem anderen ein Wolf zu sein»
(194).

Bloch wundert sich, «dass sozialistisch,
wo expressis verbis der wirkliche, ndmlich
der zu befreiende und erfullende Mensch
im Mittelpunkt steht, noch weithin Ab-
lehnung von Naturrecht im Schwange
ist». Als ob sich die «Etablierung des auf-
rechten Gangs» 6konomisch zureichend
begriinden liesse. Sie «ist ein Postulat aus
dem Naturrecht und nirgends woanders
her, woanders auch nur findbar». Auch
Marx denkt «nicht nur Okonomisch»,
wenn er lehrt, «alle Verhaltnisse umzu-
werfen, in denen der Mensch ein ernied-
rigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes,
ein verachtliches Wesen ist» (12). Ander
«Wiege des Marxismus» steht vielmehr
die «naturrechtliche Parteilichkeit fir
die Erniedrigten und Beleidigten» (213).

«Naturrechtliche Parteilichkeit» ist
Parteilichkeit fiir das Naturrecht, fir
«das Aufrechte als Recht, so dass es an
den Personen geehrt, in ihrem Kollektiv
gesichert werde» (237). Grosser, we-
sentlicher hat kein Philosoph unserer
Zeit vom Recht gesprochen. Sein
Rechtsbegriff konnte, musste auch die
Rechtswissenschaft revolutionieren, in
West und Ost. Noch suchen die Juristen
den Sinn des gesetzten (positiven)
Rechts in diesem selbst und (von Festre-
den abgesehen) nicht im Recht, das
menschliche Satzung eicht. Sie fiihren
das Sollen des Gesetzes auf das Wollen
des Gesetzgebers zuriick, gleichgiiltig ob
dieser sich an Naturrecht orientiert oder
nur die Interessen der Herrschenden ex-
ekutiert. Sie sind darum unf#hig, das po-
sitive Recht — als ethisch belangvolles
Sollen — aus dem Naturrecht zu begriin-
den, zu begrenzen, zu entwickeln und zu
interpretieren. (Der Kanon juristischer
Interpretationsmethoden ist darum bis
heute ohne wissenschaftliche Legitima-



tion geblieben, ein wiistes Konglomerat
beliebig austauschbarer Kniffe, um das
gewiinschte Resultat zu bekommen.)

Ethik und Naturrecht kann Bloch aber
nur deshalb «retten», weil er als guter
Dialektiker den subjektiven Faktor, und
das heisst: das menschliche Denken,
Wollen und Tun, der Geschichte inte-
griert und nicht auf ihren angeblichen
Zwangsverlauf reduziert. Pointiert wen-
det sich Bloch gegen «die letzthin defaiti-
stische Irrlehre eines objektivistischen
Automatismus» (V, 168) in der Ge-
schichte. Im Gegenteil: «die objektive
Hoffnungssache in der Welt selber ist ih-
rer durchaus nicht garantiert sicher und
gewiss; sonst ware die Zuversicht der
hoffenden Hoffnung, statt mutig und,
wie so oft, aufrecht-paradox zu sein, le-
diglich trivial» (V, 1624). Gewiss, ohne
objektiven  Geschichtsprozess  geht
nichts, kann der subjektive Faktor sich
geschichtlich nicht verwirklichen, nicht
selber geschichtsbildend sein. Freiheit ist
insofern, wie Engels sagt, «Einsicht in die
Notwendigkeit». Doch wo diese Einsicht
fehlt, dort hilft auch die Notwendigkeit
nicht weiter, da sie sich nicht selbst voll-
streckt. Eben diese «objektive Ungaran-
tiertheit» weist dem subjektiven Faktor
seine Bedeutung, seine Verantwortung,
sein ethisches und naturrechtliches Sol-
len zu. Es ist der «subjektive Faktor», der
den «Widerspruch der Sache» merkt
«und Krach schlagt, das heisst Revolu-
tion macht»?,

Selbst die Erkenntnistheorie ist hier
nicht mehr ethisch indifferente « Abbild-
theorie» (wie Vulgidrmarxismus und
scholastische Schulphilosophie in be-
fremdlicher Ubereinstimmung meinen),
sondern «Fortbildlehre», die sich orien-
tiert an dem, was moglich ist und wirklich
werden soll, daher nicht nur der Einsicht
in den historischen Prozess, sondern
auch der ethisch motivierten Einbil-
dungskraft des Menschen bedarf. «Ein
Auge kommt hier durchaus wieder, doch
keinesfalls als nur betrachtendes. Es
sieht vielmehr, wie schlecht die Dinge

sind, wie gut sie sein konnten, und leitet
so an, sie mitbildend zu verandern» (XV,
63). |

Mutterrecht und Okologie

Im «Tages-Anzeiger» (6. Juli) hat einer
sich iiber die «patriarchale Selbstver-
standlichkeit» in den Schriften Blochs
ausgelassen. Zum Angelesenen, das hier
«zum hundertsten Geburtstag Ernst
Blochs» verwertet wurde, gehorte wohl
kaum das Kapitel iiber die Frauenbewe-
gung im «Prinzip Hoffnung» (V, 6871f.),
das, im Ausdruck zwar von gestern, im
Inhalt aber iiberraschend aktuell, sich
der vorschnellen Harmonisierung von
Sozialismus und Feminismus verweigert.
Ebensowenig passt zu «patriarchaler
Selbstverstandlichkeit» die Blochsche
Klage iiber Deutschland, das «immer,
zum Unterschied von Frankreich, ohne
Einfluss der Frauen, ohne Maria», war
und mit dem Nationalsozialismus «vollig
Anti-Blume» (IV, 65) geworden sei.
Und schon gar nicht hat unser Bloch-Ex-
perte das grossartige Buch «Naturrecht
und menschliche Wiirde» zur Kenntnis
genommen, nicht die Auseinanderset-
zung, die hier (VI, 115ff.) mit Bachofens
«Mutterrecht» gefiihrt wird.

Bloch anerkennt dieses «Mutter-
recht», wenn auch nicht in seiner angeb-
lich «hetarischen» Urform, und er-
schliesst es im Sinn einer «unterirdisch
weiterwirkenden Mythologie» (128).
Gaia, die Mutter Erde, steht am Anfang.
Sie «lehrt als solche die Alimentations-
pflicht der Kinder und den Tod ,als debi-
tum naturae‘ zugleich. Aber nicht minder
triumphiert zuletzt ein Gleichgewicht
zwischen organischem Stoff und mildem,
nicht-rationalistischem Geist. Das Mut-
terrecht bezeichnet in dieser Innigkeit
eben die ,Poesie in der Geschichte‘»
(123). Gaias Tochter ist Themis, die
Gottheit des Rechts, des Naturrechts,
wie Bloch betont. Bachofen wird zitiert:
Gaia-Themis «ndhrt mit Milch ihre irdi-
schen Kinder und verteilt unter allen mit
hochster Billigkeit die irdischen Gii-

239



ter. . . Die Mutter wird zum Ausdruck
der hochsten Iustitia, die zwischen ihren
Kindern mit liebevoller Unparteilichkeit
alles teilt» (122). Uberfluss, Gliick, Gol-
denes Zeitalter, ein auf Frieden gerichte-
tes Dasein — dies alles ist im Mutterrecht
enthalten. Und in gewandelter Form
wird es wiederkehren, wenn das Recht
der Liebe nicht mehr entfremdet, son-
dern wenn «Recht Liebe», «Liebe das
hochste Recht» (128) sein wird.

Wie die Natur selbst weiblich ist, so hat
auch das Naturrecht weiblichen, miitter-
lichen, mutterrechtlichen Ursprung. Dar-
um «war ,Mutter® Natur im Naturrecht
verschiedenster Stufen allemal ein méch-
tiges, bislang tlibersehenes Ingredienz,
und historisch war dieses dem Naturrecht
durchs Mutterrecht, oft ungewusst, min-
destens unreflektiert, erinnert, iibermit-
telt» (122). Vor allem das Asylrecht,
«das vorzugsweise an weibliche Gotthei-
ten gebunden ist» (133), erinnert an die-
ses Mutter-Natur-Recht. Das weibliche
«Ingredienz» des Naturrechts enthalt
aber auch die Revolte gegen das Un-
recht: Ceres ist die Beschiitzerin der

Plebs, und Maria wird zur «Patrona pau-

perum». In den Ketzerbewegungen bis
zur Reformation verbindet «sich eine
,marianische Predigt’ mit Revolten ge-
gen das Herrenrecht» (138f.).

Von der stoisch-naturrechtlichen Le-
bensregel, «in Ubereinstimmung mit der
Natur» (139) zu leben, fiihrt ein direkter
Weg zur Okologiebewegung. Bloch hat
sie nicht mehr gekannt, ihr aber in «Das
Materialismusproblem, seine Geschichte
und Substanz» durch seinen naturrechtli-
chen, normativen, qualitativen Naturbe-
griff eine Begriindung vermittelt, die
endlich zur Kenntnis zu nehmen, auszu-
schopfen wire. Sie greift tiefer als die
Kritik am quantitativen Naturbegriff der
«exakten Wissenschaften», wie sie heute
von Thiirkauf bis Capra vorgetragen
wird. Wie diese wendet sich zunichst
auch Bloch «gegen die Verabsolutierung
eines nur quantitativ-mechanischen We-
sens der physischen Natur» und lehrt er

240

den «qualitativ bestimmten Stufenbau
der Natur» (VII, 427f.), der von Aristo-
teles iiber Thomas bis Schelling und He-
gel iiberliefert wird. Was die nichtmarxi-
stischen Vertreter eines «Stufenbaus der
Natur» jedoch uibersehen, ist seine mog-
liche Vereinnahmung fiir faschistisches
Gedankengut: als pseudonaturrechtli-
ches Modell einer hierarchischen, autori-
taren Gesellschaftsordnung. Wenn nicht
argumentativ, so doch suggestiv, wie es
z.B. Othmar Spann vordemonstriert hat,
der mit Schriften wie «Der wahre Staat»
zum geistigen Wegbereiter des Austrofa-
schismus wurde. Anders bei Bloch. Fiir
ihn ist der «qualitativ bestimmte Stufen-
bau der Natur» nichts Statisches, das
nach Oben und nach Unten Vorbild der
Gesellschaft wire, sondern vielmehr
Ausdruck dynamischer Bewegung in der
Materie, der realen Dialektik zu immer
neuen, hoheren Lebensformen, und ei-
nes Unten, wenn schon, das sich bei hin-
reichender Quantitat nach Oben kehrt.
Ohne diesen Stufenbau hitte «ja gar ein
dialektischer Umschlag von Quantitit zu
Qualitdat naturhaft iiberhaupt keinen
Raum; denn die totale Mechanik kennt
tiberhaupt keine Qualitdt» (428). «Dia-
lektik der Natur» als ein Denken der
«Materie nach vorwarts» (315) konnte,
sollte auch in der Okologiebewegung zur
falligen Scheidung der Geister fuhren.
Blochs Kritik enthalt dariiber hinaus
die Pointe, dass hier quantitatives Natur-
denken «auf die ausschliesslich herr-
schende Warenform in den Verhaltnis-
sen der biirgerlichen Gesellschaft» redu-
ziert und «die angeblich aussergeschicht-
liche Objektivitat der biirgerlichen Na-
turwissenschaft» damit «aufs rechte
Mass zuriickgebracht wird» (435).
Quantitatives Naturdenken ware somit
«biirgerliches Denken», das sich, «wie
Brecht sagt, nirgends fiir Reis interes-
siert, sondern nur fiir seinen Preis» (V,
778). Wie sehr solche Kritik auch auf den
«real existierenden Sozialismus» durch-
schlagt, insofern dieser ebenfalls der bur-
gerlichen Naturwissenschaft huldigt, sie



eher noch «iiberholen» als (dialektisch)
«aufheben» will, sei hier nur eben ange-
deutet.

Fiir Bloch bedarf Natur nicht weniger
der Heimkehr als der Mensch. Das
«Reich der Freiheit» wire nicht nur ein
solches des Menschen, sondern aus die-
sem «menschlich, allzu menschlichen
Lokalpatriotismus» gerade zu «entlas-
sen» (VII, 315). Die «mechanische» Be-
trachtungsweise verfehlt das — von Bloch
wiederentdeckte — «Harren der Schop-
fung» (Rom 8§,18ff.). Erkenntnisleiten-
des Interesse dieser «biirgerlichen» Me-
thode ist die schrankenlose Ausbeutung
und Ausplunderung der Natur bis zum
«geht nicht mehr». Demgegeniiber for-
dert «Das Prinzip Hoffnung» eine «kon-
krete Allianz» (V, 787) mit der Natur,
und das heisst: eine «Technik ohne Ver-
gewaltigung» (807ft.), eine «sanfte Tech-
nologie», wie wir heute sagen. Sie wire
zugleich eine sozialistische Technologie:
die Uberwindung der «biirgerlichen
Technik», der «Verhasslichung» und
Entstellung der Welt bis zur «Leichen-
haftigkeit» (808f.). «Marxismus der
Technik, wenn er einmal durchdacht sein
wird, ist keine Philanthropie fiir misshan-
delte Metalle, wohl aber das Ende der
naiven Ubertragung des Ausbeuter- und
Tierbandigerstandpunktes auf die Na-
tur» (813).

Reich der Freiheit und Recht
auf Gemeinde

Das Ziel heisst «Reich der Freiheit»,
«die Herkunft dieser Kategorie aus
schlechthin eschatologisch intendierter
Sinnwerdung von Geschichte und Welt
nicht verleugnend» (VII, 475). Dass in
diesem Reich urmenschliche Sehnsucht
sich ausdriickt, gibt Bloch 1935 in «Erb-
schaft dieser Zeit» vor allem dem deut-
schen Marxismus zu bedenken, dem er
vorwirft, den «braunen Diebstahl» am
Reich, gar am «Dritten Reich» eines Jo-
achim von Fiore (IV, 63), zugelassen zu
haben. Der alles nur analysierende «Kal-
testrom» sei nicht durch den — dem Mar-

xismus ebenfalls innewohnenden — real- .
utopischen «Warmestrom» kompen-
siert worden. Begriffe wie «Leben»,
«Ganzheit»> und «Reich» wiaren «nicht
so hundertprozentig reaktionar verwert-
bar, wollte die Revolution hier nicht
bloss, mit Recht, entlarven, sondern, mit
ebensoviel Recht, konkret iiberbieten
und sich des alten Besitzes gerade dieser
Kategorien erinnern» (IV, 18). Es ist der
«allzu lbliche Vulgarmarxismus» mit
seinem trostlosen, platten Materialis-
mus, der die Menschen formlich «zu ei-
nem reaktionaren ,Idealismus‘ zuriick»
(59) treibt und sein «Stiick Schuld» (66)
am Nationalsozialismus mitzutragen hat.

Was aber ist das fiir ein «warmever-
stromender» Materialismus, der sich vom
«Reich der Freiheit» die Fiille des unent-
fremdeten menschlichen Daseins nicht
weniger erhofft als das (revolutionare)
Christentum vom «Reich Gottes»? Grund
dieser Hoffnung ist «Materie» als von
«mater» hergeleitetes — ebenfalls weibli-
ches — Prinzip, als Weltmutter und uner-
schopflicher «Weltschoss» (VII, 17).
«Materie» birgt das «Reich der Freiheit»
in sich als ein noch nicht verwirklichtes,
aber zu verwirklichendes, dem Men-
schen auferlegtes, real mogliches Ziel, als
«unvollendete Entelechie» (VII, 470ff.).
Wenn nun aber die Materie mit dieser
Fulle an Zukunft schwanger geht, dann
ist sie nicht das andere des Geistes, also
nicht «von vornherein aufs Grobe,
Klotzhafte beschrinkt». Sonst wiirde
nicht einmal der dialektische Sprung vom
Korper zum Bewusstsein verstandlich.
«Um vor allem noch viel weitere quali-
tative Spriinge in der materiellen Ent-
wicklung zu begreifen, dazu bedarf es
selbstverstandlich einer Erweiterung des
Materiebegriffs, die nicht nur mechani-
stische Eierschalen wegwirft, sondern
findet und begreift, was nach diesem
Wegwaurf erst recht als materiell zu gelten
hat.» Ja, «durchs Dialektische als sol-
ches, als ,Puls der Lebendigkeit* wird ei-
ne noch griindlichere Erweiterung des
Materiebegriffs moglich, eine nicht nur

241



empirische, sondern geradezu spekulati-
ve» (VIL, 470).

Dieser Begriff von Materie ist weit
entfernt von jenem «plattesten Abspu-
licht des deutschen Aufklarichts», wie
Engels den toten Materiebegriff der
Vogt, Biichner und Moleschott nannte
(VII, 304). Auch Leonhard Ragaz hatte
diesen biirgerlichen Materialismus vor
Augen, als er dem marxistischen Sozia-
lismus vorwarf, er verbinde sich mit einer
Weltanschauung, die gar nicht zu ithm
passe, sondern viel besser zu der Welt,
die er bekdmpfe.’ Ragaz wusste freilich
auch um das Prophetische und Messiani-
sche im Materialismus von Marx und En-
gels, er hitte es bei Bloch nicht weniger
erkannt und begriusst. Karl Rahner geht
noch einen Schritt weiter, indem er die
«Selbstiiberbietung» der Materie, wie sie
der dialektische Materialismus lehrt, als
«aktive Selbsttranszendenz» auf «das
Sein tiberhaupt», also auf Gott und sein
Reich deutet und bejaht.?

Bloch selbst konnte und wollte von
dieser theologischen Deutung seines Ma-
teriebegriffs nichts wissen. Er beschied
sich mit einem «Transzendieren ohne
Transzendenz» (VII, 478). Dennoch war
er — dhnlich wie Konrad Farner — der
Meinung, dass «auch der Sozialismus
nicht mehr zu lange wie Abspilicht und
Aufklaricht uber Religioses zu sprechen
hatte» (VI, 313). Die klassenlose Gesell-
schaft wird nicht schon das Ende von Re-
ligion bedeuten. «Die wirklich metaphy-
sische Frage halt langer an als die mytho-
logisch-transzendenten Antworten, die
ihr in Herrenkirchen gegeben worden
sind» (VI, 311). Gerade im vollendeten
Sozialismus werden «statt der schibig-
sten aller Sorgen, der Erwerbssorgen»,
«starker als je die echten, wertvollen, uns
angemessenen Sorgen» hervortreten und
damit «die Frage dessen, was wirklich im
Leben nicht stimmt» (VI, 310). Auch im
Sozialismus wird es, muss es daher ein
«Recht auf Gemeinde» geben, die mehr
ist als «Verwaltung von Sachen», die es

242

mit «der Briiderlichkeit, der schwierigen,
sehr ernst nimmt» (VI, 314).

*

Solches habe ich am 100. Geburtstag
Ernst Blochs nicht oder jedenfalls zu we-
nig gehort. Einiges sollte hier nachgetra-
gen werden. Was jedoch nur Sinn gibt,
wenn die Leserinnen und Leser dieser
«Zeichen der Zeit» beginnen (oder fort-
fahren), Bloch selbst zu studieren, sich
von ihm ermutigen, anstecken zu lassen.
In unserer diirftigen, von einem vielleicht
letzten Sich-Aufbdumen des Kapitalis-
mus zu Unrecht beeindruckten Zeit be-
notigen wir mehr denn je diese «infor-
mierte», «gelehrte», enzyklopadisch auf-
bereitete Hoffnung auf das verheissene
«Reich der Freiheit», das wir «Reich
Gottes» nennen. «Was heraufkommt, ist
noch nicht entschieden, was als Sumpf
steht, kann durch Arbeit ausgetrocknet
werden. Durch das Doppelte von Mut
und Wissen kommt die Zukunft nicht als
Geschick uber den Menschen, sondern
der Mensch kommt iiber die Zukunft und
tritt mit dem Seinen in sie ein» (V, 227).

1 Dieromische Zahl bezeichnet den Band, die ara-
bische Zahl die Seite in der Gesamtausgabe des
Suhrkamp Verlags.

2 In einem Gesprach mit Adelbert Reif, in: die
Weltwoche. 10. August 1977, S. 43.

3 Vgl. Von Christus zu Marx — von Marx zu Chri-
stus, Hamburg 1972, 8. 27, 182.

4 Die Einheit von Geist und Materie im christli-
chen Glaubensyverstandnis. in: Schriften zur Theo-
logie, Band VI. Einsicdeln-Ziirich-Kéln 1965, S.
210.



Aus Zuschriften

Mit der neuen Rubrik « Aus Zuschriften» erhalten die Leserinnen und Leser der « Neuen Wege»
die Gelegenheit, auf Beitrdge in unserer Zeitschrift und in andern Medien zu reagieren oder auch
neue Themen aufzugreifen. Redaktionskommission und Redaktor behalten sich vor, die Zu-
schriften — nach vorgangiger Orientierung der Autoren und Autorinnen — zu kiirzen. Anders als
unter der Rubrik « Diskussion» folgt diesen Zuschriften in der Regel jedoch keine Replik. — In
den letzten Monaten hat der Redaktor vor allem Zuschriften zu seinen « Zeichen der Zeit» erhal-
ten. Auch diese Zuschriften sollen ohne die erneute Stellungnahme des Redaktors veriffentlicht
werden, jedenfalls dann, wenn sie ihm als weiterfiihrende Kritik oder als wertvolle Erganzung er-

scheinen oder wenn er als Erwiderung doch nur frither Geschriebenes wiederholen miisste.

Politische Praxis mit konkreter Utopie — ein
Nachtrag zu Willy Spieler, Ernst Bloch —
Denker der Fiille in diirftiger Zeit (NW 1985,
S. 237—-242)

Ein Durchblick durch verschiedenste Bloch-
Reminiszenzen aus Anlass seines 100. Ge-
burtstags bestitigt: Ernst Bloch als Rechts-
philosoph findet erst bei Willy Spieler einen
angemessenen Widerhall. Auch die Entstel-
lung Blochs zum alternden Patriarchen (etwa
durch Rolf Niederhauser im «Tages-Anzei-
ger» vom 6. Juli) wird von Willy Spieler kun-
dig berichtigt. Auffallend ist allerdings, dass
eine der originalsten Schopfungen Blochs, die
«konkrete Utopie», kaum Beachtung findet,
obwohl der Autor von hoher Warte aus Ver-
saumtes nachholt. Bezeichnenderweise bleibt
so die von Rolf Niederhauser unter Bezug-
nahme auf Bloch provokativ beklagte Uto-
pielosigkeit des linksintellektuellen Zeitgei-
stes unwidersprochen. (Immerhin bean-
sprucht Manfred Ziifle im selben Heft der
«Neuen Wege» fiir die Zeitschrift WIDER-
SPRUCH «utopische Voreingenommen-
heit».) Die Unterlassung scheint nicht zufallig
zu sein. Fast will es scheinen, Willy Spieler ha-
be die hier notwendige Korrektur jenen iiber-
lassen wollen, die ihre Trdume nach vorwirts
in politische Praxis liberfiihrt haben, um kon-
krete Utopie mit Leben zu fiillen. Jawohl,
meine Anspielung gilt der Volksinitiative
«Fiir eine Schweiz ohne Armee und fiir eine
umfassende Friedenspolitik».

Insoweit der Geltungsanspruch konkreter
Utopie bei der Lancierung der Initiative tat-
kraftig als Geburtshelfer beteiligt war, drangt
sich die Frage nach einer spezifischen Aktua-
litdt Blochs auf. «Konkrete Utopie» im Sinne

Blochs bewegt sich zwischen zielvergessenem
Opportunismus und schwiarmerischem Nebel
abstrakter Utopien, Luftschlossern. Sie hat
«in der Prozesswirklichkeit ein Korrespon-
dierendes (PH1,226)*, d.h. «einen Inhalt, der
im historischen Prozess steht» (PH 1,240),
den Namen «Reich der Freiheit» tragt. An
anderer Stelle wird konkrete Utopie als «der
gepriifte Wille zum Sein des Alles» (PH
I,364) bestimmt. Vom gepriiften Willen ge-
langt Bloch sodann zur «docta spes», der fun-
dierten Hoffnung. Kriterien zur Priiffung und
Fundierung des Gewollten, Gehofften wer-
den allerdings kaum greifbar. Die Rede ist
von «bedingungsanalytischer Forschung» zur
Verhinderung «abstraktest-utopischer
Schwirmerei» (PH 1,240), oder dann heisst
die Chose «Tendenzkunde», meint Herausar-
beitung dessen, womit die «Gegenwart
schwanger geht». Die detektivische Analyse
dessen, was im Werden ist, fasst Bloch
schliesslich als «Kailtestrom im Marxismus»
(PH 1,235-242).

Eine Ubertragung des hier Postulierten auf
die gegenwirtigen Riistungsentwicklungen,
auf die Mdoglichkeit von Sicherheitspolitik im
neutralen Kleinstaat, auf die Friedenssehn-
sichte vieler Menschen liesse vielleicht eine
fundierte Tendenzkunde entstehen. Das Be-
miihen um eine solche konnte namentlich den
«friedensbewegten» Umgang mit der Armee-
abschaffungs-Initiative entkrampfen, aus po-
lemischen Fixierungen befreien und den Blick
freimachen fiir die realen Méglichkeiten zur
Uberwindung des behaupteten Anachronis-
mus Armee.

Eine Gesamtschau der Schriften Blochs
weist ihn nun andererseits vor allem als An-
walt des Wdrmestroms im Marxismus aus.

303



Hier verschlingen sich Weite und Wirme.
Empfohlen wird das «weitest reichende Fern-
rohr (...), um den wirklichen Stern Erde zu se-
hen» (PH 1,366). Wirmelehre wird zum Pli-
doyer fiir grosse Weltverdnderungen, auch
die nicht-revolutiondren: «Man muss in so
grossen Angelegenheiten iiber das Ziel hin-
ausschiessen konnen, um es zu treffen» (Ab-
schied von der Utopie?, 112). Dieser heftige,
ganz und gar nicht bescheidene Aufruf zum
Aufbruch hat wenig gemein mit dem Warme-
strom, den Willy Spieler gegen die Armeeab-
schaffung reklamiert und etwa in «Nahzie-
len» wie Zivildienst und Friedensforschungs-
institut fliessen siecht (NW 1985, 334). Ange-
sichts der realpolitischen Pervertierung der
Zivildienstidee zu einer restriktiven Entkri-
minalisierung plus Arbeitsdienst fiir Militar-
verweigerer, angesichts der Entwicklungsten-
denzen universitirer «Friedensforschung»
liesse sich namentlich mit Bloch fragen, ob da
die Utopie nicht «krauchend-evolutioni-
stisch» wird, «sich entspannt, sich, wie einmal
Benjamin sich ausdriickte, nur noch auf eine
,stufenweise Verbesserung der Gefingnisbet-
ten richtet‘» (Abschied,111). Wo das Fernziel
aus dem Nahziel verschwindet, ist aber «keine
echte Zukunft» (ebenda).

In Polemiken gegen die Armeeabschaf-
fungs-Initiative wird haufig das fehlende Ver-
standnis fiir Nahziel-Politik beklagt, wobei es
den Anschein macht, die Leugnung einer
moglichen Aufweichung helvetischer Erstar-
rung solle zu einer sich selbst erfiillenden Pro-
phezeihung werden. Mit Bloch wire demge-
genuber zu bedenken, dass Hoffnung anch
mit konkret-utopischem Horizont enttausch-
bar bleibt. (In seinen enttduschten Hoffnun-
gen auf den Stalinismus hat dies Bloch selbst
schmerzlich erlebt. Das heisst: konkret-uto-
pische Politik ist Wagnispolitik. Denn: « Hoff-
nung ist nicht Zuversicht. Sie steht in Schwe-
be: Gerade sie ist umlagert von den Katego-
rien der Gefahr» (GA XI,427). Dennoch
wird festgehalten am «Kraftfaktor in der
Hoffnung, der ihr die Moglichkeit des Gelin-
gens etwas vermehrt» (ebenda), und zwar
auch in einer «prekiren Zeit», wo die Hoff-
nung «bedeutend schwieriger (. . .) zu verifi-
zieren ist als die Angst, die reichlich zu spei-
sen hat in dieser Welt und der es sehr wohl er-
geht» (GA IX,428). In einer Zeit, wo es noch
weniger zu lachen gibt als vor 20 Jahren, be-

304

kommen solche Zeilen eine besondere Ak-
tualitdit im Kampf gegen Resignation und
Verzweiflung.

Ist es vermessen, in der Volksinitiative
«Fiir eine Schweiz ohne Armee und fiir eine
umfassende Friedenspolitik» einen potentiell
ansteckenden Niederschlag Blochscher Hoff-
nung zu sehen? Willy Spieler macht sich in
seinen Uberlegungen zu Ernst Bloch — ob-
wohl er der «konkreten Utopie» explizit
kaum Raum gibt — stark fiir einen der ethisch
motivierten Einbildungskraft des Menschen
bediirftigen historischen Prozess (NW 1985,
239). Seine Faszination gilt jenem Bloch, der
das Aufrechte ins Recht transponiert (237)
und dem Gemeindegedanken, worin die Brii-
derlichkeit zu ihrem Recht kommt (242).

Mir scheint, hier klingen Dinge an, die auch
im Initiativtext der erwdhnten Volksinitiative
keimhaft enthalten sind: «Die Schweiz ent-
wickelt eine umfassende Friedenspolitik, wel-
che die Selbstbestimmung des Volkes starkt
und die Solidaritidt unter den Volkern for-
dert.» Auch hier soll das Aufrechte Recht
werden, soll mit den Anspriichen des Citoyen
und seiner Menschenwiirde ernst gemacht
werden, soziale Phantasie aus ihrem Schlaf
erwachen.

Was not tut, ist eine nahere inhaltliche Be-
stimmung des Gemeinten. Ein erster Beitrag
der Initianten zur «umfassenden Friedenspo-
litik» erscheint dieser Tage in Buchform. Es
ist zu hoffen, dass er Ansatz werde zur Wie-
derbelebung und vielfiltigen Konkretisierung
Blochscher Denkimpulse. Das wire jeden-
falls die Realisierung einer ersten Etappe in
Richtung des Fernziels: friedenspolitisch be-
lebte Schweiz — ohne Armee. Marc Spescha
* Zitierte Literatur und ihre Abkiirzungen:

Ernst Bloch, Prinzip Hoffnung I, suhrkamp ta-
schenbuch wissenschaft (PH I)

Ernst Bloch, Gesamtausgabe XI, Politische Mes-
sungen, Pestzeit, Vormirz (GA XI)

Ernst Bloch, Abschied von der Utopie?, herausge-
geben von Hanna Gekle (Abschied)

Frau Thatcher ist nicht an allem schuld - eine
Entgegnung zu Willy Spieler: Nach dem Tod
im Stadion (NW 1985, S. 206—207)

Als mehrjahriger Abonnent der «Neuen We-
ge» freue ich mich Monat fiir Monat auf das
Erscheinen dieser sehr engagierten und in-
haltlich geradlinigen Zeitschrift. Mit beson-



	Zeichen der Zeit : Ernst Bloch - Denker der Fülle in dürftiger Zeit
	Anhang

