
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 8

Artikel: Von der männlich-halbierten zur feministisch-ganzheitlichen Theologie.
1., Was ist Feministische Theologie? ; 2., Verschiedene existentielle
Zugänge ; 3., Erfahrung von männlicher Dominanz in der Theologie :
der halbierte Gott, der halbierte Mensch ; 4....

Autor: Moltmann, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elisabeth Moltmann

Von der männlich-halbierten
zur feministisch-ganzheitlichen Theologie

1. Was ist Feministische Theologie?
«Feministische Theologie» ist eine
Bewegung von Frauen, keine Dogmatik. Sie
ist zugleich eine Theologie von Frauen
für Frauen, die einen neuen Ort auftut,
wo Theologie getrieben wird. Sie ist eine
Erfahrungstheologie wie «Gefängnistheologie»

(Bonhoeffer), «Schwarze
Theologie» und «Befreiungstheologie»,
die alle aus einer bestimmten Situation
heraus die Erfahrungen und das Wissen
des Menschen um Gott reflektieren. Diese

Situationen sind unterschiedlich, aber
doch in vielem ähnlich: Menschen fühlen
sich eingeengt, erleben sich als gefangen,
unfrei, und in dieser bedrängten Situation

fühlen, denken und sprechen sie
anders über sich, über Gott und
Gotteserfahrungen. Das Heimatland der
Feministischen Theologie sind die USA, wo sie

analog zur Schwarzen Theologie und zur
lateinamerikanischen Befreiungstheologie

entstand.
In Europa gilt Theologie jedoch immer

noch als die erste Wissenschaft, die allen
andern Wissenschaften vorausgeht und
deren Objekt die Offenbarung Gottes ist.
Sie wird von Fachleuten betrieben, von
der Kirche verwaltet und von Pfarrern
vermittelt; sogenannte Laien haben da
wenig mitzureden. Erfahrungstheologie
ist vielen Theologen noch fremd und oft
auch ärgerlich, weil sie die gesellschaftliche

Situation des Menschen integriert -
die für viele in der Theologie nichts zu
suchen hat! - und weil sie auf diesem Wege
auch zu ganz andern, unorthodoxen
Aussagen über Gott, den Menschen und
seinen Glauben kommen kann. Dies macht
aber gerade den Reiz und die Lebendig¬

keit heutiger Erfahrungstheologie aus:
Theologie gerät in die Herzen, Hände und
Köpfe der Unmündigen, der Laien,
Entrechteten, Stummen und verändert sich.

Eine zweite Hemmschwelle ist für viele

noch mit dem Wort Feministische
Theologie verbunden. Bedrängte
Situationen in Gefängnissen, Rassen- und
Klassenkampf mag man noch anerkennen,

um in neuer Weise Theologie zu
treiben. Aber dass bürgerliche Frauen
ihre angebliche Unterdrückung hochstilisieren

und eine eigene Theologie
entwickeln, dass sie sogar das mit vielen
negativen Reizen belastete Wort «Feminismus»

dazu verwenden, will selbst
progressiven Theologen oft nicht einleuchten.

«Feminismus» klingt bei uns leider
noch immer nach Männerhass, lesbischer
Liebe, Anarchie und der Frauen-Zeitschrift

«Emma». Dass ein so seriöses
Wort wie Theologie und ein so affektbe-
ladenes Wort wie Feminismus sich
verbinden, ist vielen ärgerlich. «Feminine»
Theologie würde man sich dagegen gerne
gefallen lassen, indem sie die Seele der
Frauen erhebt und die Gesellschaft
ungeschoren lässt.

Das Wort «Feminismus» ist jedoch un-
erlässlich und es ist zudem ebenso seriös
wie das Wort «Theologie». Es ist der
Ausdruck für eine Kulturrevolution,we\-
che die vergessenen und verdrängten
Werte der Frau und einer weiblichen
Kultur wieder an die Öffentlichkeit bringen

möchte. Unsere Kultur war lange eine

patriarchalische Kultur, und wir leben
bis heute in deren Wertsystemen und
deren Ordnungsvorstellungen. Frauen werden

über den Mann definiert: Frau

216



Schmidt, Frau Pfarrer. Ihre Leistungen:
Haushalt, Kindererziehung, werden
nicht entlohnt. Während der Mann
Vernunft und Willen okkupiert, verbleibt
ihnen das Herz «im Sinne einer potentiell
jederzeit abrufbaren Dienstleistung».
Wir alle sind in dieser Kultur von
Erfolgs- und Leistungsdenken geprägt. Die
rationalen und willensmässigen
Verhaltensweisen haben Vorzug. Die in dieser
Kultur- so genannten - weiblichen Werte

wie Spontaneität, Emotionalität, Re-
zeptivität, Gemeinschaftssinn sind ins
Hintertreffen geraten, werden nur im
privaten Bereich und vornehmlich von
Frauen gepflegt. Leib und Natur sind im
patriarchalen Weltbild der Frau
zugeordnet. Sie sind dem Geist und dem Willen

und dem Mann untergeordnet - und
sie sind zu kontrollieren und zu beherrschen.

Auch Theologie war zweitausend Jahre

in der Hand von Männern und spiegelt
entsprechend rationales Denken, männliche

Erfahrungen, Vorstellungen und
Bilder wider. Die emotionalen Bereiche
wie z.B. Sexualität haben darin einen
abgewerteten, kontrollierten, unterdrückten

Platz, und Frauen werden in diesen
Bereichen angesiedelt.
Für Augustinus sind
Emotionalität - Fleisch,
Rationalität - Geist,
die Frau - Inbegriff des Fleisches,
der Mann — Inbegriff des Geistes.

«Wo das Fleisch herrscht und der
Geist dient, ist das Haus verkehrt. Was
ist schlechter als ein Haus, wo das Weib
die Herrschaft über den Mann hat?
Recht ist das Haus, wo der Mann
befiehlt, das Weib gehorcht. Recht ist der
Mensch, wo der Geist herrscht, das
Fleisch dient.» Und ganz augustinisch
klingt es noch bei Karl Barth: «Der
Mann ist A, die Frau B. Der Mann führt,
die Frau wird geführt.» Und: «Die Seele
regiert den Leib.»

Viele Frauen können sich mit dieser
patriarchalischen Welt nicht mehr
identifizieren. Sie sehen im Feminismus eine

notwendige Veränderung unseres privaten

und öffentlichen Lebens, die beiden -
Frau und Mann -zugute kommt, sie wollen

sich mit dieser männlich geprägten
Theologie nicht mehr zufrieden geben.

Feministische Theologie ist nun der
Versuch von Frauen, ihren vergessenen
und verdrängten Vorstellungen, Werten
und Bildern in der Theologie einen Platz
zu geben, und als Frauen von Gott zu
reden.

Wie viele Minderheiten suchen Frauen

- obwohl sie eigentlich eine Mehrheit
sind - heute nach ihrer Identität. Gibt es
Identität für sie in einer Kirche, die sich
auf zwölf männliche Jünger gründet, deren

wichtige Ämter bis heute fest in
männlicher Hand sind, deren Bilder und
Vorstellungen von Gott vorwiegend
männlich sind? — Feministische Theologie

möchte darauf eine Antwort geben.

2. Verschiedene existentielle Zugänge
Feministische Theologie ist also eine
Theologie, zu der man durch existentielle
Erfahrung einen Zugang bekommt. Die
Zugänge, von denen Frauen zu Feministischer

Theologie gelangen, sind allerdings

sehr verschieden - so verschieden
wie Lebensalter und Biografien der
Frauen sind.

Ich möchte einige nennen:
Eine Theologiestudentin beginnt eine

Examensarbeit über Feministische
Theologie mit folgendem Satz: «Wenn
ich abends durch die Strassen gehe, habe
ich Angst, vergewaltigt zu werden. .»
Dann folgt eine Analyse amerikanischer
Entwürfe. - Dies entspricht dem Lebensgefühl

vieler Frauen aus der autonomen
Frauenbewegung, das Gefühl, in einer
Gesellschaft zu leben, wo Gewalt dominiert,

wo Männer ihre physische Stärke
ausleben und wo Frauen die Opfer sind.

Ein anderer Zugang ist die psychische
Kränkung, die Frauen durch vielfältige
gesellschaftliche Diskriminierung erleiden:

Ungerechtigkeit in der Arbeitswelt,
Überlastung durch Haushalt und Beruf,
Diffamierung der Unverheirateten,

217



Schwierigkeiten der alleinerziehenden
Mutter, Konflikte der Hausfrau, die
sowohl unterfordert wie auch überfordert
ist, weil Hausarbeit monoton sein und die
Kräfte der Frau nicht voll zur Entfaltung
bringen kann, zudem keine gesellschaftliche

Anerkennung bringt.
Ein starker Motor für Feministische

Theologie ist - vor allem in der katholischen

Kirche — die kirchliche und theologische

Diskriminierung der Frau,
verbunden mit moralistischer Sexualfeindlichkeit.

Viele Ämter und Funktionen
sind der Frau unzugänglich und die
religiöse Stigmatisierung der Frau als Eva
verlängert, verzögert und verewigt
vielleicht sogar die Unterdrückung, die im
gesellschaftlichen Bereich schon aufgehoben

ist.
In der Evangelischen Kirche ist durch

eine Überbetonung von Ehe und
Partnerschaft in Kirche und Theologie die
Situation der alleinlebenden Frau bedrük-
kend und ohne sozialen Stellenwert. Sie
ist wie eine «Panne», die eigentlich nicht
vorkommen darf. Sie ist wie ein «Neger»
in der Kirche.

Schliesslich ist der Zugang zu Feministischer

Theologie gerade bei solchen
Frauen stark, die unter dem Leidensdruck

eines traditionellen christlich-bürgerlichen

Frauenbildes stehen, das von
Pfarrern, in Frauengruppen, von
Kirchenleitungen und nicht zuletzt in der
Theologie immer noch gepflegt wird. Es
ist das Bild von der aufopferungsvollen,
angepassten, immer liebesbereiten Frau,
in der Selbstlosigkeit inkarniert ist.

Die verschiedenen Erfahrungen von
Gewalt, Zwängen, Erniedrigungen,
Verhinderungen machen Frauen zu Betroffenen,

die jetzt kritisch und herausfordernd

die Theologie befragen.

3. Erfahrung von männlicher Dominanz
in der Theologie:
der halbierte Gott, der halbierte Mensch
Sich selbst und ihrer Situation bewusst
geworden, entdecken Frauen nun die
gleiche Dominanz von Männern, männli¬

chen Bildern, männlichen Vorstellungen
in der Theologie. Je sensibler sie werden,
desto mehr Entdeckungen machen sie -
leider —, wie stark männliches Denken
die Theologie geprägt hat.

Ich möchte nur einiges anführen, einen
Durchblick durch die Fülle von Anklagen

geben:
Die Bibel ist ein patriarchalisch

redigiertes Buch, in dem es eine Fülle
diskriminierender Aussagen über die Frau
gibt. Wer die Bibel vom Alten Testament
bis zur Apokalypse liest, wird zunächst
wenig Tröstliches für die Frau finden. Jede

Frau, die eine christliche Sozialisation
erfahren hat, hat es noch in den Ohren:
Das Weib schweige in der Gemeinde, sie
soll selig werden durch Kinderkriegen,
sie hat den Mann verführt und zuerst
gesündigt. «Das Weib, an dem der Mann
keine Freude hat, die macht ihn verdrossen

zu allen Dingen. Die Sünde kommt
her von einem Weibe und um ihretwillen
müssen wir alle sterben.» Die positiven,
Frauen-bestätigenden Aussagen sind in
den Geschichten, aber kaum in den
systematischen Teilen zu finden. Die
Gottesbilder sind vorwiegend männlich.
Gott ist König, Richter, Kriegsherr, Bankier.

Er ist stark, mächtig, gewaltig. Er
herrscht, regiert, richtet, straft. Die
weiblichen Gottheiten hat er besiegt. Sie
anzubeten ist Götzendienst. Die Vater-
Sohn-Problematik, nicht die Mutter-
Tochter-Problematik bestimmt diese
Theologie. Zentral ist das Problem von
Gehorsam und Abhängigkeit, nicht von
Gegenseitigkeit.

Jesus, der männliche Ämter wie
Priester-, Propheten- und Königsamt
vereint, ist darüber hinaus ein Mann mit vielen

zeitbedingten männlichen Attributen
geworden, ein Hauptmann in der
Reformation, ein männlicher Superstar in der
Neuzeit, ein Pionier in der
Orientierungslosigkeit der Gegenwart: all das,
was Männer sich wünschten und sich als
erstrebenswertes Menschsein vorstellten.

Was Frauen sich unter Menschsein,
Menschwerden, Menschlichkeit vorstel-

218



len: das Leben in einem Netz von
Beziehungen, ist darüber vergessen. Jesu
Beziehungsfähigkeit wird kaum gesehen.
Wurde er nicht vielleicht erst ein Mensch
durch Beziehungen?

Die Sprache der Bibel wie der Kirche
ist überwiegend männlich, oft sexistisch.
Sie hat sich am Leitbild des Mannes als
Hochform menschlichen Lebens
ausgerichtet. Christsein ist Ritterschaft, Glauben

ist Kampf, Kirche wird als Mannschaft

erlebt. Bilder aus weiblichem
Lebensbereich gibt es auffallend wenig.
Kirchenlieder besingen im Hausvaterstil
männliches Leben. Aus der Perspektive
der Hausfrau kenne ich kein Kirchenlied.
Frauen werden in dieses Männlichkeitsbild

hineinintegriert. In der Pubertätszeit
konnten sie sich noch mit diesen Idealen
identifizieren. Später blieben ihnen nur
noch die Leitbilder - und männlichen
Wunschbilder - von Mutter und Magd.

Auch männliches Denken hat viele
christliche Anschauungen geprägt,
verunstaltet, vereinseitigt:

Sünde ist das «Seinwollen wie Gott» —,

aber was heisst das für Frauen, die oft
nicht mal sich selbst zu sein wagen? Ist
nicht gerade das Problem (und die Sünde)

von Frauen, dass sie nie sie selbst
sind? Nachfolge - die Gehorsam und
Selbstaufgabe verlangt -, ist dies nicht
ein asketisch missverstandenes Wort, ist
sie nicht einfach als Leben in der Dynamik

einer neuen Gemeinschaft zu verstehen?

Tod Jesu - als Opfertod verstanden -
dies «grausam jüdisch-patriarchale Denk-
konstrukt», welches Bild von Gott dem
Vater, der seinen Sohn opfern muss, tut
sich dahinter auf (Ruth Hoppe)? Was
treibt Menschen zu solchen Theorien,
statt den brutalen Tod Jesu als Konsequenz

eines Lebens zu verstehen, das
alles Bisherige sprengt?

Der Gott, der abrechnet und uns an den
Nullpunkt einer neuen Existenz setzt -
was ist das für ein rationaler, eindimensionaler,

rechnender, enger Gott, der uns
Rechnungen, aber nicht die Fülle des Le¬

bens präsentiert. '

In Kirche und Theologie dominiert
eine von Männern geschriebene Bibel,
ein männlicher Gott,
ein männlicher Jesus,
eine männliche Sprache,
eine männliche Denkweise,
und es fällt vielen Frauen zunehmend
schwerer, sich damit abzufinden
und sich damit zu identifizieren.

4. Auf der Suche nach Ganzheit
Es wird inzwischen deutlich geworden
sein, dass der Protest gegen eine
patriarchalische Theologie noch tiefer geht als
der Protest lediglich gegen die Dominanz
des Mannes. Der Protest richtet sich
nicht gegen den Mann, sondern gegen
die Eindimensionalität der Theologie
und ihrer Ausdrucksformen. Diese
eindimensionale Theologie hat sich einseitig
aus männlicher Erfahrung, männlichem
Selbst- und Weltverständnis gespeist,
ohne zu merken, dass männliche
Sichtweise, gefördert, bestätigt, privilegiert in
einer patriarchalen Gesellschaft, stets in
Gefahr ist, die emotionalen, unbewuss-
ten oder auch kosmischen Elemente zu
verdrängen. In Umweltschäden und
Rüstungswahn sehen wir heute, wie das
männliche Herrschaftsdenken umkippt
ins Absurde, in die Weltkatastrophe.

Ich möchte es jetzt in psychologischen
Vorstellungen sagen:

Eine eindimensionale Theologie hat
sich einseitig mit Gott Vater, Stärke,

Geist und Licht verbunden und Gott
Mutter, Wärme, Gefühl und

Dunkel geringgeachtet, ja diskriminiert.
Der Mensch lebt aber aus beiden Bereichen,

aus Bewusstem und Unbewusstem,
aus Verstand und Gefühl, Licht und
Dunkel, Vater und Mutter. Viele Frauen
haben schon früh unter dieser Eindimensionalität

gelitten und andere
Ausdrucksformen gesucht.

Eine Frau schrieb vor einigen Jahren
schon: Der Name «Herr» schneidet mitten

durchs Ganze, ruft nur den Geist auf,
die Manneshälfte.

219



Aber auch Psychologen wie Erich
Neumann, Erich Fromm u.a. haben auf
diese männliche Engführung in unserer
Kultur verwiesen, auf deren Gefährdung,

wenn die Bereiche unseres Leibes,
der Triebe, des Unbewussten ausgeblendet

und damit unterdrückt und abgetötet
werden.

Es ist interessant, dass Frauen, schon
bevor es eine feministische Theologie
gab, den Mut fanden, zu Gott-Vater und
Gott-Mutter zu beten:
Unser Vater-Mutter in den Himmeln.
Du bist das Jetzt und das Hier.
Du bist Licht und das Dunkel.
Das Leben und der Tod.
Du bist das ewige Sein,
in dem wir leben, wirken und sind.

(M. Bader)
«Gott ist Paar», schreibt Dora Lent.

Schon eine Ikone der Koptischen Kirche
zeigt Gott und den heiligen Geist als
Mann und Frau. Juliana von Norwich
betete zu Gott unserer Mutter. Gerade
Frauen verehrten Gott als Weisheit und
Mutter. Auf der Suche nach Theologie-
Müttern begegne ich immer wieder
Vorstellungen von Ganzheit, Ganz-Sein, von
Christus dem Ganzmacher (R. Huch).
Sehnsucht nach Ganzheit, nach Integration

statt Spaltung oder Polarisierung
durchzieht die Frauenliteratur im
19. Jahrhundert bis in unsere Zeit (Edith
Stein, Christa Wolf). Ganzheit ist nach
Elisabeth Schüssler-Fiorenza die
Integration von
Körper und Seele,
Welt und Kirche,
Erde und Himmel,
Immanenz und Transzendenz,
Frauen und Männern,
menschlicher Natur und menschlicher
Technologie.

Statt chronisch unsere Väter zu befragen,

sollten wir unsere Mütter neu
entdecken.

Die mit der Frau identifizierten
(irrationalen, emotionalen) Bereiche menschlichen

Lebens sind in unserer christlichen
Tradition unterbewertet und damit abge¬

wertet, und ebenso wird die gesellschaftliche
Situation der Frauen in der Theologie

nicht gesehen: Hausarbeit kommt in der
christlichen Ethik nicht vor! Die Erfahrungen,

Lebensweisen und Denkmuster von
Frauen sind nicht oder kaum in der Theologie

zu finden. «Die andere Stimme» (Carol

Gilligan) ist nicht gehört und
aufgenommen, die Welt der Frauen nicht sichtbar

geworden. Die so halbierten Menschen
haben Gott halbiert. Die Ganzheit des
Lebens und Glaubens ist verlorengegangen.
Scheinbar hat der Marienkult in der
katholischen Kirche viel von der vergessenen
Weiblichkeit und Leiblichkeit aufgefangen.

Aber Maria verkörpert Mütterlichkeit
und Jungfräulichkeit in einer Ausschliesslichkeit

und Verengung, die der Integration

von weiblich und männlich in einem
reifen Menschen widerspricht. Insofern
kompensiert sie eher nur den männlichen
Gott, aber sie verkörpert nicht Ganzheit.

Wie können wir die verlorene Ganzheit
zurückbekommen? Wie kann Theologie
wieder den ganzen Gott und den ganzen
Menschen erfassen? Wie kann Theologie
ganzheitlich werden?

5. Anknüpfungspunkte
der Ganzheit im Christentum
Gibt es im Christentum überhaupt
Anknüpfungspunkte für die Identität von
Frauen, für solche Ganzheit? Gehört nicht
der Herr, der halbierte, vermännlichte
Gott, so eng ins Konzept, dass es einfacher
wäre, die Bibel und die christliche Tradition

hinter sich zu lassen und ins Neuland
einer feministischen Religiosität zu
ziehen? Viele Frauen haben diese Konsequenz

gezogen und sind lautlos aus den
Kirchen gezogen: ins «Sein» (Mary Daly),
zur Göttin, ins weibliche ICH.

Ich meine, dass dies nicht nur nicht nötig
ist, sondern auch dem Christentum, wie es
sich im Evangelium ausdrückt, nicht
entspräche. Das Evangelium selbst bietet
Ganzheit an. Jesus befreit die Frau zu sich,
zu ihrer Leiblichkeit. Er heilt die blutflüssige,

die gekrümmte Frau. Er macht Frauen
zu Apostelinnen (Magdalena, Samaritane-

220



rin, Junia). Er selbst ist in den Evangelien
als ein Mensch dargestellt, der Bewusstes
und Unbewusstes, Weibliches und Männliches

integriert hat (Hanna Wolff). Er
verkündigt in der Bergpredigt Gott, den ganzen

Gott, der seine Sonne aufgehen lässt
über Böse und Gute und regnen lässt über
Gerechte und Ungerechte, der
bedingungslos — ohne Vorleistungen — liebt und
den ganzen Menschen meint. Er bietet den
Menschen an, ganz zu sein, wie ihr himmlischer

Vater. Er spricht Gott nur «Abba»
an, und in dieser respektlosen, zärtlichen
Anrede liegt bereits ein revolutionäres
Potential, das sich gegen jedes patriarchale
Vater-Sohn-Verhältnis richtet. Die
Gemeinschaft, die er schaffen will, ist eine
nicht-patriarchale Gemeinschaft. Die ihm
nachfolgen und alle Familienbindungen,
Haus, Brüder, Schwestern, Vater, Mutter,
Kinder, Äcker verlassen haben, werden in
der neuen Gemeinschaft alles wiederfinden:

Häuser, Brüder, Schwestern, Mütter,
Kinder-nur keine Väter (Mk 10,29-30).
Die neue Gemeinschaft ist frei von patriarchalen

Strukturen. Wir haben es in der
Feministischen Theologie gegenwärtig mit
einer massiven Jesus-Neuentdeckung zu
tun.

Feministische Theologie, die Frauen
helfen will, sich wieder ganzheitlich zu
sehen, muss zunächst jedoch auch zurückblicken

und nach dem Ausmass der
Desintegration von männlich und weiblich
in unserer patriarchal geprägten Theologie

fragen. Gott ist zwar mehr als das, was
unsere Kategorien von männlich und
weiblich erfassen können. Trotzdem sind
diese Kategorien unverzichtbar, denn sie
spiegeln menschliche Grunderfahrungen
wider, und sie tauchen immer wieder in
Gottesvorstellungen auf.

Der so männlich, launisch, brutal
wirkende Jahwe des Alten Testaments hat
bei genauerem Hinsehen viele weibliche,
mütterliche Züge: Er zeigt sich als Held
in der Schlacht und schreit doch wie eine
Gebärende (Jes 42,13f.). Er ist eine
Frau, die ihre Kinder nicht vergisst. Seine
Barmherzigkeit ist der Mutterschoss. Für

beides wird das gleiche Wort gebraucht.
Aber auf dem Hintergrund der patriarchalen

Sozialstruktur Israels können
Frauen sich heute nicht mehr mit dem
mütterlichen Jahwe begnügen. Ist seine
männliche Grundstruktur nicht
Legitimation, dass Frauen zur beweglichen
Habe gerechnet wurden, dass ihre
Unreinheit bei der Geburt einer Tochter
länger dauerte als beim Sohn?

Deutlicher in eine ganzheitliche
Schicht alttestamentlichen Denkens
führt die matriarchale Vorstellung von
der Weisheit. Sie ist ist als Tochter Gottes
fast wie eine zweite Person in seinem
Schöpfungswerk verstanden: «Eingeweiht

in das Wissen Gottes bestimmt sie
seine Werke. Sie spielte vor ihm
allezeit»! In der Weisheitstradition begegnen

wir Resten eines Kults altorientalischer

Göttinnen, die Spenderinnen des
Lebens, Schöpferinnen und Verkörperungen

der uns verlorengegangenen Einheit

von Geist und Leib, Weisheit und
Natur waren. Dies Bild der Weisheit
bewahrt in der patriarchalen jüdisch-christlichen

Hauptkultur die verlorene Einheit.
Es prägt eine Subkultur und taucht überall

da in der christlichen Tradition auf,
wo Menschen und vor allem Frauen den
Anspruch erheben, ganze Menschen zu
sein und keine Abspaltungen, weder in
sich noch in Kirche und Gesellschaft, zu
dulden. Wir begegnen der Weisheit in
der Jesus-Predigt. Sie taucht in frühen
Gemeinden auf, deren Texte vor einigen
Jahrzehnten bei Nag Hammadi gefunden
wurden, und in denen Frauen eine zentrale

Rolle spielten. Sie begegnet wieder in
Mystik und Erweckungsbewegung, und
sie wird heute von der Feministischen
Theologie neu entdeckt.

Aber das Christentum in seinen
Hauptströmungen ersetzte die weibliche
Weisheit durch den männlichen Logos.
Auch der ursprünglich im Hebräischen
weibliche Heilige Geist wurde zum
griechischen Neutrum Pneuma und schliesslich

zum lateinischen, männlichen Amtsgeist.

Die Vater-Sohn-Thematik be-

221



stimmte Bilder und Gedanken. Das
Christentum verpasste die Chance, Gott
und das Weibliche zusammenzudenken
und zusammen zu erfahren. Es geriet in
seiner Hauptkultur in die Hände einer
schreibenden Männerklasse, die ihre
eigenen Erfahrungen und Denkmuster
einbrachte, die zuweilen an der Abspaltung

ihrer Emotionen und Sinne litt und
sie wieder zu integrieren suchte, die aber
bis heute schwer einsieht, wie sie selbst
ein Produkt patriarchaler Erziehung ist
und wie eindimensional sie das Evangelium

von der ganzheitlichen Befreiung
des Menschen weitervermittelt.

Die Folgen waren, dass Männer sich
mit dem Geist identifizierten und die
Frau der Natur zuordneten. Den Geist
trennte man von der Weisheit, sodass
man - wie Philipp Potter sagt - sich
unverblümt anmasst, vom Geist nur in
männlichen Kategorien zu sprechen, eine
Häresie, die - nach Potter - schlimmer
war als alle andern kirchlichen Häresien.
Damit wurde die Natur beherrscht,
kontrolliert und mit ihr alle niederen, schwächeren

Minderheiten wie Frauen, Heiden,

Juden. Damit war das Erziehungsideal
der Beherrschung, Selbstkontrolle

legitimiert. Die Sexualität wurde tabui-
siert und die Erotik aus der Theologie
verbannt. Triebe, Unbewusstes wurden
verdrängt, und eine kirchliche Elite rief
und ruft stets zur sachbezogenen
Nüchternheit auf. Leidenschaft und Zorn -
echte Elemente unseres Unbewussten —

finden dabei schwer einen Platz.
Und schliesslich: Der Tod - unsere

letzte Probe, wie wir mit unserm Unbe¬

wussten umgegangen sind—wurde in
diesem dichotomischen Weltbild zum letzten

Schrecken, anstatt dass dem
Menschen die Tore zur Weite des Lebens und
zur Angstfreiheit des Sterbens geöffnet
wurden. Es ist bezeichnend, dass eine
Frau (Kübler-Ross), die jenseits der
christlichen Kirchen Gott als die
bedingungslose Liebe neu entdeckt hat, uns
diese vergessenen Rhythmen von Leben
und Sterben wieder nahe bringt.

Trotz alledem: Zum Kern des befreienden

Handelns Gottes, wie es in Leben,
Handeln und Verkündigung Jesu deutlich

wird, gehört nicht die Herabsetzung
der Frau, nicht die Herabsetzung der
leiblichen Elemente, nicht der halbierte
Mensch. Gott in seiner Ganzheit hat den
ganzen Menschen befreit. Die Heirat von
Christentum und Patriarchat war
zeitgebunden und zufällig. Es gilt heute, die
Scheidung konsequent durchzuführen.
Wir leben in unsern Kirchen und Kulturen

allerdings in so stark geprägten
patriarchalischen Verhältnissen, dass wir
Mühe haben, Ganzheit immer wieder
neu zu sehen, neu zu entdecken, neu zu
artikulieren und zu leben. Diese Ganzheit

ist nicht nur eine Herausforderung,
sondern auch eine Bedrohung für solche,
die in der patriarchalischen Kultur
Privilegien geniessen. Es wird vor allem Frauen,

die unter gesellschaftlichem Leidensdruck

stehen, vorbehalten bleiben,
Ganzheit neu zu erleben, zu entdecken
und neu auszudrücken.

Gleich wie der Begriff «schwarz» erweitert und intensiviert worden ist, wandelt sich auch die
Bedeutung von «Schwesterlichkeit» und «Feminismus». Die Intensivierung drückt sich vor
allem in der wachsenden Solidarität zwischen all den Schwestern aus, die sich in einem solchen
Befreiungsprozess befinden. Die Erweiterung kommt in der Erfahrung zum Ausdruck, dass
auch Männer «Feministen» sein können: jene Männer nämlich, die für die Apartheid, die jedem
Geschlecht auferlegt wird, sensibel geworden sind und es wagen, das «Weibliche» oder die
«Anima» in sich selbst zuzulassen.

(Catharina J.M. Halkes, Gott hat nicht nur starke Söhne, Gütersloh 1980, S. 84/85)


	Von der männlich-halbierten zur feministisch-ganzheitlichen Theologie. 1., Was ist Feministische Theologie? ; 2., Verschiedene existentielle Zugänge ; 3., Erfahrung von männlicher Dominanz in der Theologie : der halbierte Gott, der halbierte Mensch ; 4., Auf der Suche nach Ganzheit ; 5., Anknüpfungspunkte der Ganzheit im Christentum

