
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 7

Rubrik: Zeichen der Zeit : über drei Versuche, die Friedlosigkeit zu organisieren

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Über drei Versuche, die Friedlosigkeit zu organisieren

Der Begriff «organisierte Friedlosigkeit»
wurde vom Friedensforscher Dieter
Senghaas geprägt, der damit das Drohsystem

entlarvte, das weltweit zur Erhaltung

eines negativen, auf Nicht-Krieg
reduzierten Friedens errichtet und immer
weiter perfektioniert wird. Was hier im
Verhältnis zwischen Staaten zur Anwendung

kommt, hat seine Wurzel jedoch
schon im gesellschaftlichen — innerstaatlichen

oder innerkirchlichen —

Strukturkonservatismus: Wer von der Norm
abweicht, ist schuldig und wird bestraft.
Friede reduziert sich auf Rechtsdurchsetzung,

diese wiederum beruht auf
Strafandrohung.

Mit drei Versuchen, Friedlosigkeit zu
organisieren statt Frieden zu stiften,
haben wir alle uns in den letzten Wochen
auseinandergesetzt. Einer dieser Versuche,

der unter dem seltsamen Titel
«Recht auf Leben» stand, wurde in der
Schweiz mit eindrücklicher Mehrheit
abgelehnt. Ein weiterer derartiger Versuch
ist das «Bussschweigen», das der Vatikan
Leonardo Boff auferlegt hat. Das dritte
Beispiel liegt in der Art und Weise, wie
Politiker auf den Tod im Brüsseler Hey-
sel-Stadion reagieren.

«Recht auf Leben»
Die Initiative «Recht auf Leben» wurde
am 9. Juni mit 1'002'245 Nein gegen
450'752 Ja überraschend klar verworfen.
Angenommen wurde die Initiative in den
katholischen Kantonen Uri, Schwyz, Ob-
und Nidwaiden, Jura sowie Wallis, hier
mit mehr als 70 Prozent. Abgelehnt wurde

sie in allen übrigen Ständen, sogar in
Freiburg und Luzern, zwei weiteren Ba¬

stionen des politischen Katholizismus.
Die höchsten Nein-Stimmenanteile von
um die 83 Prozent kamen aus Neuenburg,

Genf und der Waadt. Also haben
die reformierten Kantone — wie auch der
Vorstand des Evangelischen Kirchenbundes

- die Initiative mehrheitlich
abgelehnt, die katholischen — wie schon die
Bischofskonferenz - ihr mehrheitlich
zugestimmt.

Dass die Initiative von fundamentalistischen

Kreisen des Protestantismus
lanciert und von der Evangelischen
Volkspartei unterstützt wurde, kann dieses

Gefälle zwischen den beiden Konfessionen

nicht widerlegen, jedoch eine
andere Tendenz bestätigen: Ich wäre nämlich

nicht überrascht, wenn sich bei
regelmässigen Kirchgängern eine besondere
Affinität zur Initiative feststellen liesse,
bei den katholischen mehr als bei den
reformierten, bei den reformierten mehr
als bei den Nichtkirchgängern. Und ich
wäre ebensowenig überrascht, wenn
dereinst bei einer Abstimmung über die
Armee die Relationen genau umgekehrt
verliefen, dass also die Stände, die
«Recht auf Leben» unterstützten, die
Armeeabschaffung am massivsten ablehnen

würden.
Den Schlüssel zum Verständnis dieser

Tendenz liefert ebenfalls die
Friedensforschung. Richard Friedli verweist in
seiner Studie «Frieden wagen» auf
kanadische und amerikanische Untersuchungen,

die er zum aufschlussreichen Ergebnis
zusammenfasst: «,Orthodoxe' Christen

sind kriegsbereiter in ihren Ansichten
als Nichtchristen, die dogmatischen

Christen sind strenger zu strafen bereit

204



als die weniger dogmatischen, Katholiken

wünschen Kernwaffen eher als
Protestanten, und Protestanten mehr als
Glaubenslose. Unter allen Gruppen, die
erfasst wurden, zeigten die Kirchengänger

eine stärkere Tendenz, in der
militärischen Macht ein Mittel zur Konfliktlösung

zu sehen als die Nicht-Kirchengänger.»

Die Initiative «Recht auf Leben» hatte
nur ein einziges präzises Ziel: die
möglichst extensive Kriminalisierung des
Schwangerschaftsabbruchs. Auch hier
sind dogmatische Christen und insbesondere

kirchenhörige Katholiken offenbar
eher und «strenger zu strafen bereit» als
die übrigen Gruppen der Gesellschaft. In
diesen Raster passt, dass die Initiative
nicht einmal die Todesstrafe abschaffen
und damit grundsätzlich allen Straffälligen

ein Recht auf Leben gewähren wollte.

In den Raster des christlichen
Dogmatismus passt nicht weniger, dass die
Initianten aus ihrem «Recht auf Leben»
nicht die geringste Kritik an der real
existierenden Schweizer Armee herleiten
wollten, ja dass sich die eifrigsten Schützer

des (ungeborenen) Lebens zugleich
als die vehementesten Militaristen
entpuppten. Ganz ähnlich wie der
«wiedergeborene Christ» Ronald Reagan in den
USA.

In seiner Schrift «Modelle zum Frieden»

schreibt Johan Galtung: «Um einen
andern Menschen oder eine andere
Nation zu etwas zu bewegen, beschreitet
man grundsätzlich zwei Wege, die wir als
den positiven und als den negativen
bezeichnen können. Der positive Weg läuft
darauf hinaus, den Betreffenden zu
belohnen, wenn er tut, was man von ihm
wünscht; der negative, ihn zu bestrafen,
wenn er es nicht tut.» Wie sehr die
offiziellen Befürworter der Initiative, allen
voran die beiden «christlichen» Parteien
CVP und EVP, nur in den Kategorien
des «negativen Wegs», also des Strafens,
denken konnten, zeigte schon ihre
Gegnerschaft gegenüber der
Mutterschaftsschutz-Initiative. Sie waren und sind un¬

fähig, sich vorzustellen, dass auf dem
«positiven», dem sozialpolitischen Weg
werdendes Leben weit besser geschützt
werden könnte als mit dem Strafrecht.
Ja, indem sie glauben, werdendes Leben
lasse sich nur dadurch schützen, dass der
Staat den Müttern Gefängnis androhe,
schaffen sie sich das willkommene Alibi,
um auf eine lebensfreundliche Sozialpolitik

überhaupt verzichten zu können.
Die Initiative «Recht auf Leben» hat

eine geradezu unheimliche Aggressivität
«orthodoxer» Christen offengelegt. Ihre
Bereitschaft, zu strafen und Konflikte
gewaltsam zu lösen, dürfte zutiefst mit
der Vorstellung von einem strafenden
und rächenden Gott zusammenhängen.
Sünden müssen gesühnt werden, und
zwar schon hier und jetzt, nicht erst im
Jenseits. Gerechtigkeit kann warten bis
zum Leben nach dem Tode, aber Strafe
muss schon in dieser Welt sein. Ich
wünschte mir eine Vox-Analyse, die das
sadistische Potential aufzeigte, das hinter
dieser Initiative stand. Ich wünschte mir
auch eine ideologiekritische Theologie,
die nachweisen würde, wie sehr jede
derartige Politik eine falsche Verkündigung
widerspiegelt und wie politisch in ihren
Auswirkungen viele unserer scheinbar so
unpolitischen Gottesdienste sind.

Der Fall Vatikan - Boff
Wie freilich soll eine Kirche zum
gesellschaftlichen Frieden beitragen, wenn sie
selber ein Beispiel der Friedlosigkeit
gibt? Wenn sie sich lieber mit Faschisten
gegen die Legalisierung des
Schwangerschaftsabbruchs als mit Befreiungstheologen

für die Sache der Armen solidarisiert?

Mitte April ist das Unglaubliche
geschehen, dass Johannes Paul II.
zahlreiche nach Rom geeilte Faschisten, unter

ihnen der Franzose Le Pen und der
Italiener Almirante, aufforderte, «Europa

vor dem moralischen Zerfall zu
retten». «Bei eurem Kampf gegen Scheidung

und Abtreibung könnt ihr auf mich
zählen», versprach er ihnen auf dem
Petersplatz. Kurze Zeit später, am

205



26. April, wurde dagegen Leonardo Boff
von den Kongregationen für die
Glaubenslehre und für die Ordensleute eine
«Zeitspanne gehorsamen Schweigens»
(un periodo di ossequioso silenzio)
auferlegt. Der Franziskanerpater darf auf
unbestimmte Zeit nichts mehr veröffentlichen

und öffentlich sagen. Er wurde
buchstäblich mundtot gemacht.

Die Schweizer Bischöfe suchen zu
beschwichtigen: Boff sei nicht wegen seiner
Befreiungstheologie, sondern wegen seiner

Äusserungen über die Lehre von der
Kirche verurteilt worden. Warum aber
muss er dann auch in Fragen der
Befreiungstheologie schweigen? Warum muss
er überhaupt und in jeder Beziehung
schweigen? Warum muss er sogar noch
mehr schweigen als Hans Küng, dem
«nur» die Lehrerlaubnis entzogen wurde?

Freilich: Diese Massnahme, die jeden
mit Abscheu erfüllt, der noch imstande
ist, von seiner Vernunft einen kritischen
Gebrauch zu machen, bestätigt, was Bruder

Leonardo in seinem Buch «Kirche:
Charisma und Macht» schreibt: «Zwar
verfügt die Kirche heute nicht mehr über
die politischen Machtmittel, um wie früher

gegen die der Häresie Angeklagten
mit Gewalt vorgehen zu können, aber
weder die Mentalität noch die
Verfahrensweise haben sich geändert». Diese
«unerbittliche Strenge der Inquisition»
ergebe «sich aus der eisernen und
zwingenden Logik des Systems», das seine
eigene Macht absolut setze: «Da die
zentralisierte, monarchische und abschliessende

Funktionsweise der Macht wie
auch das lehrhafte Verständnis von
Offenbarung und Heil als (in dieser konkreten

Gestalt) von Gott gewollt dargestellt
werden, sind sie unantastbar und versagen

sich jeder Reform.»
Wer in den Kategorien der absoluten

Wahrheit denkt, eliminiert, was ihr zu
widersprechen scheint. Konflikte werden
nicht dialogisch ausgetragen. Sie sind
das, was nicht sein soll, und gehören
daher zur Pathologie der Kirche. Dass in¬

dessen nicht die Konflikte pathologisch
sind, sondern die Form und die Begründung,

durch die sie unterdrückt werden,
hat Leonardo Boff aufgezeigt. Dafür
muss er büssen. Sein Schweigen stellt die
Ruhe und Ordnung wieder her: die
«organisierte Friedlosigkeit», die mit Frieden

verwechselt wird.
Ich weiss nicht, warum Bruder

Leonardo sich der römischen Demütigung
unterzieht. Ich weiss auch nicht, warum
die brasilianische Bischofskonferenz die
Gläubigen aufruft, die «Handlungen des
Papstes und der römischen Kurie zu
akzeptieren, da dies zum Wesen eines
Katholiken gehört». Ich kann nur hoffen,
dass es noch genügend Katholiken gibt,
zu deren Wesen es gerade nicht gehört,
sich durch ihr «Akzeptieren» mitschuldig

zu machen an dem, was Leonardo
Boff eine «totalitäre Macht» nennt.
«Kritisch genug und von der Richtigkeit
ihres Weges überzeugt», werden sie, wie
Boff in seinem erwähnten Buch schreibt,
«den Mut haben müssen, im Herrn und
im Evangelium den Anordnungen des
Zentrums den Gehorsam zu versagen».

Es wird Zeit, dass die Kirche
Lateinamerikas ihre Abhängigkeitstheorie
nicht nur auf die ökonomischen, sondern
auch auf die ideologischen Zentren der
kapitalistischen Welt, also auch auf
«Rom», anwendet. Die Theologie der
Befreiung verwirklicht sich nicht ohne
die Befreiung der Theologie und des
Christseins überhaupt aus
selbstverschuldeter Unmündigkeit.

Nach dem Tod im Stadion

Friedlosigkeit, die nur organisiert, durch
strukturelle Gewalt eingedämmt wird,
schafft sich immer wieder das Ventil, um
offen auszubrechen. Ein derartiger
Ausbruch hat am Abend des 29. Mai vor dem
europäischen Meistercup-Final im Brüsseler

Heysel-Stadion 38 Menschen das
Leben gekostet. Ein erneuter Versuch,
die manifest gewordene Friedlosigkeit
nur wieder zu organisieren, aber ist die
Art und Weise, wie Politiker und Sport-

206



verbände auf das entsetzliche Ereignis
reagieren. Englands Premierministerin,
Frau Thatcher, die in der unglaublichen
Aggressivität britischer Fussballfans eine
«Schande für das ganze Land» sieht,
verlangt jetzt Video-Überwachungsanlagen
auf den Sportplätzen, damit die Schuldigen

überführt werden könnten. Den
Richtern empfiehlt sie, drakonische Strafen

zu verhängen. Und die Gesetzgebung
«zur besseren Kontrolle von
Menschenansammlungen» soll beschleunigt werden.

Auch die Europäische Fussball-
Union (Uefa) weiss nichts anderes, als

zum Mittel der Kollektivstrafe zu greifen
und alle englischen Fussballclubs bis auf
weiteres von Spielen in Europa auszu-
schliessen.

Die Aufrüstung des Repressionsapparates
ist die typische Reaktionsweise

konservativer Regierungen gegenüber
sozialen Problemen. Und das Rowdytum
in Fussballstadien und anderswo ist in
erster Line ein soziales Problem: die
Kompensation eines freudlosen Daseins in
einer Gesellschaft ohne Zukunft. Viele der
fanatisierten Fussballfans entstammen
der Unterschicht, die in der britischen
Klassengesellschaft unter Margret Thatcher

weniger denn je eine Aufstiegschance
hat. Die Katastrophe im Heysel-Sta-

dion muss vor dem Hintergrund der
Massenarbeitslosigkeit unter den Jugendlichen

in Liverpool gesehen werden. Der
soziale Zerfall dieser Stadt manifestiert
sich in den Aggressionen der am meisten
davon Betroffenen. Wo das Leben
seinen Sinn verliert, weicht es in
Ersatzbefriedigung aus, wozu auch das
berauschende Massenerlebnis im Fussballsta-
dion gehört.

Wenn eine ungerechte Gesellschaft,
statt verändert, durch Polizei und Strafrecht

konserviert wird, dann ist die
Brutalisierung der Staatsgewalt nur die
Kehrseite der sozialen Verelendung.
Mehr noch: Wenn der Staat nur drein-
schlägt, wie will er dann verhindern, dass
auch die Entrechteten keine andere
Sprache als diejenige der Gewalt ken¬

nen? Hinzu kommt, dass gerade in England

die Staatsgewalt sich nicht nur nach
innen, sondern auch nach aussen brutali-
siert. Wie will die «eiserne Lady» den
Fans des FC Liverpool begreiflich
machen, dass Gewalt kein Mittel im Kampf
um die eigene Selbstbestätigung sein
kann, wo sie doch selbst nicht zögerte,
Grossbritanniens «Würde» durch einen
Krieg um die Falkland-Inseln zu «verteidigen»?

Mit Blindheit muss geschlagen
sein, wer nicht sieht, dass die Szenen im
Heysel-Stadion und der Falklandkrieg
die Spitzen ein und desselben Eisberges,
die gewalttätigen Auswirkungen ein und
desselben Chauvinismus sind. Wobei
vermutlich kein Liverpooler Fan Tote
gewollt hat - im Gegensatz zu Frau Thatcher

im Falklandkrieg.

Gewiss, der Bogen von der Initiative
«Recht auf Leben» über den «Fall Boff»
bis zur Reaktion auf die Toten im
Heysel-Stadion ist weit gespannt. Dennoch
kommt in all diesen Beispielen die gleiche

strukturkonservative Haltung zum
Ausdruck. Intolerant, dialogunfähig und
sozial unempfindlich, wie dieser
Strukturkonservatismus nun einmal ist, kann
er das menschliche Zusammenleben
allein mit den Mitteln der Repression
regulieren. Statt Lebenschancen zu eröffnen,
stellt er Strafen in Aussicht. Statt soziale
Probleme auch sozial zu lösen, mobilisiert

er den Büttel. Statt den Frieden zu
verwirklichen, organisiert er die Friedlosigkeit.

Der innere Widerspruch dieses
Strukturkonservatismus ist perfekt,
wenn er einerseits bis zum Überdruss
betont, dass sich die Menschen ändern
müssten und nicht die Strukturen, anderseits

aber meint, das menschliche
Verhalten allein durch härtere Strukturen
der Repression lenken zu können. Und
da gibt es schon einige Parallelen
zwischen der Initiative «Recht auf Leben»,
dem Umgang des Papstes mit seinen
Kritikern und der Law-and-order-Politik
der Frau Thatcher.

207



Hier verschlingen sich Weite und Wärme.
Empfohlen wird das «weitest reichende Fernrohr

um den wirklichen Stern Erde zu
sehen» (PH 1,366). Wärmelehre wird zum
Plädoyer für grosse Weltveränderungen, auch
die nicht-revolutionären: «Man muss in so
grossen Angelegenheiten über das Ziel hin-
ausschiessen können, um es zu treffen»
(Abschied von der Utopie?, 112). Dieser heftige,
ganz und gar nicht bescheidene Aufruf zum
Aufbruch hat wenig gemein mit dem Wärmestrom,

den Willy Spieler gegen die Armeeabschaffung

reklamiert und etwa in «Nahzielen»

wie Zivildienst und Friedensforschungsinstitut
fliessen sieht (NW 1985, 334). Angesichts

der realpolitischen Pervertierung der
Zivildienstidee zu einer restriktiven Entkri-
minalisierung plus Arbeitsdienst für
Militärverweigerer, angesichts der Entwicklungstendenzen

universitärer «Friedensforschung»
Hesse sich namentlich mit Bloch fragen, ob da
die Utopie nicht «krauchend-evolutioni-
stisch» wird, «sich entspannt, sich, wie einmal
Benjamin sich ausdrückte, nur noch auf eine
stufenweise Verbesserung der Gefängnisbetten

richtet'» (Abschied, 111). Wo das Fernziel
aus dem Nahziel verschwindet, ist aber «keine
echte Zukunft» (ebenda).

In Polemiken gegen die Armeeabschaffungs-Initiative

wird häufig das fehlende
Verständnis für Nahziel-Politik beklagt, wobei es
den Anschein macht, die Leugnung einer
möglichen Aufweichung helvetischer Erstarrung

solle zu einer sich selbst erfüllenden Pro-
phezeihung werden. Mit Bloch wäre
demgegenüber zu bedenken, dass Hoffnung pnch
mit konkret-utopischem Horizont enttäuschbar

bleibt. (In seinen enttäuschten Hoffnungen

auf den Stalinismus hat dies Bloch selbst
schmerzlich erlebt. Das heisst: konkret-utopische

Politik ist Wagnispolitik. Denn: «Hoffnung

ist nicht Zuversicht. Sie steht in Schwebe:

Gerade sie ist umlagert von den Kategorien

der Gefahr» (GA XI.427). Dennoch
wird festgehalten am «Kraftfaktor in der
Hoffnung, der ihr die Möglichkeit des Gelingens

etwas vermehrt» (ebenda), und zwar
auch in einer «prekären Zeit», wo die Hoffnung

«bedeutend schwieriger zu
verifizieren ist als die Angst, die reichlich zu speisen

hat in dieser Welt und der es sehr wohl
ergeht» (GA IX,428). In einer Zeit, wo es noch
weniger zu lachen gibt als vor 20 Jahren, be¬

kommen solche Zeilen eine besondere
Aktualität im Kampf gegen Resignation und
Verzweiflung.

Ist es vermessen, in der Volksinitiative
«Für eine Schweiz ohne Armee und für eine
umfassende Friedenspolitik» einen potentiell
ansteckenden Niederschlag Blochscher Hoffnung

zu sehen? Willy Spieler macht sich in
seinen Überlegungen zu Ernst Bloch -
obwohl er der «konkreten Utopie» explizit
kaum Raum gibt — stark für einen der ethisch
motivierten Einbildungskraft des Menschen
bedürftigen historischen Prozess (NW 1985,
239). Seine Faszination gilt jenem Bloch, der
das Aufrechte ins Recht transponiert (237)
und dem Gemeindegedanken, worin die
Brüderlichkeit zu ihrem Recht kommt (242).

Mir scheint, hier klingen Dinge an, die auch
im Initiativtext der erwähnten Volksinitiative
keimhaft enthalten sind: «Die Schweiz
entwickelt eine umfassende Friedenspolitik, welche

die Selbstbestimmung des Volkes stärkt
und die Solidarität unter den Völkern
fördert.» Auch hier soll das Aufrechte Recht
werden, soll mit den Ansprüchen des Citoyen
und seiner Menschenwürde ernst gemacht
werden, soziale Phantasie aus ihrem Schlaf
erwachen.

Was not tut, ist eine nähere inhaltliche
Bestimmung des Gemeinten. Ein erster Beitrag
der Initianten zur «umfassenden Friedenspolitik»

erscheint dieser Tage in Buchform. Es
ist zu hoffen, dass er Ansatz werde zur
Wiederbelebung und vielfältigen Konkretisierung
Blochscher Denkimpulse. Das wäre jedenfalls

die Realisierung einer ersten Etappe in
Richtung des Fernziels: friedenspolitisch
belebte Schweiz — ohne Armee. Marc Spescha
* Zitierte Literatur und ihre Abkürzungen:
Ernst Bloch, Prinzip Hoffnung I, suhrkamp
taschenbuch Wissenschaft (PH I)
Ernst Bloch, Gesamtausgabe XI, Politische
Messungen, Pestzeit, Vormärz (GA XI)
Ernst Bloch, Abschied von der Utopie?, herausgegeben

von Hanna Gekle (Abschied)

Frau Thatcher ist nicht an allem schuld - eine
Entgegnung zu Willy Spieler: Nach dem Tod
im Stadion (NW 1985, S. 206-207)

Als mehrjähriger Abonnent der «Neuen Wege»

freue ich mich Monat für Monat auf das
Erscheinen dieser sehr engagierten und
inhaltlich geradlinigen Zeitschrift. Mit beson-

304



derem Interesse lese ich jeweils die «Zeichen
der Zeit» von Willy Spieler, denen ich
meistens vollumfänglich zustimmen kann.

Was nun aber den dritten Teil der «Zeichen
der Zeit» im Juniheft betrifft, nämlich «Nach
dem Tod im Stadion», so muss ich meinem
Erstaunen Ausdruck geben, dass hier die
Greueltaten einer neofaschistischen
Nazigruppe — um die es sich ja offensichtlich bei
den Mördern im Heysel-Stadion handelte -
so quasi entschuldigt werden durch die «böse
Maggie» in London. Sicher, Frau Thatcher ist
mir als engagiertem Sozialdemokraten alles
andere als sympathisch, und wenn ich Engländer

wäre, würde ich ihr nie und nimmer die
Stimme geben. Aber in diesem Falle ist es nun

doch offenbar so, dass die Stadion-Mörder
nicht arme, arbeitslose Jugendliche waren
(diese hätten sich sicher keine Reise nach
Bruxelles leisten können), sondern jugendliche

Neonazis, denen es offenbar am Geld
nicht gefehlt hat. Wenn man diese Verbrechen

mit der Wirtschaftspolitik der «Iron-La-
dy» entschuldigen will, dann müsste man
wohl die kürzlich erfolgten schweren
Misshandlungen eines wehrlosen Tamilenflücht-
Hngs in Brugg durch Neonazi-Jugendliche
auch auf ähnliche Art erklären oder entschuldigen.

Und das kann und will ich nicht, und
die «Neuen Wege» sollten es auch nicht tun.

Andreas Burckhardt

M*(
Aus unseren Vereinigungen sässs-iislp:;:

Monatszusammenkunft der Religiös-sozialen

Vereinigung vom 31. August 1985

Eva Lezzi, die Administratorin der «Neuen Wege»,
hatte sich bereit erklärt, uns aus ihren Lebenserfahrungen

zu erzählen. Ihr Bericht bewegte die Zuhörer,

ganz besonders natürlich diejenigen, die ihre
Mutter Dora Staudinger oder ihren vor bald dreissig

Jahren tödlich verunglückten Ehemann Max
noch gekannt hatten.

Besonderen Eindruck machte auf uns die
Darstellung jener fünf Jahre ihres Lebens, während
denen sie mit ihrem Mann, mit zwei weiteren jungen
Ehepaaren und andern zusammen auf dem «Werkhof»

in Rüschlikon, einem vom Nidelbad gepachteten
Bauernhof, in Gütergemeinschaft lebte und dabei

sehr hart arbeiten müsste. Trotz der dort
herrschenden Armut stand die Türe im Werkhof immer
offen für Besucher, Arbeitslose, Pflegekinder und
jüdische Flüchtlinge. Gusti Karrer, der sich später
mit seiner Frau und bald auch einem Kind dieser
Arbeits- und Gütergemeinschaft anschloss, berichtete

über diese Zeit: «Wir waren arm, aber es war
schön.»

Zu ihrem Entschluss, auf eine noch ferne sozialistische

Gesellschaft nicht bloss politisch hinzuarbeiten,

sondern bereits in der Gegenwart zu versu¬

chen, sozialistisch zu leben, wurden sie angeregt
vom Kreis um Leonhard Ragaz, vom Bruderhof
(damals in der Rhön bei Fulda) unter der Leitung
von Eberhard Arnold und von Gustav Landauers
Schrift «Beginnen!» Leider konnte das Experiment

nicht fortgesetzt werden. Zwar liess sich nach
Ablauf des Pachtvertrages ein anderer geeigneter
Bauernhof ob Wädenswil finden, doch die zum
Erwerb notwendige Summe von 20'000 Franken
konnte damals von den Gesinnungsfreunden nicht
zusammengebracht werden.

Der Bericht von Eva Lezzi konfrontierte uns wieder

mit der Frage, wie weit es uns möglich ist, unser
Leben mit unserem Denken und Glauben in
Übereinstimmung zu bringen.

Ausserdem unterschrieben die Anwesenden
Grusskarten an sechzehn aus der «Friedenszeitung»

uns namentlich bekannte Militärdienstverweigerer,

die zur Zeit in verschiedenen Gefängnissen

unseres Landes dafür «büssen», dass sie
versuchten, ihr Verhalten mit ihrem Gewissen in
Einklang zu bringen. Mit unserem Gruss wollten wir
ihnen unsere Solidarität bezeugen.

Und schliesslich beschlossen wir, im Rahmen der
Vernehmlassung zum Bericht der Kommission
Barras über eine sogenannte «Entkriminalisie-
rung» der Militärdienstverweigerer dem EMD
folgenden Brief zu schreiben:

Betrifft: Vorschläge der Kommission Barras zur Änderung des Militärstrafgesetzes

Die Religiös-soziale Vereinigung der Schweiz, die seit mehr als 60 Jahren besteht und deren Mitbegründer
der bekannte Zürcher Theologieprofessor Leonhard Ragaz war, hat an ihrer Zusammenkunft vom 31.
August 1985 zu den Vorschlägen der Kommission Barras wie folgt Stellung genommen:

Für alle Schweizer gehört der Schutz der Glaubens- und Gewissensfreiheit zu den Grundpfeilern unseres
Staates.

305


	Zeichen der Zeit : über drei Versuche, die Friedlosigkeit zu organisieren
	Anhang

