Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)
Heft: 7
Rubrik: Zeichen der Zeit : Uber drei Versuche, die Friedlosigkeit zu organisieren

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit

Uber drei Versuche, die Friedlosigkeit zu organisieren

Der Begriff «organisierte Friedlosigkeit»
wurde vom Friedensforscher Dieter
Senghaas gepragt, der damit das Drohsy-
stem entlarvte, das weltweit zur Erhal-
tung eines negativen, auf Nicht-Krieg re-
duzierten Friedens errichtet und immer
weiter perfektioniert wird. Was hier im
Verhaltnis zwischen Staaten zur Anwen-
dung kommt, hat seine Wurzel jedoch
schon im gesellschaftlichen — innerstaat-
lichen oder innerkirchlichen — Struktur-
konservatismus: Wer von der Norm ab-
weicht, ist schuldig und wird bestraft.
Friede reduziert sich auf Rechtsdurch-
setzung, diese wiederum beruht auf
Strafandrohung.

Mit drei Versuchen, Friedlosigkeit zu
organisieren statt Frieden zu stiften, ha-
ben wir alle uns in den letzten Wochen
auseinandergesetzt. Einer dieser Versu-
che, der unter dem seltsamen Titel
«Recht auf Leben» stand, wurde in der
Schweiz mit eindriicklicher Mehrheit ab-
gelehnt. Ein weiterer derartiger Versuch
ist das « Bussschweigen», das der Vatikan
Leonardo Boff auferlegt hat. Das dritte
Beispiel liegt in der Art und Weise, wie
Politiker auf den Tod im Briisseler Hey-
sel-Stadion reagieren.

«Recht auf Leben»

Die Initiative «Recht auf Leben» wurde
am 9. Juni mit 1°002°245 Nein gegen
450’752 Jaliberraschend klar verworfen.
Angenommen wurde die Initiative in den
katholischen Kantonen Uri, Schwyz, Ob-
und Nidwalden, Jura sowie Wallis, hier
mit mehr als 70 Prozent. Abgelehnt wur-
de sie in allen tibrigen Standen, sogar in
Freiburg und Luzern, zwei weiteren Ba-

204

stionen des politischen Katholizismus.
Die hochsten Nein-Stimmenanteile von
um die 83 Prozent kamen aus Neuen-
burg, Genf und der Waadt. Also haben
die reformierten Kantone — wie auch der
Vorstand des Evangelischen Kirchen-
bundes — die Initiative mehrheitlich ab-
gelehnt, die katholischen — wie schon die
Bischofskonferenz — ihr mehrheitlich zu-
gestimmt.

Dass die Initiative von fundamentali-
stischen Kreisen des Protestantismus
lanciert und von der Evangelischen
Volkspartel unterstiitzt wurde, kann die-
ses Gefalle zwischen den beiden Konfes-
sionen nicht widerlegen, jedoch eine an-
dere Tendenz bestdtigen: Ich wiare nam-
lich nicht uberrascht, wenn sich bei regel-
massigen Kirchgiangern eine besondere
Affinitat zur Initiative feststellen liesse,
bei den katholischen mehr als bei den re-
formierten, bei den reformierten mehr
als bei den Nichtkirchgangern. Und ich
ware ebensowenig uberrascht, wenn der-
einst bei einer Abstimmung uber die Ar-
mee die Relationen genau umgekehrt
verliefen, dass also die Stinde, die
«Recht auf Leben» unterstutzten, die
Armeeabschaffung am massivsten ableh-
nen wiirden.

Den Schliissel zum Verstandnis dieser
Tendenz liefert ebenfalls die Friedens-
forschung. Richard Friedli verweist in
seiner Studie «Frieden wagen» auf kana-
dische und amerikanische Untersuchun-
gen, die er zum aufschlussreichen Ergeb-
nis zusammenfasst: «,Orthodoxe‘ Chri-
sten sind kriegsbereiter in ihren Ansich-
ten als Nichtchristen, die dogmatischen
Christen sind strenger zu strafen bereit



als die weniger dogmatischen, Katholi-
ken wiinschen Kernwaffen eher als Pro-
testanten, und Protestanten mehr als
Glaubenslose. Unter allen Gruppen, die
erfasst wurden, zeigten die Kirchengin-
ger eine stirkere Tendenz, in der milita-
rischen Macht ein Mittel zur Konfliktlo-
sung zu sehen als die Nicht-Kirchengan-
ger.»

Die Initiative «Recht auf Leben» hatte
nur ein einziges prazises Ziel: die mog-
lichst extensive Kriminalisierung des
Schwangerschaftsabbruchs. Auch hier
sind dogmatische Christen und insbeson-
dere kirchenhorige Katholiken offenbar
eher und «strenger zu strafen bereit» als
die ubrigen Gruppen der Gesellschaft. In
diesen Raster passt, dass die Initiative
nicht einmal die Todesstrafe abschaffen
und damit grundsatzlich allen Straffalli-
gen ein Recht auf Leben gewdhren woll-
te. In den Raster des christlichen Dog-
matismus passt nicht weniger, dass die
Initianten aus ihrem «Recht auf Leben»
nicht die geringste Kritik an der real exi-
stierenden Schweizer Armee herleiten
wollten, ja dass sich die eifrigsten Schiit-
zer des (ungeborenen) Lebens zugleich
als die vehementesten Militaristen ent-
puppten. Ganz dhnlich wie der «wieder-
geborene Christ» Ronald Reagan in den
USA.

In seiner Schrift «Modelle zum Frie-
den» schreibt Johan Galtung: «Um einen
andern Menschen oder eine andere Na-
tion zu etwas zu bewegen, beschreitet
man grundsatzlich zwei Wege, die wir als
den positiven und als den negativen be-
zeichnen konnen. Der positive Weg lauft
darauf hinaus, den Betreffenden zu be-
lohnen, wenn er tut, was man von ithm
wiinscht; der negative, ihn zu bestrafen,
wenn er es nicht tut.» Wie sehr die offi-
ziellen Befiirworter der Initiative, allen
voran die beiden «christlichen» Parteien
CVP und EVP, nur in den Kategorien
des «negativen Wegs», also des Strafens,
denken konnten, zeigte schon ihre Geg-
nerschaft gegeniiber der Mutterschafts-
schutz-Initiative. Sie waren und sind un-

fahig, sich vorzustellen, dass auf dem
«positiven», dem sozialpolitischen Weg
werdendes Leben weit besser geschutzt
werden konnte als mit dem Strafrecht.
Ja, indem sie glauben, werdendes Leben
lasse sich nur dadurch schiitzen, dass der
Staat den Miittern Gefangnis androhe,
schaffen sie sich das willkommene Alibi,
um auf eine lebensfreundliche Sozialpo-
litik liberhaupt verzichten zu konnen.
Die Initiative «Recht auf Leben» hat
eine geradezu unheimliche Aggressivitat
«orthodoxer» Christen offengelegt. Ihre
Bereitschaft, zu strafen und Konflikte
gewaltsam zu l0sen, durfte zutiefst mit
der Vorstellung von einem strafenden
und rachenden Gott zusammenhangen.
Siinden missen gesuhnt werden, und
zwar schon hier und jetzt, nicht erst im
Jenseits. Gerechtigkeit kann warten bis
zum Leben nach dem Tode, aber Strafe
muss schon in dieser Welt sein. Ich
wiinschte mir eine Vox-Analyse, die das
sadistische Potential aufzeigte, das hinter
dieser Initiative stand. Ich wiinschte mir
auch eine ideologiekritische Theologie,
die nachweisen wiirde, wie sehr jede der-
artige Politik eine falsche Verkiindigung
widerspiegelt und wie politisch in ihren
Auswirkungen viele unserer scheinbar so
unpolitischen Gottesdienste sind.

Der Fall Vatikan — Boff

Wie freilich soll eine Kirche zum gesell-
schaftlichen Frieden beitragen, wenn sie
selber ein Beispiel der Friedlosigkeit
gibt? Wenn sie sich lieber mit Faschisten
gegen die Legalisierung des Schwanger-
schaftsabbruchs als mit Befreiungstheo-
logen fiir die Sache der Armen solidari-
siert? Mitte April ist das Unglaubliche
geschehen, dass Johannes Paul II. zahl-
reiche nach Rom geeilte Faschisten, un-
ter ihnen der Franzose Le Pen und der
Italiener Almirante, aufforderte, «Euro-
pa vor dem moralischen Zerfall zu ret-
ten». «Bei eurem Kampf gegen Schei-
dung und Abtreibung konnt ihr auf mich
zahlen», versprach er ihnen auf dem Pe-
tersplatz. Kurze Zeit spdter, am

205



26. April, wurde dagegen Leonardo Boff
von den Kongregationen fur die Glau-
benslehre und fiir die Ordensleute eine
«Zeitspanne gehorsamen Schweigens»
(un periodo di ossequioso silenzio) auf-
erlegt. Der Franziskanerpater darf auf
unbestimmte Zeit nichts mehr veroffentli-
chen und offentlich sagen. Er wurde
buchstdblich mundtot gemacht.

Die Schweizer Bischofe suchen zu be-
schwichtigen: Boff sei nicht wegen seiner
Befreiungstheologie, sondern wegen sei-
ner Ausserungen iiber die Lehre von der
Kirche verurteilt worden. Warum aber
muss er dann auch in Fragen der Befrei-
ungstheologie schweigen? Warum muss
er Uberhaupt und in jeder Beziehung
schweigen? Warum muss er sogar noch
mehr schweigen als Hans Kiing, dem
«nur» die Lehrerlaubnis entzogen wur-
de?

Freilich: Diese Massnahme, die jeden
mit Abscheu erfiillt, der noch imstande
ist, von seiner Vernunft einen kritischen
Gebrauch zu machen, bestatigt, was Bru-
der Leonardo in seinem Buch «Kirche:
Charisma und Macht» schreibt: «Zwar
verfugt die Kirche heute nicht mehr tiber
die politischen Machtmittel, um wie frii-
her gegen die der Haresie Angeklagten
mit Gewalt vorgehen zu kdnnen, aber
weder die Mentalitat noch die Verfah-
rensweise haben sich geandert». Diese
«unerbittliche Strenge der Inquisition»
ergebe «sich aus der eisernen und zwin-
genden Logik des Systems», das seine ei-
gene Macht absolut setze: «Da die zen-
tralisierte, monarchische und ausschlies-
sende Funktionsweise der Macht wie
auch das lehrhafte Verstiandnis von Of-
fenbarung und Heil als (in dieser konkre-
ten Gestalt) von Gott gewollt dargestellt
werden, sind sie unantastbar und versa-
gen sich jeder Reform.»

Wer in den Kategorien der absoluten
Wabhrheit denkt, eliminiert, was ihr zu
widersprechen scheint. Konflikte werden
nicht dialogisch ausgetragen. Sie sind
das, was nicht sein soll, und gehoren da-
her zur Pathologie der Kirche. Dass in-

206

dessen nicht die Konflikte pathologisch
sind, sondern die Form und die Begriin-
dung, durch die sie unterdriickt werden,
hat Leonardo Boff aufgezeigt. Dafiir
muss er biissen. Sein Schweigen stellt die
Ruhe und Ordnung wieder her: die «or-
ganisierte Friedlosigkeit», die mit Frie-
den verwechselt wird.

Ich weiss nicht, warum Bruder Leo-
nardo sich der romischen Demtutigung
unterzieht. Ich weiss auch nicht, warum
die brasilianische Bischofskonferenz die
Glaubigen aufruft, die «Handlungen des
Papstes und der romischen Kurie zu ak-
zeptieren, da dies zum Wesen eines Ka-
tholiken gehort». Ich kann nur hoffen,
dass es noch gentigend Katholiken gibt,
zu deren Wesen es gerade nicht gehort,
sich durch ihr «Akzeptieren» mitschul-
dig zu machen an dem, was Leonardo
Boff eine «totalitire Macht» nennt.
«Kritisch genug und von der Richtigkeit
ihres Weges uiberzeugt», werden sie, wie
Boff in seinem erwahnten Buch schreibt,
«den Mut haben miissen, im Herrn und
im Evangelium den Anordnungen des
Zentrums den Gehorsam zu versagen».

Es wird Zeit, dass die Kirche Latein-
amerikas thre Abhéangigkeitstheorie
nicht nur auf die 6konomischen, sondern
auch auf die ideologischen Zentren der
kapitalistischen Welt, also auch auf
«Rom», anwendet. Die Theologie der
Befreiung verwirklicht sich nicht ohne
die Befreiung der Theologie und des
Christseins iberhaupt aus selbstver-
schuldeter Unmiindigkeit.

Nach dem Tod im Stadion

Friedlosigkeit, die nur organisiert, durch
strukturelle Gewalt eingedammt wird,
schafft sich immer wieder das Ventil, um
offen auszubrechen. Ein derartiger Aus-
bruch hat am Abend des 29. Mai vor dem
europdischen Meistercup-Final im Brus-
seler Heysel-Stadion 38 Menschen das
Leben gekostet. Ein erneuter Versuch,
die manifest gewordene Friedlosigkeit
nur wieder zu organisieren, aber ist die
Art und Weise, wie Politiker und Sport-



verbande auf das entsetzliche Ereignis
reagieren. Englands Premierministerin,
Frau Thatcher, die in der unglaublichen
Aggressivitat britischer Fussballfans eine
«Schande fiir das ganze Land» sieht, ver-
langt jetzt Video-Uberwachungsanlagen
auf den Sportplétzen, damit die Schuldi-
gen tberfilhrt werden konnten. Den
Richtern empfiehlt sie, drakonische Stra-
fen zu verhangen. Und die Gesetzgebung
«zur besseren Kontrolle von Menschen-
ansammlungen» soll beschleunigt wer-
den. Auch die Europaische Fussball-
Union (Uefa) weiss nichts anderes, als
zum Mittel der Kollektivstrafe zu greifen
und alle englischen Fussballclubs bis auf
weiteres von Spielen in Europa auszu-
schliessen.

Die Aufrustung des Repressionsappa-
rates ist die typische Reaktionsweise
konservativer Regierungen gegenuber
sozialen Problemen. Und das Rowdytum
in Fussballstadien und anderswo ist in er-
ster Line ein soziales Problem: die Kom-
pensation eines freudlosen Daseins in ei-
ner Gesellschaft ohne Zukunft. Viele der
fanatisierten Fussballfans entstammen
der Unterschicht, die in der britischen
Klassengesellschaft unter Margret That-
cher weniger denn je eine Aufstiegschan-
ce hat. Die Katastrophe im Heysel-Sta-
dion muss vor dem Hintergrund der Mas-
senarbeitslosigkeit unter den Jugendli-
chen in Liverpool gesehen werden. Der
soziale Zerfall dieser Stadt manifestiert
sich in den Aggressionen der am meisten
davon Betroffenen. Wo das Leben sei-
nen Sinn verliert, weicht es in Ersatzbe-
friedigung aus, wozu auch das berau-
schende Massenerlebnis im Fussballsta-
dion gehort.

Wenn eine ungerechte Gesellschaft,
statt verandert, durch Polizei und Straf-
recht konserviert wird, dann ist die Bru-
talisierung der Staatsgewalt nur die
Kehrseite der sozialen Verelendung.
Mehr noch: Wenn der Staat nur drein-
schlagt, wie will er dann verhindern, dass
auch die Entrechteten keine andere
Sprache als diejenige der Gewalt ken-

nen? Hinzu kommt, dass gerade in Eng-
land die Staatsgewalt sich nicht nur nach
innen, sondern auch nach aussen brutali-
siert. Wie will die «eiserne Lady» den
Fans des FC Liverpool begreiflich ma-
chen, dass Gewalt kein Mittel im Kampf
um die eigene Selbstbestatigung sein
kann, wo sie doch selbst nicht zogerte,
Grossbritanniens «Wiirde» durch einen
Krieg um die Falkland-Inseln zu «vertei-
digen»? Mit Blindheit muss geschlagen
sein, wer nicht sieht, dass die Szenen 1m
Heysel-Stadion und der Falklandkrieg
die Spitzen ein und desselben Eisberges,
die gewalttatigen Auswirkungen ein und
desselben Chauvinismus sind. Wobei
vermutlich kein Liverpooler Fan Tote
gewollt hat —im Gegensatz zu Frau That-
cher im Falklandkrieg.

*

Gewiss, der Bogen von der Initiative
«Recht auf Leben» iiber den «Fall Boff»
bis zur Reaktion auf die Toten im Hey-
sel-Stadion ist weit gespannt. Dennoch
kommt in all diesen Beispielen die glei-
che strukturkonservative Haltung zum
Ausdruck. Intolerant, dialogunfihig und
sozial unempfindlich, wie dieser Struk-
turkonservatismus nun einmal ist, kann
er das menschliche Zusammenleben al-
lein mit den Mitteln der Repression regu-
lieren. Statt Lebenschancen zu eroffnen,
stellt er Strafen in Aussicht. Statt soziale
Probleme auch sozial zu l6sen, mobili-
siert er den Biittel. Statt den Frieden zu
verwirklichen, organisiert er die Friedlo-
sigkeit. Der innere Widerspruch dieses
Strukturkonservatismus  ist  perfekt,
wenn er einerseits bis zum Uberdruss be-
tont, dass sich die Menschen &dndern
miissten und nicht die Strukturen, ander-
seits aber meint, das menschliche Ver-
halten allein durch hartere Strukturen
der Repression lenken zu konnen. Und
da gibt es schon einige Parallelen zwi-
schen der Initiative « Recht auf Leben»,
dem Umgang des Papstes mit seinen Kri-
tikern und der Law-and-order-Politik
der Frau Thatcher.

207



Hier verschlingen sich Weite und Wirme.
Empfohlen wird das «weitest reichende Fern-
rohr (...), um den wirklichen Stern Erde zu se-
hen» (PH 1,366). Wirmelehre wird zum Pli-
doyer fiir grosse Weltverdnderungen, auch
die nicht-revolutiondren: «Man muss in so
grossen Angelegenheiten iiber das Ziel hin-
ausschiessen konnen, um es zu treffen» (Ab-
schied von der Utopie?, 112). Dieser heftige,
ganz und gar nicht bescheidene Aufruf zum
Aufbruch hat wenig gemein mit dem Warme-
strom, den Willy Spieler gegen die Armeeab-
schaffung reklamiert und etwa in «Nahzie-
len» wie Zivildienst und Friedensforschungs-
institut fliessen siecht (NW 1985, 334). Ange-
sichts der realpolitischen Pervertierung der
Zivildienstidee zu einer restriktiven Entkri-
minalisierung plus Arbeitsdienst fiir Militar-
verweigerer, angesichts der Entwicklungsten-
denzen universitirer «Friedensforschung»
liesse sich namentlich mit Bloch fragen, ob da
die Utopie nicht «krauchend-evolutioni-
stisch» wird, «sich entspannt, sich, wie einmal
Benjamin sich ausdriickte, nur noch auf eine
,stufenweise Verbesserung der Gefingnisbet-
ten richtet‘» (Abschied,111). Wo das Fernziel
aus dem Nahziel verschwindet, ist aber «keine
echte Zukunft» (ebenda).

In Polemiken gegen die Armeeabschaf-
fungs-Initiative wird haufig das fehlende Ver-
standnis fiir Nahziel-Politik beklagt, wobei es
den Anschein macht, die Leugnung einer
moglichen Aufweichung helvetischer Erstar-
rung solle zu einer sich selbst erfiillenden Pro-
phezeihung werden. Mit Bloch wire demge-
genuber zu bedenken, dass Hoffnung anch
mit konkret-utopischem Horizont enttausch-
bar bleibt. (In seinen enttduschten Hoffnun-
gen auf den Stalinismus hat dies Bloch selbst
schmerzlich erlebt. Das heisst: konkret-uto-
pische Politik ist Wagnispolitik. Denn: « Hoff-
nung ist nicht Zuversicht. Sie steht in Schwe-
be: Gerade sie ist umlagert von den Katego-
rien der Gefahr» (GA XI,427). Dennoch
wird festgehalten am «Kraftfaktor in der
Hoffnung, der ihr die Moglichkeit des Gelin-
gens etwas vermehrt» (ebenda), und zwar
auch in einer «prekiren Zeit», wo die Hoff-
nung «bedeutend schwieriger (. . .) zu verifi-
zieren ist als die Angst, die reichlich zu spei-
sen hat in dieser Welt und der es sehr wohl er-
geht» (GA IX,428). In einer Zeit, wo es noch
weniger zu lachen gibt als vor 20 Jahren, be-

304

kommen solche Zeilen eine besondere Ak-
tualitdit im Kampf gegen Resignation und
Verzweiflung.

Ist es vermessen, in der Volksinitiative
«Fiir eine Schweiz ohne Armee und fiir eine
umfassende Friedenspolitik» einen potentiell
ansteckenden Niederschlag Blochscher Hoff-
nung zu sehen? Willy Spieler macht sich in
seinen Uberlegungen zu Ernst Bloch — ob-
wohl er der «konkreten Utopie» explizit
kaum Raum gibt — stark fiir einen der ethisch
motivierten Einbildungskraft des Menschen
bediirftigen historischen Prozess (NW 1985,
239). Seine Faszination gilt jenem Bloch, der
das Aufrechte ins Recht transponiert (237)
und dem Gemeindegedanken, worin die Brii-
derlichkeit zu ihrem Recht kommt (242).

Mir scheint, hier klingen Dinge an, die auch
im Initiativtext der erwdhnten Volksinitiative
keimhaft enthalten sind: «Die Schweiz ent-
wickelt eine umfassende Friedenspolitik, wel-
che die Selbstbestimmung des Volkes starkt
und die Solidaritidt unter den Volkern for-
dert.» Auch hier soll das Aufrechte Recht
werden, soll mit den Anspriichen des Citoyen
und seiner Menschenwiirde ernst gemacht
werden, soziale Phantasie aus ihrem Schlaf
erwachen.

Was not tut, ist eine nahere inhaltliche Be-
stimmung des Gemeinten. Ein erster Beitrag
der Initianten zur «umfassenden Friedenspo-
litik» erscheint dieser Tage in Buchform. Es
ist zu hoffen, dass er Ansatz werde zur Wie-
derbelebung und vielfiltigen Konkretisierung
Blochscher Denkimpulse. Das wire jeden-
falls die Realisierung einer ersten Etappe in
Richtung des Fernziels: friedenspolitisch be-
lebte Schweiz — ohne Armee. Marc Spescha
* Zitierte Literatur und ihre Abkiirzungen:

Ernst Bloch, Prinzip Hoffnung I, suhrkamp ta-
schenbuch wissenschaft (PH I)

Ernst Bloch, Gesamtausgabe XI, Politische Mes-
sungen, Pestzeit, Vormirz (GA XI)

Ernst Bloch, Abschied von der Utopie?, herausge-
geben von Hanna Gekle (Abschied)

Frau Thatcher ist nicht an allem schuld - eine
Entgegnung zu Willy Spieler: Nach dem Tod
im Stadion (NW 1985, S. 206—207)

Als mehrjahriger Abonnent der «Neuen We-
ge» freue ich mich Monat fiir Monat auf das
Erscheinen dieser sehr engagierten und in-
haltlich geradlinigen Zeitschrift. Mit beson-



derem Interesse lese ich jeweils die «Zeichen
der Zeit» von Willy Spieler, denen ich mei-
stens vollumfinglich zustimmen kann.

Was nun aber den dritten Teil der «Zeichen
der Zeit» im Juniheft betrifft, nimlich «Nach
dem Tod im Stadion», so muss ich meinem
Erstaunen Ausdruck geben, dass hier die
Greueltaten einer neofaschistischen Nazi-
gruppe — um die es sich ja offensichtlich bei
den Mordern im Heysel-Stadion handelte —
so quasi entschuldigt werden durch die «bose
Maggie» in London. Sicher, Frau Thatcher ist
mir als engagiertem Sozialdemokraten alles
andere als sympathisch, und wenn ich Englén-
der wire, wiirde ich ihr nie und nimmer die
Stimme geben. Aber in diesem Falle ist es nun

doch offenbar so, dass die Stadion-Morder
nicht arme, arbeitslose Jugendliche waren
(diese hdtten sich sicher keine Reise nach
Bruxelles leisten konnen), sondern jugendli-
che Neonazis, denen es offenbar am Geld
nicht gefehlt hat. Wenn man diese Verbre-
chen mit der Wirtschaftspolitik der «Iron-La-
dy» entschuldigen will, dann miisste man
wohl die kiirzlich erfolgten schweren Miss-
handlungen eines wehrlosen Tamilenfliicht-
lings in Brugg durch Neonazi-Jugendliche
auch auf dhnliche Art erklaren oder entschul-
digen. Und das kann und will ich nicht, und
die «Neuen Wege» sollten es auch nicht tun.

Andreas Burckhardt

Aus unseren Vereinigungen

Monatszusammenkunft der Religios-so-
zialen Vereinigung vom 31. August 1985

Eva Lezzi, die Administratorin der «Neuen Wege»,
hatte sich bereit erklart, uns aus thren Lebenserfah-
rungen zu erzéhlen. Thr Bericht bewegte die Zuho-
rer, ganz besonders natiirlich diejenigen, die ihre
Mutter Dora Staudinger oder ihren vor bald dreis-
sig Jahren todlich verungliickten Ehemann Max
noch gekannt hatten.

Besonderen Eindruck machte auf uns die Dar-
stellung jener fiinf Jahre ihres Lebens, wahrend de-
nen sie mit ihrem Mann, mit zwei weiteren jungen
Ehepaaren und andern zusammen auf dem «Werk-
hof» in Riischlikon, einem vom Nidelbad gepachte-
ten Bauernhof, in Giitergemeinschaft lebte und da-
bei sehr hart arbeiten musste. Trotz der dort herr-
schenden Armut stand die Tiire im Werkhof immer
offen fiir Besucher, Arbeitslose, Pflegekinder und
judische Fliichtlinge. Gusti Karrer, der sich spiter
mit seiner Frau und bald auch einem Kind dieser
Arbeits- und Giitergemeinschaft anschloss, berich-
tete tiber diese Zeit: «Wir waren arm, aber es war
schon. »

Zu ihrem Entschluss, auf eine noch ferne soziali-
stische Gesellschaft nicht bloss politisch hinzuar-
beiten, sondern bereits in der Gegenwart zu versu-

..............

..........................................

chen, sozialistisch zu leben, wurden sie angeregt
vom Kreis um Leonhard Ragaz, vom Bruderhof
(damals in der Rhon bei Fulda) unter der Leitung
von Eberhard Arnold und von Gustav Landauers
Schrift «Beginnen!» Leider konnte das Experi-
ment nicht fortgesetzt werden. Zwar liess sich nach
Ablauf des Pachtvertrages ein anderer geeigneter
Bauernhof ob Widenswil finden, doch die zum Er-
werb notwendige Summe von 20’000 Franken
konnte damals von den Gesinnungsfreunden nicht
zusammengebracht werden.

Der Bericht von Eva Lezzi konfrontierte uns wie-
der mit der Frage, wie weit es uns moglich ist, unser
Leben mit unserem Denken und Glauben in Uber-
einstimmung zu bringen.

Ausserdem unterschrieben die Anwesenden
Grusskarten an sechzehn aus der «Friedenszei-
tung» uns namentlich bekannte Militardienstver-
weigerer, die zur Zeit in verschiedenen Gefangnis-
sen unseres Landes dafiir «biissen», dass sie ver-
suchten, ihr Verhalten mit ihrem Gewissen in Ein-
klang zu bringen. Mit unserem Gruss wollten wir ih-
nen unsere Solidaritdt bezeugen.

Und schliesslich beschlossen wir, im Rahmen der
Vernehmlassung zum Bericht der Kommission
Barras iiber eine sogenannte «Entkriminalisie-
rung» der Militdardienstverweigerer dem EMD fol-
genden Brief zu schreiben:

Betrifft: Vorschlige der Kommission Barras zur Anderung des Militirstrafgesetzes

Die Religios-soziale Vereinigung der Schweiz, die seit mehr als 60 Jahren besteht und deren Mitbegriinder
der bekannte Ziircher Theologieprofessor Leonhard Ragaz war, hat an ihrer Zusammenkunft vom 31. Au-
gust 1985 zu den Vorschligen der Kommission Barras wie folgt Stellung genommen:

Fiir alle Schweizer gehort der Schuiz der Glaubens- und Gewissensfreiheit zu den Grundpfeilern unseres

Staates.

305



	Zeichen der Zeit : über drei Versuche, die Friedlosigkeit zu organisieren
	Anhang

