
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 6

Artikel: Protestantismus, soziale Frage und Sozialismus im Kanton Zürich
(1830-1914)

Autor: Barth, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Barth

Protestantismus, soziale Frage und Sozialismus
im Kanton Zürich (1830-1914)

Das Urteil über die Rolle der Kirchen
angesichts der sozialen Frage1 zur Zeit
der Jahrhundertwende ist längst gefällt:
Es wird in der Literatur meist von einem
Versagen gesprochen.

Das Verhältnis der Kirchen zur sozialen

Frage ist deshalb keineswegs ein rein
historisches Problem. Die Frage, in
welchem Mass und mit welchen (politischen)
Mitteln die Kirchen zu sozialem Engagement

verpflichtet sind, ist auch in der
Gegenwart noch aktuell. Für Vereinigungen
wie «Christen für den Sozialismus» oder
«Kirche wohin?» ist diese Thematik heute

ein zentrales Anliegen ihres Wirkens.
Auch Tagungen der Sozialdemokratischen

und der Freisinnigen Partei befass-
ten sich im vergangenen November und
Dezember mit Themen wie «Kirche und
Politik», «Landeskirchen und soziale
Gerechtigkeit», «Kirche und Rechtsstaat»2.

- Anwendungsfelder solcher
Überlegungen sind gegenwärtig das
Verhältnis zur Dritten Welt, die Friedensfrage,

die Arbeitslosigkeit und die Ausländer-

und Asylproblematik.
Bereits 1908 unterschied der Theologe
Rudolf Liechtenhahn1 zwei

Hauptströmungen innerhalb des Christentums
in bezug auf das sozialpolitische Engagement:

Er sprach von einem «kirchlichen»
und einem «prophetischen»
Religionsverständnis. (Auch wenn diese beiden
Begriffe nicht sehr glücklich gewählt
sind, so sind Liechtenhahns Charakterisierungen

auch heute noch aktuell.) Die
Vertreter der ersten Richtung legen das

Schwergewicht auf den kultischen
Aspekt; sie pflegen religiöse Überzeugungen,

Gefühle und Weltanschauungen,

achten auf Kenntnis der Überliefe¬

rungen und legen Wert auf die Gemeinschaft.

Die «kirchliche» Religion ist zwar
nicht gleichgültig gegenüber den äusseren

Verhältnissen, wichtiger ist jedoch
die richtige Gesinnung, die Voraussetzung

jeglicher Veränderung sein muss. -
Die Vertreter der «prophetischen» Religion

dagegen lehnen die Pflege einer
christlichen Gesinnung zwar nicht ab,
erachten sie aber nur dann für wertvoll,
wenn sie sich manifestiert. Der Ort der
Äusserung ist die Arbeit in der Welt, die
Erfüllung einer weltgeschichtlichen
Aufgabe, die in der Erreichung der sozialen
Gerechtigkeit besteht. Um dieses Ziel
erstreben zu können, soll auch ein Bündnis

mit Kräften, die sich nicht auf das
Christentum berufen, geschlossen werden.

Die Dissertation, auf der dieser Aufsatz

beruht4, beschränkte sich bewusst
auf eine Aufarbeitung der Quellen. Die
Parallelen zur heutigen Situation der
Kirchen in bezug auf ihr umstrittenes
sozialpolitisches Engagement sind in der
Zwischenzeit noch deutlicher geworden
als zum Zeitpunkt des Abschlusses der
Arbeit (1981). Mit vorsichtigen
Analogieschlüssen kann hier die Geschichtsschreibung

als Basis für zukunftsgerechtes
Handeln dienen. Diese Analogieschlüsse

bleiben aber dem Leser
vorbehalten. Ich greife im folgenden lediglich
die Aspekte nochmals heraus, die sich
dazu besonders eignen.

Kirche und soziale Frage
/. Das Problembewusstsein

bei Pfarrern und Laien
Die Zürcher Theologen des 19. Jahrhunderts

haben die zu ihrer Zeit herrschen-

169



den wirtschaftlichen und sozialen
Zustände erstaunlich selten aus der Sicht
des Evangeliums einer Prüfung unterzogen.

Anstösse zur Beschäftigung mit der
sozialen Frage entstanden eher unter
dem Eindruck eines «sittlichen und
religiösen Niedergangs» der Zürcher
Bevölkerung, den die Pfarrer vor allem in den
ersten zwei Jahrzehnten nach der Auflösung

der alten Eidgenossenschaft (1798)
zu beobachten glaubten. Unmittelbare
Anschauung über die sozialen Verhältnisse

erhielten die Theologen durch ihre
Arbeit im Bereich des Armenwesens, zu
der sie von Amtes wegen während des

ganzen 19. Jahrhunderts in ihren
Gemeinden verpflichtet waren. (Die
Armenpflege ist häufig mit der
Gemeindekirchenpflege identisch.)

Daneben gibt es aber eine ganze Reihe
von Faktoren, die die Geistlichen bei der
Ausübung ihrer sozialen Funktionen
behindert haben: Zu nennen ist in erster
Linie die tiefe Spaltung des Protestantismus

in einen linken und einen rechten
Flügel («Freisinnige» oder «Liberale»
einerseits und «Positive» oder «Orthodoxe»

andererseits). Die ausserordentlich

heftige Polemik, die weit über das
hinaus ging, was wir heute an
Auseinandersetzungen zwischen einem sozialpolitisch

engagierten kirchlichen Flügel und
der fundamentalistischen Richtung erleben,

hat tief in die Kirchgemeinden
hineingewirkt und in einigen Kantonen (z.B.
Genf, Waadt und Neuenburg) zu einer
Spaltung der Kantonalkirchen geführt.
Es lässt sich für den Kanton Zürich
beispielsweise nachweisen, dass diese
innerkirchlichen Spannungen direkt verhindert

haben, dass die Landeskirche ein mit
Deutschland vergleichbares Werk der
Inneren Mission zustande brachte5.
Besonders augenfällig ist auch, wie
Kirchenrat und Kirchensynoden über
Jahrzehnte hinweg durch innerkirchliche
Strukturreformen (z.B. die Kirchengesetze

von 1831 und 1861 oder die
Liturgiereform) von sozialpolitischen Problemen

abgelenkt wurden.

Ein weiterer hemmender Faktor ist -
vor allem in Industriegemeinden - das
Missverhältnis zwischen der Zahl der
Gemeindeglieder und der ihnen zugeteilten

Pfarrer. 5000—6000 Seelen auf einen
Geistlichen sind keine Ausnahme.

Was das Problembewusstsein in den
Gemeinden anbetrifft, so bestehen erst
seit der Jahrhundertwende diesbezügliche

Umfragen: 1911 werden die
Gemeinden erstmals in der Geschichte der
Zürcher Kirchenvisitationen aufgefordert,

sich darüber zu äussern, was die
Kirche angesichts der sozialen Frage
unternehmen soll. Die Antworten sind
vielfältig. Eindeutig feststellbar ist aber ein -
wenig überraschendes - Stadt-Land-Gefälle.

Die Bauern und der Pfarrer von
Bonstetten finden beispielsweise, «durch
grosse Sparsamkeit und Solidarität sollten

sich die Arbeiter selbst helfen». Und
der Seelsorger von Dällikon berichtet,
dass seine Gemeindeglieder vorderhand
von einem Achtstundentag nichts wissen
wollten: «sie sind vielmehr noch immer
mit dem Psalmsänger der Meinung, unser

Leben sei köstlich gewesen, wenn es
Mühe und Arbeit gewesen». Aus der
Gemeinde Schwamendingen-Oerlikon
heisst es dagegen, die Kirche habe sich
mit allen Kräften an der sozialen Frage
zu beteiligen, ja, diese sei sogar «das
Herzstück der religiösen Frage».

Diese Visitation von 1911 deckt aber
auch Spannungen innerhalb der
Gemeinden auf: Pfarrer Baumann aus Wald
berichtet, die meisten Fabrikanten hätten

sein sozialpolitisches Engagement
mit «ostentativem Fernbleiben vom
Gottesdienst» quittiert.

2. Die Diskussion der sozialen
Frage in Pfarrkreisen

Bei der theoretischen Erörterung der
sozialen Frage durch die Pfarrer lassen sich
zwei Phasen feststellen: Bis etwa 1860
sprechen sie von Pauperismus. Bei der
Analyse der Ursachen gehen sie
moralisierend, psychologisierend und personalisierend

vor: Armut ist die Folge von be-

170



stimmten Verhaltensweisen: Unglaube,
Trunksucht, Unmoral u.a. Das System
des Frühkapitalismus wird weder durchschaut

noch kritisiert.
In der zweiten Phase (nach 1860)

liefern einige Pfarrer wichtige Beiträge zur
Lösung der sozialen Probleme. Sie
entwickeln und propagieren Ideen im
Bereich des Spar- und Versicherungswesens

und fordern staatliche Massnahmen
zugunsten der Arbeitnehmer
(Arbeitszeitbeschränkung, Minimallohnforderungen).

Auffallend ist allerdings, dass die
Landeskirche weder ein eigentliches
Sozialprogramm noch eine grundsätzliche
Definition der kirchlichen Aufgaben in der
industrialisierten Umwelt formuliert hat
— im Gegensatz etwa zur katholischen
Kirche (Enzyklika «Rerum novarum»
von 1891) oder zur Methodistenkirche
(Sozialprogramm von 1908).

3. Soziale Fürsorge und Innere Mission
Die Innere Mission ist fast ausschliesslich
das Werk des positiven Flügels der
Landeskirche, der durch seine Evangelische
Gesellschaft eine Vielzahl von Hilfswerken

aufbaut (z.B. Armenverein,
Stadtmission, Lesesäle und Weiterbildungsmöglichkeiten

für Handwerker und
Arbeiter, Gesellenherbergen, religiöse
Leihbibliotheken, Kranken- und
Diakonissenanstalt Neumünster, Sonntagsschulen

und christliche Jugendverbände
etc.).

So eindrucksvoll diese Sozialarbeit ist,
so muss doch angemerkt werden, dass sie

nur Einzelhilfe leistete und keine
konsequente Sozialreform anvisierte. Auch eine

kausale Beziehung zwischen den
Daseinsbedingungen der Arbeiterbevölkerung

und ihrem Verhältnis zu Kirche und
Religion wurde nicht erkannt.

4. Sozialreform und Sozialpolitik
Auffallend stark ist der Einsatz der Pfarrer

für die Durchsetzung des arbeitsfreien
Sonntags in der Industrie, im Gewerbe
und im Transportwesen. Bei diesem

Engagement geniessen sie sogar die
Unterstützung der Arbeiterbewegung. Freilich

haben die Gewerkschafter nicht
genau dasselbe Ziel wie die Pfarrer. Den
Vertretern der Kirche geht es um
Sonntagsheiligung und Gottesdienstbesuch,
denjenigen der Arbeiterschaft um die
Sicherung eines regelmässigen arbeitsfreien

Tages zur Erholung.
Im Gegensatz zum Katholizismus

haben die Versuche, eine evangelische
Gewerkschaft und Partei aufzubauen, vor
dem Ersten Weltkrieg wenig Erfolg.
Zwar bestehen seit den neunziger Jahren
evangelische Arbeitervereine und seit
1906 eine Schweizerische evangelischsoziale

Unterstützungskasse; ihre
Mitgliederzahlen bleiben (für die ganze
Schweiz) jedoch auf wenige hundert
Personen beschränkt. Erst um 1920 gelingt
als Folge der verschärften sozialen
Konflikte die Gründung eines stärkeren
Schweizerischen Verbandes evangelischer

Arbeiter und Angestellter (SVEA)
sowie der Evangelischen Volkspartei.

Vier Faktoren dürften massgebend
sein, dass sich evangelische Arbeiter
weniger leicht in christlichen Verbänden
mobilisieren Hessen als die katholischen:
1. Für die reformierten Arbeiter wurde
die Unvereinbarkeit von Christentum
und Sozialismus nie in der verpflichtenden

Form verkündet, wie dies «Rerum
novarum» für die Katholiken tat.
2. Die reformierten Gemeindepfarrer
haben, abgesehen von wenigen Ausnahmen,

keine Initiativen zur Gründung
lokaler Gewerkschaften ergriffen.
3. Ein höherer Anreiz zum
Zusammenschluss der katholischen Arbeitnehmer

bestand wegen ihrer Minderheitenposition

in der konfessionellen Diaspora
der Industriekantone.
4. Mit Paul Brandt, Paul Pflüger, Albert
Reichen und später den religiös-sozialen
Pfarrern wiesen mehrere reformierte
Theologen schon früh den Weg einer
möglichen Verbindung von Christentum
und Sozialismus.

Grundsätzlich hat die Zürcher Lan-

171



deskirche in der untersuchten Periode
darauf verzichtet, vor Volksabstimmungen,

die nicht das Kirchenwesen betrafen,

eine Parole herauszugeben. Eine
Ausnahme bildete die Abstimmung über
das Eidgenössische Kranken- und
Unfallgesetz von 1912, das vom Kirchenamt
zur Annahme empfohlen wurde.

Als Privatpersonen haben die Zürcher
reformierten Geistlichen in einem hohen
Mass an der Politik teilgenommen, und
sie bildeten im Kantonsrat sowohl unter
den Liberalen wie unter den Demokraten

eine beachtliche Minderheit. Führende
Vertreter der Demokraten wie Gottlieb

Ziegler oder der spätere Winterthurer
Stadtpräsident Salomon Bleuler

haben ihr Pfarramt aufgegeben, um sich

ganz der Politik zu widmen, wobei sie der
Sozialgesetzgebung besondere
Aufmerksamkeit widmeten.

Pfarrer und Sozialismus
Man kann die Auseinandersetzung mit
dem Sozialismus zwischen 1830 und
1914 in vier Phasen einteilen:

1. Der Frühsozialismus wird von den
Vertretern der Kirche als Bedrohung
empfunden, als ein Einbruch in ihr
Weltanschauungsmonopol. Eine
Gesprächsbereitschaft ist kirchlicherseits nicht
festzustellen. Typisch dafür ist der Fall Weitling:

Der deutsche Handwerker Wilhelm
Weitling wollte 1843 sein Buch «Evangelium

eines armen Sünders» in Zürich
herausgeben. Er versprach, anhand von
mehr als hundert Bibelstellen den
Beweis zu erbringen, «dass die kühnsten
Folgerungen der freisinnigsten Ideen
ganz im Einklang mit dem Geiste der
Lehre Christi sind». Der Kirchenrat
erstattete Anzeige bei der Staatsanwaltschaft;

Weitling wurde wegen «Gotteslästerung»

verurteilt und später ausgewiesen.

2. Mit dem neuen Aufschwung, den der
Sozialismus nach 1860 nimmt, anerkennen

einzelne Pfarrer, vor allem der
liberalen Gruppe (z.B. Conrad Wilhelm
Cambli, Konrad Furrer und Salomon

Bleuler), die Berechtigung sozialdemokratischer

Forderungen an. Sie lehnen
eine Bekämpfung der Sozialdemokratie
durch die Kirche ab. Das Eigentumsverständnis,

der Revolutionsgedanke, der
Atheismus und die freieren Moralvorstellungen

im Sozialismus hindern sie
aber an einer stärkeren Identifizierung
mit dieser Bewegung.
3. Diese Hemmungen legen wenigstens
zwei Zürcher Pfarrer um 1895 ab und
treten der Sozialdemokratischen Partei
bei: der Winterthurer Pfarrer Albert
Reichen (1864-1929) und Paul Pflüger
(1865-1947), der vor allem im Zürcher
Aussersihl wirkt. Sie kritisieren das
kapitalistische Wirtschaftssystem und
unterstützen die Partei in ihrer politischen
Arbeit.

4. Die Religiös-Sozialen schliesslich
kritisieren die bestehenden gesellschaftlichen

Bedingungen ebenfalls; ein Teil von
ihnen nimmt auch am politischen Kampf
teil. Sie beurteilen die soziale Frage und
den Sozialismus aber stärker aus einer
theologischen Sicht. Leonhard Ragaz
verwirft den Kapitalismus als ein dem
Evangelium nicht entsprechendes
Wirtschaftssystem. Eine sozialistische Gesellschaft

kommt nach seiner Meinung dem
christlichen Ideal näher. Für Hermann
Kutter sind die Sozialdemokraten unbewusst

das Werkzeug Gottes, das als
Ferment in der Gesellschaft die Rolle
übernimmt, der das Christentum nicht mehr
gerecht wird.

Sozialdemokratie und Kirche
Der Frühsozialismus weist bekanntlich
noch starke christliche Elemente auf.
Auch die in Zürich wirkenden Sozialisten

greifen bei der Propagierung ihrer
Ziele anfangs auf christliche Glaubensinhalte

zurück. Diese religiösen Signale des
Frühsozialismus werden von der Kirche
aber nicht aufgenommen. Kein Wunder,
denn die Botschaft dieser Frühsozialisten
enthält gleichzeitig eine scharfe Anklage
gegen die institutionalisierte Kirche. Sie
besteht namentlich im Vorwurf, das

172



herrschende Christentum entspreche —

im Gegensatz zum Urchristentum - nicht
mehr der biblischen Lehre. Es lasse sich
dazu missbrauchen, die bestehenden
ungerechten gesellschaftlichen Verhältnisse

zu zementieren.
In einer zweiten Phase, die etwa Mitte

der sechziger Jahre einsetzt, wird diese
Kritik am Christentum auf die Religion
prinzipiell übertragen. Die Blätter der
Zürcher Sozialdemokraten führen nun
eine scharfe Polemik gegen die Kirchen,
deren Klassencharakter unterstrichen
wird. Die Politik der Sozialdemokraten
tendiert auf die Verdrängung der Religion

aus dem öffentlichen Leben. Eine
Entschärfung tritt kurz vor der
Jahrhundertwende ein. Einzelne Pfarrer und Laien

leben nun eine bewusste Verbindung
von Christentum und Sozialismus vor.

Interessant und ambivalent ist das
Verhältnis zum Christentum in den
Biographien einzelner Sozialisten. Man stellt
immer wieder fest, dass sie am scheinbaren

Widerspruch von biblischer Schöpfung

und christlichem Weltbild einerseits
und von Darwinismus und naturwissenschaftlichen

Erkenntnissen andererseits
ihren Glauben verlieren. Es gelingt der
christlichen Verkündigung der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts offensichtlich

nicht, ein verbindendes Verständnis
zu schaffen. Die sozialistische Presse hat
deshalb einigen Erfolg bei der Verbreitung

eines scientistischen Positivismus.

Arbeiter und Kirche
Die Verständigung zwischen Arbeitern
und Kirche war durch mehrere Faktoren
vorbelastet:
1. durch die Rolle der Pfarrer im Ancien
Régime, wo sie dank ihrer weltlichen
Aufgaben, die sie neben ihren geistlichen
hatten, zum vornherein als Vertreter der
Obrigkeit, der Aristokratie, galten. Dieses

Image wirkte auch noch im 19.
Jahrhundert nach;
2. durch das grosse Statusgefälle
zwischen Pfarrern und Arbeitern;
3. durch die mangelnde Vorbereitung

der Pfarrer auf die sozialen Fragen während

ihres Studiums.
Die Arbeiter ihrerseits waren der Kirche

durch ihr Ruhebedürfnis am
Sonntagmorgen, durch das Gefühl des
Ausgeschlossenseins und durch Sprache und
Kleidung entfremdet. Die Visitationsberichte

des 19. Jahrhunderts sind
dementsprechend voll von Bemerkungen,
wonach die Arbeiter die «unkirchlichste»
Schicht der Bevölkerung sei. Auffallend
ist jedoch, dass die Aufrufe zum
Kirchenaustritt der Freidenkerbewegung,
die besonders nach 1906 aktiv wird, ein
im Vergleich zu Deutschland sehr geringes

Echo finden. Auch wenn die
Ausgetretenen zu rund 60 Prozent Arbeiter
sind, so erreicht die jährliche Gesamtzahl
in der Stadt Zürich nie auch nur die
Promillegrenze der evangelischen Bevölkerung.

Dies ist übrigens ein auffallender
Befund, der schon von Zeitgenossen im
19. Jahrhundert vermerkt wurde: Die
Schweizer Arbeiter wie die führenden
Sozialisten sind im Vergleich zu ihren -
in der Schweiz recht zahlreichen -
deutschen Kollegen in der Kirchen- und
Religionskritik gemässigter und nur schwer
zum Kirchenaustritt zu bewegen.

Sicher hat dazu das Wirken
sozialdemokratischer oder sozial engagierter
Theologen, wie das des «Genossen Pfarrer

Paul Pflüger» im Arbeiterquartier
Aussersihl (1898-1910) oder eines
Hermann Kutter in Zürich-Neumünster
beigetragen.6 Wenn es um die Anstellung
solcher Theologen in Kirchgemeinden
ging, wurde unvermutet auch die
Sozialdemokratische Partei aktiv (erstmals
1897), die ihre Mitglieder zu Kampfwahlen

in die Versammlungen der Kirchgemeinden

schickte, auch wenn diese dort
nie zuvor Zutritt gesucht hatten. In einigen

Gemeinden entstanden sogar «Vereine

sozialistischer Kirchgenossen», die
sich als dritte Fraktion zu den Liberalen
und Positiven gesellten.

Es sollte dann aber der religiös-sozialen
Bewegung vorbehalten bleiben, in

der Zwischenkriegszeit zum Sammel-

173



becken politisch linksorientierter Christen

zu werden.

Zusammenfassend kann gesagt werden,

dass sich zwar einzelne Kirchenvertreter

— Pfarrer wie Laien — mit der sozialen

Frage auseinandergesetzt haben. Die
kirchenleitenden Gremien (Kirchenrat
und Synode) jedoch haben zu wenig
getan, um die sozialen, materiellen und
seelischen Auswirkungen der Industrialisierung

wenigstens zu mildern. Es fehlte bei
ihnen die Gesamtschau, die umfassende
Analyse der Folgen der Industrialisierung

und vor allem die Fähigkeit, die
kirchliche Öffentlichkeit darauf
aufmerksam zu machen und sie zur Lösung
der sozialen Frage zu mobilisieren.
1 Damit ist die Summe der gesellschaftlichen und

wirtschaftlichen Veränderungen gemeint, die
sich am Ende des 18. und im 19. Jahrhundert im
Zuge des Wandels von der feudalen Agrar- zu
einer kapitalistischen Industriegesellschaft abspie¬

len: Die traditionellen Agrarverfassungen und
die Zunftordnungen werden aufgelöst, und die
maschinelle Produktionsweise gewinnt an
Bedeutung. Parallel dazu sind im demographischen
Bereich Wanderungserscheinungen und eine
starke Bevölkerungsvermehrung festzustellen.
Breite Schichten, namentlich der sich herausbildende

«Arbeiterstand», geraten in wirtschaftliche
Unsicherheit und Not.

Kirchenbote des Kantons Zürich, Nr. 1A, 1.

Januar 1985.
Rudolf Liechtenhahn, Soziale Religion. 3
Vorträge, Basel 1908.
Unter dem Titel «Protestantismus, soziale Frage
und Sozialismus 1830-1914» erschienen im
Theologischen Verlag Zürich.
Die Innere Mission ist nach der Definition von
J.H. Wichern von 1849 «die gesamte Arbeit.
welche diejenigen Massen in der Christenheit
innerlich und äusserlich erneuern will, die der
Macht und der Herrschaft des aus der Sünde
direkt oder indirekt entspringenden äusseren und
inneren Verderbens anheimgefallen sind, ohne
dass sie von den jedesmaligen geordneten
christlichen Ämtern erreicht werden».
In Deutschland dagegen verloren noch um 1900
sozialdemokratische Pfarrer ihr Amt auf
Veranlassung der Konsistorien.

Die Geschichte des Ketzertums ist sowohl vom Katholizismus als vom offiziellen Protestantismus
verschwiegen oder durch Entstellung und Verleumdung zugedeckt und unwirksam gemacht
worden. Man wird aber behaupten dürfen, dass sie die eigentliche Geschichte Jesu, die eigentliche
Geschichte der Sache Christi sei. Sie ist zwar quantitativ unwichtiger als die offizielle Geschichte,
aber sie ist vielleicht qualitativ wichtiger. Es ist besonders der Fehler des offiziellen Protestantismus,

dass er diese fortgehende Reformation der Sache Christi, die eine Revolution ist, stark übersieht.

Und der Schreibende ist der Meinung, dass eine an der wirklichen und ursprünglichen
Sache Christi orientierte Geschichtsdarstellung nicht, wie das bisher geschehen ist, von der

offiziellen und kirchlichen Linie ausgehen und die Ketzerlinie als sekundär, wenn nicht gar als
Irrtum betrachten sollte, sondern umgekehrt von dieser Ketzerlinie als der Vertretung und steten
Erneuerung der Sache Christi ausgehen und die andere als sekundär, als Irrtum und zum Teil als
Abfall darstellen müsste. Denn das Reich ist schliesslich auch in dieser Geschichte die Hauptsache,

nicht die Kirche.

(Leonhard Ragaz, Die Geschichte der Sache Christi, Bern 1945, S. 133/134)

174


	Protestantismus, soziale Frage und Sozialismus im Kanton Zürich (1830-1914)

