
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 6

Artikel: Zum 30. Todestag von Teilhard de Chardin

Autor: Koch, Roman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


20 Die Evangelisierung Lateinamerikas in Gegen¬
wart und Zukunft, Schlussdokument der III.
Vollversammlung des lateinamerikanischen
Episkopats in Puebla, 13. Februar 1979,
N 1258f.

21 Gutierrez, a.a.O., S. 169f.
22 A.a.O., S. 260.
23 A.a.O.. S. 264.
24 So im Anschluss an Giulio Girardi, a.a.O.,

S. 263.
25 Tomas Borge Martinez, Die Revolution kämpft

gegen die Theologie des Todes, Freiburg/Münster
1984, S. 39-41.

26 Greinacher, a.a.O., S. 13.
27 Wie Anm. 7.
28 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre, In¬

struktion über einige Aspekte der «Theologie
der Befreiung», in: Schweizerische Kirchenzeitung,

Nr. 36/1984, Kap. VII-IX.
29 Vgl. José Ramos Regido, in: Greinacher,

a.a.O., S. 146.

30 Marxistisches Salz für christliche Erde - Christ¬
liches Salz für marxistische Erde, S. 11.

31 A.a.O., S. 18.
32 A.a.O., S. 12.
33 A.a.O., S. 22.
34 A.a.O., S. 20.
35 Theologie der Befreiung, S. 14.
36 Vgl. Kommunique der Nationalen Leitung der

FSLN zur Religionsfreiheit vom 7. Oktober

1980, Ziff. 9, in: Dorothée Sölle/Horst
Goldstein: «Dank sei Gott und der Revolution»,

Hamburg 1984, S. 112.
37 Borge, Die Revolution kämpft gegen die Theo¬

logie des Todes, S. 98.
38 In: Sölle/Goldstein, a.a.O., S. 109/111.
39 Borge, a.a.O., S. 63/64.
40 Interview mit Tomas Borge, in: Sölle/Gold¬

stein, S. 37.
41 Marxistisches Salz für christliche Erde - Christ¬

liches Salz für marxistische Erde. S. 86.

Roman Koch

Zum 30. Todestag von Teilhard de Chardin

Am 10. April 1985 jährte sich der
Todestag von Pierre Teilhard de Chardin
zum 30. Mal.

Der erst nach seinem Tod bekannt
gewordene Priester und naturwissenschaftliche

Forscher war Zeit seines Lebens von
einer innigen Liebe zu Gott und zur Erde
beseelt. Er wusste in einer einzigartigen
Weise, das christliche Zeugnis und die
Evolutionslehre von Darwin miteinander

zu verbinden. Er versuchte, aus der
Erforschung der Erdgeschichte die
zukünftige Entwicklungslinie der Erde und
der Menschheit herauszuschälen. In
diesem Sinne befasste er sich auch mit aktuellen

Zeitfragen, unter anderem mit dem
Verhältnis von Christentum und Marxismus.

Hierfür stand er im Briefwechsel
mit Marxisten.

Doch wer war Teilhard de Chardin?

Aus seinem Leben
Im Stammsitz seiner adligen Familie,
dem Landschloss Sarcenat, wird Teilhard
am 1. Mai 1881 als viertes von elf
Kindern geboren.

Das Schloss Sarcenat und die gleichnamige

Ortschaft liegen am Fusse des 1458
Meter hohen Puy-de-Dome, von dessen
Gipfel man das idyllische und typische
Panorama der Vulkanlandschaft der
französischen Auvergne überblicken
kann. Teilhards tief religiöser Vater
arbeitet teilweise in der Stadtbibliothek der
nahen Universitätsstadt Clermont-Ferrand.

Er lehrt auch den kleinen Pierre,
Religiosität und Wissensdrang zu einem
Ganzen zu verbinden.

Bis zum elften Lebensjahr geniesst
Teilhard die Schulbildung von seiten seiner

Eltern und einer Privatlehrerin. Die

163



weitere Ausbildung wird gemäss
Familientradition den Jesuitenpatres im Internat

von Mongré anvertraut. Diese
Ausbildungsstätte gehört in jener Zeit zu den
besten naturwissenschaftlichen Schulen
Frankreichs. Teilhard ist ein verträumter
Spitzenschüler und wird schon als
Achtzehnjähriger Novize des Jesuitenordens.
Er betreibt erst religiöse und humanistische

Studien, dann beginnt er sich für die
naturwissenschaftlichen Fächer Chemie,
Physik und Geologie zu interessieren. Er
studiert diese in vier Jahren und arbeitet
danach drei Jahre in Kairo als Lehrer für
Physik und Chemie.

Während des folgenden vierjährigen
theologischen Studiums lernt Teilhard
die «Evolution créatrice» (Schöpferische
Entwicklung) von Henri Bergson kennen.

Durch den nachhaltigen Eindruck
von Bergsons Evolutionslehre studiert er
nach der Priesterweihe in Paris Paläontologie,

die Wissenschaft des vorgeschichtlichen

Lebens, anhand von Fossilien.
Nach dem Ersten Weltkrieg, wo er als

freiwilliger Sanitätssoldat Dienst leistet,
schliesst er seine Ausbildung mit einer
Doktorarbeit in Paläontologie im Alter
von 41 Jahren ab.

Nun unterrichtet er am Pariser Institut
Catholique Geologie und Paläontologie.
Seine Essays, die nicht erscheinen dürfen,

führen zu einem offenen Konflikt
mit der Kirche Roms. Die Ordensleitung
entzieht ihm den Lehrstuhl am Institut,
Teilhard wird ins Exil nach China
abgeschoben. Da seine Schriften vervielfältigt
zirkulieren, verfügt die Ordensleitung
bei seiner Rückkehr von 1924 die zeitlich
unbegrenzte Verbannung.

Gehorchend, aber innerlich verletzt,
geht Teilhard wieder nach China. Er widmet

sich erneut der Paläontologie und
wird in Peking Leiter eines internationalen

Forscherteams, das einen spektakulären

Fund des prähistorischen
«Pekingmenschen» macht.

Teilhard erweitert mit Expeditionen
seinen Einblick in die Herkunft des
Menschen. Er findet auch Anerkennung in

Fachkreisen und darf Berichte zur
Paläontologie veröffentlichen. Nicht so seine

philosophischen und theologischen
Werke.

Während des Zweiten Weltkrieges
arbeitet Teilhard an seinem Hauptwerk
«Le Phénomène humain» (Der Mensch
im Kosmos). Während des Heimaturlaubes

nach dem Krieg trifft ihn 1946 ein
schwerer Herzanfall. Nach der langen
Genesungszeit versucht er, nun 67 Jahre
alt, eine endgültige Entscheidung des
Vatikans zu erreichen. Er reist zu seinem
Ordensgeneral nach Rom und
retuschiert sein Hauptwerk, in der Hoffnung,
endlich die Druckerlaubnis und einen
Lehrstuhl am Collège de France zu erhalten.

Er wird abgewiesen und holt seine
Südafrikareise, die wegen der
Herzkrankheit verschoben werden müsste,
nach.

Der weiter schwelende Konflikt mit
seiner Kirche führt zu einem neuen Exil
in New York (China ist nun maoistisch).
Diese letzte Heimat gibt Teilhard viele
Gelegenheiten zu Kontakten mit
Gelehrten aller Länder. Trotzdem wird der
ehemals so optimistische Teilhard durch
die lebenslange Leidensgeschichte mit
seiner Kirche depressiv.

Am Ostersonntag, dem 10. April 1955,
stirbt er im kleinen Freundeskreis an
einem Herzinfarkt. Mit seinem Tod sind
die Eigentumsrechte an den Manuskripten

testamentarisch auf seine Sekretärin
übergegangen. Bald erscheint sein
Hauptwerk im Druck - der zeit seines
Lebens unerfüllte Wunsch Teilhards.

Nun konnte die öffentliche
Auseinandersetzung mit Teilhards Werken erfolgen.

Dies sollte sich selbst auf die Kirche
Roms auswirken: Das Zweite Vatikanische

Konzil nahm Gedanken von Teilhard

auf, und Papst Johannes XXIII.
rehabilitierte ihn.

Hoffnung auf die Evolution
Für Teilhard ist die Evolutionsgeschichte
mit der Gegenwart immer noch nicht
endgültig abgeschlossen, denn der Kos-

164



mos entwickelt sich auch in Zukunft weiter.

Das gilt im besonderen für das
Bewusstsein des menschlichen Geistes, die
«denkende Schicht des Planeten» oder
die «Noosphäre», wie er sich ausdrückt.
Die «Noosphäre» ist somit die Gesamtheit

des menschlichen Denkens und als
solche aus der Gesamtheit des Lebendigen,

der «Biosphäre», entstanden und
mit ihr verwachsen.

Das BevölkerungsWachstum zwingt
die Menschheit, sich im Schraubstock der
Erde zu organisieren und zu vereinigen.
Die Noosphäre schliesst sich in Sozialisation

und Gemeinschaftsbildung einerseits

und in Personalisation und
Nächstenliebe andererseits.

Aus dieser Noosphäre sieht Teilhard
ein zukünftiges «Ultra-Humanes»
herauswachsen. Dieses «Ultra-Humane»
wird nicht durch eine besondere Rasse,
Elite oder ein auserwähltes Volk gebildet,

sondern durch die gesamte Menschheit:

«Die Pforten öffnen sich nur, wenn alle
zusammen nach einem Ziel drängen, in
dem sich alle zusammen vereinigen, um
sich in einer geistigen Erneuerung der Erde

zu vollenden.»1
Das sozialisierte und personalisierte

«Ultra-Humane» wird durch Jesus Christus,

den «Punkt Omega», mit Gott
verbunden als das vollendete Reich Gottes.

Konvergenz der christlichen
Emporlinie und der
marxistischen Voranlinie
Die gegenwärtige Menschheit sieht Teilhard

geteilt in einerseits pessimistische
Gläubige und Ungläubige ohne
Fortschrittshoffnung und andererseits in
optimistische Gläubige (zu denen sich Teilhard

zählt) und Ungläubige, die an eine
sinnvolle Zukunft unserer Erde glauben:

«Eine totale und vielleicht endgültige
Spaltung der Menschheit nicht mehr auf
der Ebene des Reichtums, sondern im
Glauben an den Fortschritt, dies ist also
das grosse Phänomen, das wir erleben. —

So betrachtet, hat sich der alte marxisti¬

sche Gegensatz zwischen dem Arbeiter
und dem Ausbeuter überlebt — zumindest
war er nur eine schlecht angesetzte
Abgrenzung. Denn letzten Endes strebt nicht
eine Gesellschaftsklasse, sondern ein
Geist — der Geist der Bewegung — dahin,
die heutige Menschheit in zwei Lager zu
spalten. Hier jene, die die aufzubauende
Welt als eine bequeme Wohnung ansehen;
und dort die andern, die sie sich nur als eine

Fortschrittsmaschine oder, besser, als
einen in Fortschritt begriffenen Organismus

vorstellen können. Hier, in seiner
Essenz, der, Geist der Bourgeoisie'; und dort
die wahren ,Arbeiter der Erde', jene, von
denen man leicht vorhersagen kann, dass
sie — ohne Gewalt oder Hass, sondern
durch die reine Wirkung der biologischen
Dominanz — morgen das Menschengeschlecht

sein werden. Hier der Abfall —

dort die Triebkräfte und die Elemente der
Planetisation.»2

«Die Arbeiter der Erde», die optimistischen

Menschen also, stehen nun aber
auch ihrerseits in einem Konflikt
zwischen zwei Glaubensarten: dem
«emportragenden christlichen Glauben an ein
transzendentes Personales in Richtung
des Empor» einerseits und dem
«vorantreibenden menschlichen Glauben an
Ultra-Humanes in Richtung des Voran»3
andererseits. Hier «ein Glaube an Gott,
der jeder Idee einer Ultra-Evolution der
menschlichen Artgleichgültig, wenn nicht
feindlich gegenübersteht». Dort «ein
Glaube an die Welt, der ausdrücklich
(zumindest in seinen Worten) jeden transzendenten

Gott verneint». Teilhard identifiziert

die Linie des Voran als «die
kommunistische oder marxistische Tendenz»
— freilich «eine abträgliche Vereinfachung»,

wie er in einer Fussnote
anmerkt, «insofern Marxismus und
Kommunismus (nebenbei bemerkt, ein recht
schlechtes und schlecht gewähltes Wort)
offensichtlich nur die embryonale oder
gar karikaturenhafte Form eines noch wie
ein Neugeborenes plärrenden Neo
Humanismus sind»4.

Im Konflikt der beiden Glaubensarten

165



sieht Teilhard den «Kern des Problems»,
denn die eine wie die andere Linie leidet
hart an diesem Antagonismus, jede für
sich wird kraftlos und absterben. Wir
sehen «Menschen, hin- und hergerissen
zwischen einem Marxismus, dessen
entpersonalisierende Wirkung sie empört,
und einem Christentum, dessen menschliche

Lauheit sie anekelt»5.

Werden sich nun diese zwei Glaubenslinien

immer unversöhnlich gegenüberstehen

und sich gegenseitig aufheben?
Teilhards Hoffnung widerspricht dem.
Er schreibt:

«Nehmen Sie heute die beiden Extreme
in Ihrer Umgebung: hier ein Marxist und
dort ein Christ, beide von ihrer besonderen

Lehre überzeugt, aber auch beide, das
setzen wir voraus, zutiefst von einem
gleich starken Glauben an den Menschen
beseelt. Ist es nicht sicher—ist es nicht eine
Tatsache der täglichen Erfahrung -, dass
diese beiden Menschen, je stärker sie an
die Zukunft der Welt glauben (je mehr sie
spüren, dass der andere glaubt), füreinander,

von Mensch zu Mensch, eine tiefe
Sympathie spüren — keine einfache,
sentimentale Sympathie, sondern eine Sympathie,

die aufder dunklen Evidenz gründet,
dass sie zusammen reisen und dass sie sich
schliesslich aufdie eine oder andere Weise

trotz aller Konflikte der Formulierungen
beide auf ein und demselben Gipfel
wiederfinden werden? — Jeder von beiden
glaubt, zweifellos auf seine Weise und in
divergenten Richtungen, ein für allemal
den Doppelsinn der Welt gelöst zu haben.
Doch diese Divergenz ist in Wirklichkeit
weder vollständig noch endgültig, zumindest

so lange nicht, wie beispielsweise der
Marxist nicht durch das Wunder einer
unvorstellbaren und sogar widersprüchlichen

(weil nichts von seinem Glauben
übrigbliebe!) Ausklammerung aus seinem
Materialismus jede zum Geist emportragende

Kraft ausgemerzt hätte. Bis zum
Ende vorangetrieben, werden die beiden
Wege bestimmt sich schliesslich einander
nähern. Denn aller Glaube steigt von Na¬

tur aus auf; und alles, was aufsteigt,
konvergiert unausweichlich.»6

Teilhard sieht seinen Optimismus,
dass sich die christliche Emporlinie und
die marxistische Voranlinie einander
annähern und zuletzt zur Deckung kommen

werden, schon in der Gegenwart,
allerdings erst in Anfängen, bestätigt:

«Tatsächlich habe ich aus allen
Gesprächen, die ich im Laufe meines Lebens
mit kommunistischen Intellektuellen führen

konnte, eindeutig den Eindruck
gewonnen, dass der marxistische Atheismus
nicht absolut sei, sondern dass er nur eine
/äusserlich formalistische' Form Gottes,
einen ,Deus ex machina', verwerfe, dessen
Existenz die Würde des Universums
verletzen würde und die Triebfedern des
menschlichen Bemühens erschlaffen Hesse:

alles in allem einen ,Pseudo-Gott', von
dem heute niemand mehr (angefangen bei
den Christen) etwas wissen möchte.»7

Ähnlich schreibt er an eine Marxistin:
«Das grosse Ereignis der heutigen Zeit

istfür uns die Entdeckung, dass es für den
in sich selbst eingeschlossenen Menschen
einen Ausweg nach vorn gibt, während
man bisher den Ausweg nur nach oben
sah. Der christliche Glaube kann nur
überleben und neu aufbrechen, indem er
sich den Glauben an den menschlichen
Fortschritt einverleibt. Wenn es gelänge,

diese Verbindung zwischen dem Glauben

an Gott und dem Glauben an den
Menschen zu erreichen, dann würde man
sehen, was sich manchmal in der
Geschichte ereignet hat: Ich meine, die einem
um sich greifenden Feuer gleichende
Verbreitung eines neuen Geisteszustandes.»^

Der neue Geisteszustand wäre die
Synthese zwischen der christlichen
Emporlinie und der marxistischen Voranlinie

zu der diagonalen Empor-Voran-Li-
nie:

«Berichtigter (,explizierter') christlicher

Glaube, der das Problem löst: das
Heil (der Ausweg) ist zugleich im Empor
und im Voran — in einem Christus, der
Erlöser und Beweger nicht nur der menschlichen

Individuen, sondern der ganzen An-

166



thropogenese ist. — Es ist wohl zu beachten,

dass die Konstruktion (sc. einer
Empor-Voran-Linie, R.K.) kein Halbmass,
kein Kompromiss zwischen Himmel und
Erde ist, sondern eine Resultante, die die
beiden Formen der Entsagung (das heisst
der, Hingabe an einen Grösseren als man
selbst') miteinander verbindet und sie
durcheinander verstärkt.»9

Hieraus ist ersichtlich: Teilhard
glaubt, dass es erst der sich wechselseitig
verstärkenden religiös-sozialen Synthese
gelingen wird, uns dem Reich Gottes
näherzubringen.

Teilhard de Chardin und
Leonhard Ragaz
In seiner ganzheitlichen Denkweise
vermag Teilhard das Christentum nicht nur
mit den Naturwissenschaften zu versöhnen,

sondern auch mit Marxismus und
Sozialismus. Bei vielen Gedanken
Teilhards ist mir eine erstaunliche Nähe zu
Leonhard Ragaz aufgefallen.

Obwohl sich die beiden Zeitgenossen
nicht gekannt und beeinflusst haben,
kommen sie von verschiedenen
Ausgangspunkten her doch zu verwandten
Ergebnissen. Teilhard von der Evolution,

Ragaz von der Eschatologie
(Enderwartung) ausgehend, weisen
übereinstimmend auf die soziale Verantwortung
des Menschen für Gegenwart und
Zukunft hin. Beide verspüren die Liebe zu
Gott und zur Erde, beide sehen im
Menschen den Mitarbeiter am werdenden
Reich Gottes, und beide erwarten von
der Ganzheit Gottes den sinnvollen
Abschluss der Schöpfung. Unter vielen
weiteren Ähnlichkeiten (und auch
Unterschieden) möchte ich vor allem die tiefe
innere Übereinstimmung in der Erwartung

des nahenden Reiches Gottes
erwähnen.

Teilhard schreibt in seinem Werk
«Der göttliche Bereich»:

«Das EvangeHum kündet uns an, eines
Tages werde die allmählich aufgeladene
Spannung zwischen der Menschheit und
Gott die durch die Möglichkeiten der Welt

gesetzten Grenzen erreichen. Dann wird
das Ende da sein. Wie ein Blitz, der von
einem Pol zum anderen fährt, wird sich die
in den Dingen lautlos angewachsene
Gegenwart Christi jählings offenbaren. Sie
wird alle Dämme. durchbrechen und
das Antlitz der Erde überfluten.»'0

Ähnlich lesen wir in «Die Gleichnisse
Jesu» von Leonhard Ragaz:

« Christus steht als Sieger nicht bloss am
Ende, er schreitet siegend durch die
Geschichte. Er kommt nicht erst am
Abschluss: die ganze Geschichte ist auch sein
Kommen.» — «Das mit der langsamen
Entwicklung ist nur ein Ausschnitt aus der
Art, wie das Reich Gottes kommt. Es
kommt auch in rascher Entwicklung, es
kommt auch in Katastrophe und in
Neuschöpfung. Und es geht einem Ende
entgegen, nicht in eine unendliche Entwicklung

hinein, die schliesslich ins Leere
verliefe.»12 «Das Reich Gottes ist eschatolo-
gisch: es ist Spannung auf den Abschluss
hin.»13

Teilhard und Ragaz haben dieses
Kommen Gottes für die diesseitige
Zukunft erwartet und daraus gegenwartsbezogene,

individual- und sozialethische
Schlüsse gezogen. Denn die Gegenwart
ist die Bestimmung der Zukunft, und dies
scheint mir heute (überlebens-)wichtig
zu sein.

Teilhard wie Ragaz sehen die Verheissung

des kommenden Gottesreiches
nicht in einem besseren Jenseits und im
Seelenheil des Einzelnen, sondern, wie
das Alte und Neue Testament meinen, in
der völligen Erneuerung, Veränderung
und Umwandlung der Welt zu Gerechtigkeit,

Frieden und Freiheit (Shalom).

Anstoss und Ermutigung
Eine verbindende, ganzheitliche
Weltanschauung aus Naturwissenschaft,
Philosophie und christlichem Glauben
«zusammenzudenken», war Teilhards
Originalität. Aus seinem inneren Erleben
konnte er sich nicht mit einem zweigleisigen

Denken von Wissenschaft und Glauben,

einer «geistigen Schizophrenie», wie

167



er selbst meinte, abfinden. Aus eben
diesem inneren Erleben versuchte er, über
die polarisierten Weltanschauungen eine
Synthese, eine ganzheitliche Denkweise,
zu setzen. Dabei hat er vor dem Marxismus

ebensowenig halt gemacht wie vor
der Evolutionslehre, beide stehen bei
ihm nicht im Gegensatz zum Christentum;

im Gegenteil, sie bieten ihm ein
neues und tieferes Verständnis der
biblischen Botschaft.

Die Zeit, in der Teilhard lebt, lässt
leicht verstehen, dass er sich mit dieser
Denkweise der Kritik aussetzte und
sogar zu einem Stein des Anstosses wurde.
Und tatsächlich ist Kritik bei seinem
manchmal übersteigerten Fortschrittsglauben

angebracht. Wer jedoch
Teilhards Weltdeutung ein plakatives Etikett
wie «Pantheismus», «Materialismus»
oder sonst einen «Ismus» aufkleben will,
um sich nicht mit seinem Werk auseinandersetzen

zu müssen, macht sich die
Sache zu leicht. Auch kirchliche Verbannungen

und Publikationsverbote wirkten
sich nach seinem Tode als Bumerang für
die Kirche aus.

Obwohl Teilhard selbst meinte, er sei
kein Prophet, war er seiner Zeit voraus.
In seinem Tagebuch wurde folgender
Eintrag gefunden:

«Die wirklich nützlichen Dinge geschehen

zu einem bestimmten Zeitpunkt.
und wenn man zur falschen Zeit versucht,
was an sich richtig ist, kann man ein Ketzer

werden. — Neues ist für die, die nicht
darauf vorbereitet sind, oft Irrtum, weil es

nicht widerspruchslos in ihre Vorstellungen

eingeht. Es ist entmutigend, vor seiner

Zeit zu leben und missverstanden oder
aufgehalten zu werden.»'4

Auch in der Gegenwart ist Teilhards
ganzheitliche Denkweise aktuell, sie lebt
mit dem jungen Bestseller «Wendezeit»
des Heisenbergschülers Fritjof Capra in
einer weiten Öffentlichkeit wieder auf.15

Teilhard verdient es, auch nach seinem
30. Todestag, gelesen zu werden, gerade,
weil er der bisher einzige Theologe war,
der das christliche Zeugnis und die
Moderne auf solch breiter Basis verbinden
konnte. Wer sich positiv und kritisch auf
Teilhard und sein Denken einlässt, wird
auch heute eine innere Bereicherung
erfahren, die zu Hoffnung und Verantwortung

für Mensch und Welt ermutigt und
der Aktualität nicht entbehrt.

1 Teilhard de Chardin. Der Mensch im Kosmos,
Sonderausgabe, München 1969, S. 251.

2 Die Zukunft des Menschen, Olten und Freiburg
i.B. 1963, S. 185.

3 A.a.O., S. 355.
4 A.a.O., S. 348/349.
5 A.a.O., S. 354.
6 A.a.O., S. 251.
7 A.O.O., S. 351/352.
8 Zit. nach: W. Rupp, Priester und Prophet, in:

Ferment, 11/1981, S. 14.
9 Die Zukunft des Menschen, S. 355.

10 Teilhard de Chardin, Der göttliche Bereich, Ol¬
ten und Freiburg i.B. 1962, S. 189/190.

11 Leonhard Ragaz, Die Gleichnisse Jesu, Güters¬
loh 1979, S. 196.

12 A.a.O., S. 192.
13 A.a.O., S. 206.
14 Zit. nach: W. Rupp, a.a.O., S. 24.
15 Vgl. Fritjof Capra, Wendezeit, Bern 1983,

S. 338f.

1938 fand folgendes historisches Gespräch statt. Jesuitengeneral: «Herr Pater, Sie sind jetzt in
China unerwünscht, denn man hält Sie für einen Evolutionisten und Kommunisten.» Teilhard:
«Ich bin kein Kommunist!» Ordensgeneral: «Sie sind ohne Zweifel ein Evolutionist, und dies
genügt, um zu beweisen, dass Sie auch Kommunistsind. » Dieses Gespräch offenbart die ganze
Tragödie eines katholischen Integralismus, dem eine Schöpfung, die sich in einem ununterbrochenen
Werden, Wachsen, Entwickeln manifestiert, ungeheuerlich, undenkbar erscheint. Im Werden
steckt der Teufel und, auf Erden, der Kommunist.

(Friedrich Heer, Offener Humanismus, Bern und Stuttgart 1962, S. 167)

168


	Zum 30. Todestag von Teilhard de Chardin

