
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 6

Buchbesprechung: Konrad Farner als Theologe der Befreiung : zur Neuauflage der
"Theologie des Kommunismus?"

Autor: Spieler, Willy

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Konrad Farner als Theologe der Befreiung
Zur Neuauflage der «Theologie des Kommunismus?»*

1. Kommunismus - das gemeinsame
Ziel von Christentum und Marxismus

Von Konrad Farner wird berichtet, er
habe während eines Vortrags in
Solothurn seinen erstaunten Zuhörern
zugerufen: «Nehmt Euch in acht! In Eurer
Stadt habt Ihr eine kommunistische Zelle:

das Kapuzinerkloster.»1 Der Satz enthält

die Quintessenz des Buchs «Theologie
des Kommunismus?», das ich aus Anlass

seiner Neuauflage vorstellen und
dessen tiefe innere Übereinkunft mit der
Theologie der Befreiung ich aufzeigen
darf.

/./ Kommunismus: eine Gesellschafts¬
ordnung, keine Weltanschauung

Auch in diesem Buch stellt Farner fest:
«Die gegenwärtig einzige Realisierung
der kommunistischen Eigentumsordnung

existiert in katholischen und
buddhistischen Klöstern, in protestantischen
Bruderhöfen» (S. 219). Eine ähnliche
Feststellung hat übrigens schon ein
irritierter Friedrich Engels getroffen, als er
sich 1845 im Deutschen Bürgerbuch mit
dem Einwand auseinandersetzte, der
Kommunismus sei zwar eine schöne
Idee, aber in der Wirklichkeit leider nicht
durchführbar. Engels verwies auf erfolgreiche

kommunistische Gemeinschaftssiedlungen

in den Vereinigten Staaten.

* Referat an der Buch-Vernissage, die von der
Konrad-Farner-Vereinigung am 29. April in der
Zürcher Paulus-Akademie veranstaltet wurde. Die
Neuauflage 1985 ist soeben als Diogenes Taschenbuch

21275 erschienen. Die im Text belegten
Seitenzahlen gelten sowohl für diese Neuauflage als
auch für die 1969 vom Stimme-Verlag, Frankfurt
am Main, herausgebrachte Erstauflage.

Von diesen Gemeinschaften hatten aber
drei - die Shaker, die Harmonisten und
die Zoar-Leute - eine religiöse Grundlage.

«Und wenn sich trotzdem die
Gemeinschaft hier im Leben bewährt»,
argumentierte Engels, «wieviel eher muss
sie bei andern möglich sein, die von
solchen Verrücktheiten frei sind.»2

Anders Konrad Farner. Er ist weit
davon entfernt, in der religiösen Grundlage
kommunistischer Gemeinschaften eine
«Verrücktheit» zu sehen. Und das ist
wohl sein erstaunlichster Beitrag zum
Dialog «Christ — Marxist»: dass er den
Christen nicht weniger als den Marxisten
die Fähigkeit zuspricht, von ihren
weltanschaulichen Grundlagen her Kommunisten

zu sein. Der Kommunismus ist für
ihn «eine Gesellschaftsordnung, keine
Weltanschauung» (S. 184). Als
Gesellschaftsordnung aber lässt sich der
Kommunismus von so unterschiedlichen
Weltanschauungen wie dem atheistischen

Marxismus und dem theistischen
Christentum begründen. Farner verlangt
daher, dass «die marxistische Wissenschaft

des Kommunismus'» in diesem
Punkt «entideologisiert» (S. 331) werde.

Der Kommunismus, wie Konrad Farner

ihn entwirft, ist in der Tat die gemeinsame

(Real-)Utopie von Marxismus und
Christentum. Das Reich Gottes, das mit
Jesus von Nazareth anbricht, unterscheidet

sich politisch in nichts vom marxistischen

«Reich der Freiheit» (S. 327). Es
ist zwar nicht «von dieser Welt» (Joh. 18,
36), aber es kommt in diese Welt und für
diese Welt, damit in ihr «Gerechtigkeit
wohnt» (2. Petr. 3, 13) und «Schwerter
zu Pflugscharen» (Micha 4, 1—4) umge-

153



schmiedet werden. «AufErden, in dieser
Welt, ist ein grundstürzender Wandel
vonnöten und steht jetzt unmittelbar
bevor» (S. 27). «Ihr wisst, dass die Herrscher

der Völker sie knechten und die
Grossen sie ihre Macht fühlen lassen.
Nicht so soll es unter euch sein. Sondern
wer unter euch gross sein will, sei euer
Diener und wer unter euch der erste sein
will, sei euer Knecht» (Mt. 20, 26). Das
ist die Ethik einer herrschaftsfreien
Gemeinschaft, eine Sozialethik, die ebenfalls

hinzielt auf jene «Assoziation» des
Kommunistischen Manifests, «worin die
freie Entwicklung eines jeden die Bedingung

für die freie Entwicklung aller ist»3.
«So ist der Kommunismus keine

grundsätzliche Alternative zum
Christentum, wie es noch viele gestrige Christen

vermeinen und ebenfalls gestrige
Marxisten (solche gibt es ebenfalls nicht
wenige), sondern er ist eine gesellschaftliche

Möglichkeit des Christentums,
wahrscheinlich morgen die einzige
Möglichkeit» (S. 224). Jenen bürgerlichen

Christen, die noch immer glauben,
wenn es mehr Christen gäbe, gäbe es
weniger Kommunisten, hält Konrad Farner
nicht ohne Schalk entgegen: «Wenn es
mehr echte Christen gäbe, gäbe es mehr
Kommunisten, nämlich christliche
Kommunisten» (S. 226).

Er tritt mit den Christen in einen Dialog,

um sie zur Botschaft vom Reich Gottes

als einer guten Nachricht vom
kommenden Kommunismus zu bekehren.
Aber er will sie nicht zum Marxismus
bekehren. «Im Gegenteil, die Christen sollen

Christen bleiben und noch bessere
Christen werden, die Marxisten sollen
Marxisten bleiben und noch bessere
Marxisten werden» (S. 8).

1.2 Die «revolutionäre» und die
«restaurative Linie» im Christentum

Farner weiss natürlich auch, dass «die
kommunistische Idee als sichtbares
Reich Gottes von der offiziellen sichtbaren

Kirche meist als Häresie oder Ketzerei

gewalttätig verfolgt» (S. 219) wurde.

Selbst den klösterlichen Kommunismus
hat die Kirche nur bejaht, soweit er sich
nicht als Modell für die ganze Gesellschaft

verstand, sondern als Befolgung
eines «evangelischen Rates», der lediglich

für eine von Gott dazu auserwählte
Elite bestimmt war. Es ist daher nicht
einfach das real existierende, gar
grosskirchlich organisierte, ja dem Staat
verbundene Christentum, dem Konrad Farner

die Fähigkeit zum Kommunismus
zuspricht. Er unterscheidet im Christentum
vielmehr eine «revolutionäre» und eine
«restaurative Linie».

Die «revolutionäre Linie» beginnt mit
dem Kommunismus der Jerusalemer
Urgemeinde des Apostels Jakobus. Farner
nennt sie daher «die jakobinische Linie
der christlichen Religionsgeschichte» (S.
179, vgl. S. 29f.). Er zieht diese Linie
weiter zu den frühen Kirchenvätern, die
alle für die Gütergemeinschaft eintreten,
weil sie überzeugt sind, dass privates
Eigentum den Menschen verdirbt (vgl. S.

35ff.). Mit der konstantinischen Wende
des Jahres 321, durch die das Christentum

Staatsreligion und die Kirche die
grösste Grundbesitzerin Europas wird
(vgl. S. 41f.), verlagert sich die «Grosse
Hoffnung» auf die Ketzerbewegungen
(vgl. S. 249ff.): von den Rebellionen der
Montanisten und der Donatisten, die sich
nach der Jakobus-Gemeinde zurücksehnen,

über Joachim von Fiore, den «Ketzer

schlechthin», der das kommende
Zeitalter des Heiligen Geistes verkündet,

in dem eine kommunistische
Gemeinschaft aller Gläubigen entstehen
und Sakramente, Priester und Papsttum
überflüssig machen wird, bis zu den Wal-
densern und den Hussiten, aber auch zu
den Täufern, diesen Ketzern der
Reformation, allen voran Thomas Müntzer,
und weiter zu den frühen Sozialisten, die
sich wie Wilhelm Weitling als Christen
verstehen, schliesslich zu den Religiösen
Sozialisten von Blumhardt bis Ragaz und
zu Teilhard de Chardin, dem Theologen
der kosmischen und der sozialen Evolution.

Neue Aktualität erlangt diese Linie

154



durch die christlichen Revolutionäre in
Lateinamerika. Konrad Farner kommt
immer wieder auf das Beispiel des Priesters

Camillo Torres zu sprechen, des
«heimlichen Heiligen des armen,
geschundenen bolivianischen Volkes» (S.
224), der am 15. Februar 1966 als
Guerillakämpfer den Tod fand, weil er sich
«aus Nächstenliebe der Revolution
verschrieben» (S. 239) hatte.

Besser bekannt, weil geschichtlich
wirksamer geworden, ist die andere, die
«restaurative Linie». Konrad Farner
nennt sie auch die «paulinische Linie»,
weil sie, vom Apostel Paulus ausgehend,
die «Wahrheit des Glaubens vornehmlich

als Sache des christlichen Jenseits»
darstellt und damit die «etablierten
Mächte des Diesseits sanktioniert» (S.
179). Mit schlimmen Folgen für die
Wirkungsgeschichte des Jesus von Nazareth:
«Der paulinische Glaube siegt über die
kommunistischen Werke» (S. 30). Das
Christentum organisiert sich als Religion,

die der jeweils herrschenden Klasse
den Segen gibt, der Klasse der Sklavenhalter

zunächst, dann dem Feudaladel
und schliesslich dem Kapital. Im Zeichen
dieser Religion wird die jakobinische Linie

unterdrückt, zumeist blutig und grausam,

von den aufständischen Montanisten
zur Zeit der konstantinischen Wende bis
zu den sandinistischen Christen, die im
heutigen Nicaragua von der unheiligen,
wenngleich nicht unüblichen Allianz
zwischen dem Vatikan und der Reagan-Administration

bedrängt werden.
Konrad Farner kämpft gegen diesen

«Revisionismus der Christen» (S. 236).
Er stellt sich auf die Seite des «jakobinischen»

Christentums, dessen Authentizität
er ideologiekritisch und theologisch

herausarbeitet, um es dem (authentischen)

Marxismus als Bündnispartner zu
empfehlen.

2. Theologie des Kommunismus
und Theologie der Befreiung

Ich nenne Farner einen «Theologen der
Befreiung». Das ist hochgegriffen, ich

gebe es zu. Es ist vor allem vorausgegriffen,
aber ich kann es begründen. Eines

möchte ich nicht: Farner als «Theologen»

bezeichnen, um ihn für das
Christentum zu vereinnahmen. Als Marxist
konnte und wollte er nicht Christ sein,
auch kein «anonymer Christ»4. Jesus war
für ihn stets «nur Menschensohn, nicht
noch Gottessohn»5. Farner war ein
Sympathisant des Menschensohnes und der
ganzen Ketzerbewegung, die sich auf den
Menschensohn beruft. Er war nicht
mehr, aber - und das ist mir wichtig -
auch nicht weniger.

Farner selbst hat seine «Theologie des
Kommunismus» mit einem Fragezeichen
versehen, «weil es», wie er schreibt, «von
mir als Nichttheologe und als Nichtchrist
anmassend wäre, eine neue Theologie
nach vorn zu stellen» (S. 7). Farner ist
aber nicht nur so bescheiden, seine
theologische Kompetenz in Frage zu stellen,
mit diesem Fragezeichen will er auch die
zünftige Theologie anfragen, ob eine
«Theologie des Kommunismus» nicht
die «logische Fortsetzung» (S. 7) einer
«Theologie der Hoffnung» (Moltmann),
einer «Theologie der Revolution»
(Shaull) oder einer «politischen Theologie»

(Metz) wäre. Die Begründung, die
Farner seiner Frage gibt, enthält schon
die Antwort. Diese weist auf den Primat
der Praxis vor der Theorie/Theologie,
auf die Bedeutung der gesellschaftlichen
Analyse für das Verständnis der
biblischen Botschaft im Hier und Jetzt sowie
auf eine neue, undogmatische
Verhältnisbestimmung von Christentum und
Marxismus. Farner antizipiert so die
«Theologie der Befreiung», ohne es zu
wissen, ohne sie überhaupt zu kennen.
Einzig in einem seiner letzten Aufsätze
aus dem Jahr 1973, demselben Jahr, in
dem Gustavo Gutierrez' epochemachende

«Theologie der Befreiung» auf
deutsch erschien6, findet sich der kurze,
aber prophetische Hinweis, dass die
«Theologie der Befreiung» auch «zu
einer Befreiung der Theologie führen»7
könnte.

155



2.1 Primat der Praxis
Konrad Farner steht den progressiven
Theologien seiner Zeit zwar wohlwollend

gegenüber, aber er vermisst an
ihnen das Entscheidende: die Praxis. Darum

fordert er: «Die christliche Rheologie
der Hoffnung' muss von den Christen

mit einer ,Theologie des Kommunismus'
verbunden und diese umfassende Theologie

muss Praxis werden; denn die Frage,

die heute die Marxisten an die Christen

stellen, kann von diesen allein durch
die Praxis beantwortet werden» (S. 331).
Es ist heute die Theologie der Befreiung,
die exakt dieses Praktischwerden verkörpert

— so sehr, dass sie gar nicht erst eine
Theologie entwirft, die sie dann in die
Praxis umsetzen würde, sondern dass sie,
von der Praxis ausgehend, Theologie
wird. Was ist diese Praxis?

- Sie ist Erfahrung dessen, was nach
dem Evangelium nicht sein soll:
Entfremdung, Unterdrückung und Ausbeutung

auf dem lateinamerikanischen
Kontinent. Die Befreiungstheologie leiht
solcher (Kontrast-)Erfahrung ihre Stimme.
«Die spirituelle Erfahrung des
Armen'. ist die einzigartige Matrix der
gesamten Befreiungstheologie»; diese ist
«nichts anderes als ,der artikulierte
Schrei der Armen aus dem Glauben'»,
sagen Leonardo und Clodovis Boff.8
«Man kann nur Christ sein, indem man
die evangelische Botschaft revolutionär
erlebt», sagt auch Farner (S. 241). Hier,
in der Theologie der Befreiung, wird
solches «Christ sein» Ereignis.
— Diese Praxis ist Veränderung der
Gesellschaft. Was Reich Gottes hier und
heute heisst, wissen wir erst, wenn wir
handelnd in die Geschichte eingreifen.
«Die Hermeneutik des Reiches Gottes
besteht vor allem darin, die Welt besser
zu machen. Nur so wird sie klären können,

was die Worte Reich Gottes'
bedeuten.» Gutierrez übernimmt die
eindrückliche Formulierung von Edward
Schillebeeckx.9 Er hätte sich auch auf
Konrad Farner berufen können, der die¬

se revolutionäre Hermeneutik mit den
Worten vorwegnimmt: «Es wird primär
nicht mehr um die Interpretation von
Gott gehen, sondern um die Veränderung

der konkreten Welt und damit der
Auslegung Gottes» (S. 181).

- Befreiungstheologische Praxis ist die
kollektive von Basisgemeinden. Das sind
Gruppen von Christen, die regelmässig
zusammenkommen, gemeinsam Gottesdienst

feiern, sich die Situation ihrer
Unterdrückung bewusst machen und sie zu
überwinden suchen. Die massgebenden
Theologen der Befreiung leben heute alle

in solchen Basisgemeinden. Die
Befreiungstheologie ist dazu da, die
Erfahrungen dieser Basis systematisch zu
reflektieren und ihr neue, kritische Impulse
zu vermitteln.10 In dialektischer Einheit
mit der kollektiven Praxis der
Basisgemeinden wird der Theologe das, was der
grosse italienische Marxist Antonio
Gramsci unter einem «organischen
Intellektuellen» versteht.11

Es ist kein Zufall, dass die lateinamerikanischen

Basisgemeinden immer mehr
verketzert werden. Sie stehen in der
«jakobinischen Linie» nach Konrad Farner,
und das weit mehr als die traditionellen
Klöster, insofern sie eben nicht nur sich
selbst, sondern die Gesellschaft als Ganzes

verändern wollen.
- In der Praxis der Befreiungstheologie
behauptet sich der Vorrang des rechten
Tuns vor dem rechten Glauben, der Or-
thopraxie vor der Orthodoxie.12 Dazu
lesen wir bei Gutierrez: «,Die Wahrheit
tun', wie es das Evangelium sagt, gewinnt
so eine genaue und konkrete Bedeutung:
die Wichtigkeit des Handelns in der
christlichen Existenz. Der Glaube an
einen Gott, der uns liebt und uns zum
Geschenk der vollen Gemeinschaft mit ihm
und der Brüderlichkeit zwischen den
Menschen ruft, steht nicht nur der
Umgestaltung der Welt nicht fremd gegenüber,

sondern führt notwendigerweise
zur Schaffung einer solchen Brüderlichkeit

und einer solchen Gemeinschaft in
der Geschichte. Darüber hinaus: Nur

156



wenn wir diese Wahrheit praktizieren,
wird sich, wörtlich gesprochen, unser
Glaube be-wahr-heiten.»13 Und: «Das
erste ist die Verpflichtung zu Liebe und
Dienst. Theologie kommt erst danach
und ist ein zweiter Akt.»14

Im Primat der Orthopraxie vor der
Orthodoxie erkennen wir erneut die
«jakobinische Linie», die, wie Farner schreibt,
«die Wahrheit des Werks» vor die
«Wahrheit des Glaubens» (S. 179) stellt.
Dass «der Glaube ohne Werke tot» ist,
heisst es ja tatsächlich an der bekannten
Stelle im Jakobus-Brief (2, 26). Und es
kann auch nicht anders sein, wenn die
Liebe das erste Gebot ist. «Christ sein
heisst» darum für Farner «nicht mehr,
etwas sehen, was andere nicht sehen oder
wo andere nichts mehr sehen, sondern
heisst, die ungeteilte konkrete Welt in
Agape sehen» (S. 182). Und: «Agape ist
jetzt reale Änderung, ist gesamtgesellschaftliche

Verantwortung, ist jetzt ein
revolutionäres Verhältnis Mensch-Welt,
indem man die Welt ändert und mit der
Welt den Menschen» (S. 195/196).

2.2 Von der Praxis zur Analyse
Die Praxis kommt erst durch die Analyse
auf den Begriff. Wer den Schrei der
Armen hört, der muss auch nach den Ursachen

der Armut fragen. Wer die Armut
überwinden will, der muss auch das Subjekt

der Veränderung kennen.
Solche Reflexion auf die Praxis ist

integrierender Bestandteil der Theologie
der Befreiung. Diese wird denn auch
«mehr als jede andere Theologie eine
kontextuelle Theologie»15 genannt. Sie
analysiert den Schrei der Armen nicht
wie der «Desarrollismo» der 50er und
der frühen 60er Jahre als «Unterentwicklung»,

die der Ausgangspunkt einer
«Entwicklung» nach westlichem Muster
wäre.16 Sie erkennt in der sogenannten
Unterentwicklung «nichts weiter als ein
Subprodukt der Entwicklung»17 in der
kapitalistischen Welt. An die Stelle der
alten, «falsifizierten» Entwicklungstheorie

tritt daher die Abhängigkeitstheorie.

Echte Entwicklung in der Dritten Welt
orientiert sich nicht mehr am Massstab
des internationalen Kapitals, sie ist
vielmehr Befreiung von dessen Herrschaft
und zureichend nur «im Rahmen des
weltweiten Klassenkampfes» zu verstehen.18

Der «Befreiungsprozess» bedeutet
«eine tiefgreifende Umgestaltung in

den Eigentumsverhältnissen, ein
Eingreifen der Macht von seiten der
ausgebeuteten Klassen und eine soziale
Revolution, die die bestehende Abhängigkeit
zerbricht»: den «Schritt in eine
andersgeartete, sozialistische Gesellschaft»19.

Wir sind mitten drin in einer Analyse,
die sich «marxistisch» nennt. Die Theologie

der Befreiung bedient sich dieser
Analyse, nicht weil sie marxistisch ist,
sondern weil sie die eigene Erfahrung,
die eigene Praxis im Kontext Lateinamerikas

auf den Begriff bringt. Auch das hat
Farner der Theologie vorausgesagt: dass
sie die marxistische Analyse nicht wird
entbehren können, dass sie vielmehr den
«Historischen Materialismus einbeziehen»

und «überhaupt die gesamte
Gesellschaftswissenschaft kennen muss, um
die neuen revolutionären Fragen
beantworten zu können. Die Theologie
vermag nicht mehr sich selber zu genügen.

weil sie zu einer Sache der
konkreten geschichtlichen Praxis werden
muss, die die Theorie in sich trägt» (S.
195). Gewiss braucht das Evangelium
keinen Marxismus, um uns zu sagen, dass
Herrschaft von Menschen über
Menschen nicht sein soll. Ob wir jedoch unter
einer solchen Herrschaft leben, ob sie die
Wirkung der kapitalistischen Klassengesellschaft

ist, ob dem Verhältnis der Dritten

Welt zur Ersten Welt die
Entwicklungsideologie oder die Abhängigkeitstheorie

entspricht, das alles sagt uns nicht
die bald zweitausend Jahre alte Bibel,
das sagt uns nur die Analyse unserer
gegenwärtigen Gesellschaft.

Die marxistische Analyse bedeutet eine

eigentliche «Revolution der Theologie»,

wie Konrad Farner (S. 195)
prophezeite; denn sie ist mehr als nur die

157



neue «Magd» der Theologie, sie wirkt
vielmehr auf die Theologie zurück. Die
marxistische Analyse lässt den Theologen

insbesondere erkennen, was strukturelle

Sünde ist, was Nächstenliebe unter
den Bedingungen des Klassenkampfes
heisst und dass selbst die Lektüre der
Schrift klassenbedingt ist:
— Durch die marxistische Analyse wird
dem Christen bewusst, dass Sünde nicht
allein mit dem zwischenmenschlichen
Bereich, sondern auch mit den Strukturen

der Gesellschaft zu tun hat. Unter
dem Eindruck dieser Analyse anerkennen

selbst die Vollversammlungen des
lateinamerikanischen Episkopats von
Medellin (1968) und Puebla (1979), dass
es eine «Sünde» gibt, «welche den Strukturen

selbst innewohnt», wie es «eine
Situation der Gewalt» gibt, «die man als
institutionalisiert bezeichnen kann».20
Sündige Strukturen sind die Ursachen
von politisch und ökonomisch bedingten
Verhältnissen der Abhängigkeit, des
Unterdrückt- und Ausgebeutetwerdens.
Diese «Sünde als fundamentale
Entfremdung und Wurzel einer Situation,
die durch Ungerechtigkeit und Ausbeutung

gekennzeichnet ist», fordert, wie
Gutierrez schreibt, «eine radikale
Befreiung, die jedoch notwendigerweise eine

politische Befreiung mitein-
schliesst»21. Konrad Farners Frage, ob
«die Sache des Bösen mit dem Untergang

der klassenlosen Urgesellschaft
zusammenhängt» (S. 163), trifft einmal
mehr den Kern des Problems.
— «Klasse und Klassenkampf, bis heute
fast immer von der Theologie negiert,
sind in ihrer tatsächlich existierenden
Wirklichkeit zu erfahren und nicht, wie
das sehr oft bei uns geschieht, als bereits
überwundene Vergangenheit zu
deklarieren» (S. 193). Die Theologie der
Befreiung entspricht auch diesem Postulat
Konrad Farners. Für sie ist der Klassenkampf

eine Realität. Die Frage kann
nicht sein, ob wir ihn befürworten oder
ablehnen, sondern auf welcher Seite wir
stehen. «Klassenkampf ist eine Tatsache,

und Neutralität in diesem Punkt ist
schlicht unmöglich», schreibt Gutierrez,
der zugleich einräumt, dass sich daraus
«Probleme für die Universalität der
christlichen Liebe»22 ergeben. Trotzdem
schliesst die Nächstenliebe den Klassenkampf

nicht aus, sondern ein. Denn:
«Unsere Liebe ist nicht echt, wenn sie
nicht den Weg der gesellschaftlichen
Solidarität und des Klassenkampfes geht.
Das Mitwirken im Klassenkampf
widerspricht nicht nur nicht dem umfassenden
Liebesgebot, sondern ist heute gerade
die notwendige und unumgängliche
Vermittlung seiner Konkretion in einer
klassenlosen Gesellschaft, in der es weder
Eigentümer noch Beraubte, weder
Unterdrücker noch Unterdrückte gibt.»23
Oder: «Die Liebe zu den Unterdrückten
zeigen wir, indem wir sie befreien, die
Liebe zu den Unterdrückern, indem wir
sie bekämpfen. Die Liebe zu denen,
die im Stande der objektiven Sünde
leben, fordert von uns, dafür zu kämpfen,
dass sie aus ihm befreit werden. Die
Befreiung von Armen und Reichen ist ein
gleichzeitiger und wechselseitiger Pro-
zess.»

Das ist alles andere als «Zynismus»,
wie die NZZ (2./3. Februar 1985) Gutierrez

vorwirft. Den existentiellen Ernst,
der sich mit dem «Klassenkampf aus
Nächstenliebe» verbindet, stellt etwa
Tomas Borge Martinez, Nicaraguas
heutiger Innenminister, unter Beweis, der
zwar ebenfalls sagt: «Manchmal muss
man die Unterdrücker bekämpfen, um
sie zu lieben», dann aber das eindrückliche

Beispiel erzählt: «Ich erinnere mich
an die Verhaftung des Mörders meiner
Frau. Sie hatten meine Frau grausam
gefoltert, vergewaltigt und ihr die
Fingernägel herausgerissen. Als der Mann
mich sah, glaubte er, ich würde ihn sicher
töten oder zumindest schlagen. Er war
völlig erstaunt, als wir zu ihm kamen und
ihn als Menschen behandelten. Er
verstand es nicht, und er kann es immer noch
nicht verstehen. Ich glaube, er wird es nie
verstehen. — Unsere Rache an unseren

158



Feinden ist die Vergebung; sie ist die beste

Rache.»25

- Die marxistische Analyse ermöglicht
der Theologie der Befreiung auch, ihren
Konflikt mit dem römischen Lehramt, mit
der «hierarchisch strukturierten, euro-
zentrisch bestimmten, dogmatisch fixierten,

von Privilegien begünstigten reichen
Kirche»26 überhaupt, als Klassenkonflikt
zu erkennen. Das Lehramt verurteilt die
Befreiungstheologie als mehr oder minder

marxistische Ideologie, derweil es
selber ideologisch argumentiert und
schlicht die Fakten des Klassenkampfes:
Abhängigkeit, Unterdrückung und
Ausbeutung, leugnet. Indem die Theologie
der Befreiung die Erfahrung der Armen
und der Armut macht, gewinnt sie einen
neuen Zugang zu den Verheissungen der
biblischen Botschaft. Die Ablehnung
dieser «jakobinischen» Bibellektüre
durch das Lehramt zeigt, dass eben auch
die Deutung der Schrift klassenbedingt
ist.

Wie sagt Farner: Die «besitzenden
Klassen» drängen auf «Glaubens-Wahrheit»,

das «rebellierende Volk» hingegen

will «Werk-Wahrheit» (S. 263)? Mit
seinem Verdikt gegen die Theologie der
Befreiung zeigt das Lehramt, auf wessen
Seite es steht. Und wie sagt Farner noch:
«Die /Theologie der Befreiung'
könnte zu einer Befreiung der Theologie
führen»27? - zu einer Befreiung, möchte
ich hinzufügen, aus selbstverschuldeter
Unmündigkeit gegenüber einer reichen
Kirche, die sich gerade im repressiven
Umgang mit Befreiungstheologen als
Sachwalterin der «restaurativen Linie»
entlarvt.

2.3 Von der Analyse zur Verhältnis¬
bestimmung von
Christentum und Marxismus

Die marxistische Analyse, wie sie von der
Theologie der Befreiung verwendet
wird, hat im Vorjahr die Kongregation
für die Glaubenslehre auf den Plan gerufen.

In einer «Instruktion» vom 6.
August wird die Befreiungstheologie wegen

ihrer Anleihen beim Marxismus verurteilt.

Die Begründung lautet, dass die
marxistische Analyse von der atheistischen

Weltanschauung des Marxismus
nicht zu trennen sei und darüber hinaus
einer «totalitären Gesellschaft» den Weg
bereite. Wer von Klassenkampf spreche
statt, wie die Kongregation scheinheilig
empfiehlt, von «zugespitztem Sozialkonflikt»,

der sei schon das Opfer der
marxistischen Geschichtsauffassung, die im
Klassenkampf «das Grundgesetz der
Geschichte» sehe, was auf einen «politischen

Amoralismus» hinauslaufe und
letztlich eine «Perversion der christlichen

Botschaft» beinhalte.28
In dieser verzerrten Darstellung durch

die Glaubenskongregation können sich
weder Marxisten noch gar die
Befreiungstheologen wiedererkennen. Doch
das kümmert das Lehramt mitnichten. Es
definiert nicht nur, was katholische Lehre

ist, es definiert neuerdings auch, was
Marxismus ist und zu sein hat. Die
Glaubenskongregation sieht geflissentlich
darüber hinweg, dass sich die Theologie
der Befreiung nicht auf diesen lehramtlich

denunzierten Vulgärmarxismus,
sondern auf den alles andere als «totalitären»

Marxismus Antonio Gramscis
oder auf den «entideologisierten»
Marxismus Louis Althussers und auf eine
Reihe ebenso undogmatischer Positionen

von lateinamerikanischen Neomar-
xisten beruft.29 Es ist nicht meine Aufgabe,

diese Marxismen im einzelnen auf ihre

Vereinbarkeit mit der biblischen
Botschaft zu untersuchen. Ich möchte
vielmehr zeigen, welch zukunftsträchtigen
und für die Befreiungstheologie wegweisenden

Beitrag wiederum Konrad Farner
zur Verhältnisbestimmung von Christentum

und Marxismus geleistet hat.
Konrad Farner hält das gemeinsame

Ziel von Christen und Marxisten, den
Kommunismus, für wichtiger als die,
allerdings «zentrale Differenz» in der
Gottesfrage. Darüber hinaus zögert er nicht,
eine ganze Reihe von übereinstimmenden

Erkenntnissen des Christentums und

159



des Marxismus in Erinnerung zu rufen,
wie zum Beispiel dass

- Geschichte einen Sinn hat, also nicht
zyklisch verläuft, und dass der Mensch
aktiv in den Geschichtsprozess eingreifen

soll

- der Sinn der Geschichte sich in einem
Friedensreich erfüllt
- alle Rassen und Völker gleichwertig
sind

- das Dienen vor dem Verdienen
kommt
- die Arbeit einen persönlichen und
einen gemeinschaftlichen Wert hat, der
dem Kapital vorgeht (vgl. S. 111).

Beide kommen weder in einem
«christlichen Humanismus» noch in
einem «marxistischen Humanismus» überein,

sondern in einem «Humanismus ohne

jegliche Abgrenzung» (S. 120). Beide
finden sich im Protest gegen Verdinglichung

und Entfremdung, gegen
Individualismus, Nihilismus und Pragmatismus
(vgl. S. 111). «Hätte der heilige Paulus so
viele Anknüpfungspunkte im Gedankengut

des damaligen Heidentums
gefunden, dann hätte er nicht gezögert, sie
für die christliche Botschaft auszunutzen»,

zitiert Farner (S. 111) eine
Feststellung von Klemens Brockmöller. Und
-füge ich hinzu-die «paulinische Linie»
wäre anders verlaufen.

Gewiss sieht Konrad Farner in der
Gottesfrage die «zentrale Differenz» (S.
111) zwischen Christen und Marxisten.
Insofern kann der Christ nicht Marxist
und der Marxist nicht Christ sein (vgl. S.

222). Und insofern kann es zwar eine
«Theologie des Kommunismus», nicht
aber auch eine «Theologie des Marxismus»

geben.30 Konrad Farner ist jedoch
der einzige marxistische Theoretiker von
Rang, der aus seinem Atheismus keine
schlechterdings unaufgebbare «letzte
Wahrheit» macht, wie er denn überhaupt
anerkennt, dass es «sogenannt ,letzte
Fragen'» gibt, «die der Marxist nicht
befriedigend, mindestens für den heutigen
Menschen nicht befriedigend zu
beantworten vermag»31. Sein Marxismus ist

«a-religiös» im Sinne der modernen
Wissenschaft, nicht aber «anti-religiös»32 im
Sinne dessen, was er das «sogenannte
,Freidenkertum'» (S. 226) nennt. Die
«Differenz» in der Gottesfrage ist für ihn
wohl «zentral», aber sie ist nicht endgültig.

Christ wie Marxist können sich irren.
«Wer Theologie treibt, muss mindestens
mit der Möglichkeit rechnen, dass der
Glaube ein Irrtum ist» (S. 157). Farner
zitiert nicht nur beifällig diesen Satz
Dorothée Sölles, er wendet ihn mit
umgekehrten Vorzeichen auch auf sich selber
an.

Farner ist zwar ein überzeugter
Anhänger der Marxschen Religionskritik;
aber er vertritt diese nicht nur dort, wo
sie im Christentum den «Ausdruck des
wirklichen Elends» erkennt, sondern
auch dort, wo sie darin zugleich «die
Protestation gegen das wirkliche Elend» (S.
183) sieht. Diese andere Seite hat die
marxistische Religionskritik zu wenig
beachtet und daher am Christentum zu wenig

zwischen Opium und Salz, zwischen
bürgerlicher Jenseitsreligion und
weltorientierter Botschaft vom Reich Gottes
unterschieden (vgl. S. 140, 183). Die
herkömmliche Religionskritik berührt
das Christentum eigentlich nur in seiner
«konstantinischen» Version, die allerdings

die geschichtsmächtige Version
geblieben ist: vom Heiligen Römischen
Reich bis zu den «christlichen Parteien»
der Gegenwart und bis zur unheiligen
Allianz zwischen dem Vatikan und der
Reagan-Administration.

Weil Konrad Farner aus dem Atheismus

kein Dogma macht, kann er die Antwort

auf die Gottesfrage in aller
Gelassenheit der Zukunft anheimstellen. «Ich
persönlich vermeine», schreibt er, «dass
eine Antwort heute noch gar nicht möglich

ist, sondern erst in der klassenlosen
kommunistischen Gesellschaft» (S. 117).
Ja, die Gottesfrage könnte dann «sogar
zum erregendsten und notwendigsten
Grundthema werden einer von materieller

Not weitgehend befreiten Gesellschaft»

(S. 225). «So haben also beide,

160



Christ wie Marxist, daran zu arbeiten,
dass diese Gesellschaft, eben die
kommunistische Gesellschaft, errichtet wird,
um ihre Rechtfertigung so oder so zu
erfahren.»33 Die kommunistische Gesellschaft

als Gottesbeweis? Welch grossartige
Parteinahme für die «jakobinische

Linie», welch tiefsitzende Provokation
an die Adresse des «restaurativen»
Christentums!

Farner gesteht den Christen sogar
schon den «Vorbeweis» für die «Hoffnung

des Himmels» zu, sofern sie, «um
Teilhards Wort zu gebrauchen», die
«Hoffnung der Erde» (S. 220) verwirklichen.

Das marxistische Interesse an
Religionskritik ist das Interesse an revolutionärer

Veränderung. Steht Religion dieser

Veränderung nicht mehr im Wege,
schliesst Religion gar zur Avantgarde der
Veränderung auf, dann entfällt zwar
nicht das Interesse an Religion, wohl
aber das Interesse an Religionskritik.
«Wenn Christen sogar zur Avantgarde
des Kommunismus gezählt werden können,

wie steht es dann mit der marxistischen

Religionskritik?» fragt Farner34.
Wenn Marxismus und wenn Theologie

der Befreiung wirklich vom Primat der
Praxis ausgehen, dann sollten sie sich
beide durch Farners Frage nach dem
«Vorbeweis» für oder gegen die christliche

Hoffnung herausfordern lassen.
Wichtiger als der «Dialog» sind, sagt
Gutierrez, «solide Erfahrungen im
Bereich der sozialen Praxis». Und in diesem
Sinn sei Lateinamerika heute «ein wahres

Labor».35

3. Vom Dialog zum Bündnis und weiter-
die Sandinistische Revolution
in Nicaragua als Beispiel

In praktischer Absicht führte auch Konrad

Farner den Dialog mit den Christen.
Der Dialog war für ihn alles andere als
Selbstzweck. Bereits Ende der 60er Jahre

wurden sie ihm langsam peinlich, diese
«schönen Gespräche an schönen Orten»
(S. 227) und diese «etwas modisch»
gewordene Art, «sich gegenseitig Kompli¬

mente zu machen», verlange doch «die
geschichtliche Situation heute dringender

denn je», anstelle solchen «Wohlwollens

das reale Werk zu setzen» (S. 93).
Das «reale Werk» wird heute in

Lateinamerika und ganz besonders in
Nicaragua gesetzt. In Theorie und Praxis der
Sandinistischen Befreiungsfront würde
Farner Geist von seinem eigenen Geist
wiedererkennen. Hier wird ein Marxismus

vertreten, der an der weltanschaulichen

Neutralität von Staat und Partei
festhält und sich kein Urteil über die
«letzten Wahrheiten» anmasst, sondern
diese der Obhut der Toleranz anheimstellt.36

Die Religionsfreiheit findet aber
dort ihre Grenzen, wo sie dazu
missbraucht wird, das «goldene Kalb»37, dieses

Symbol für den «Revisionismus der
Christen» (S. 236), anzubeten.

Die Sandinisten anerkennen auch den
christlichen «Vorbeweis», der im Dienst
der Revolution erbracht wird. Sie ver-
schliessen ihre Augen nicht vor der
«restaurativen Linie» des Christentums.
«Dennoch stellen wir Sandinisten fest»,
heisst es im Kommunique der FSLN über
die Religionsfreiheit vom 7. Oktober
1980, «dass nach unserer Erfahrung die
Christen, wenn sie - gestützt auf ihren
Glauben - in der Lage sind, sich den
Anforderungen des Volkes und der
Geschichte zu stellen, von ihrem eigenen
Glauben zum revolutionären Engagement

gedrängt werden. Unsere Erfahrung

zeigt uns, dass man gleichzeitig
Glaubender und konsequenter Revolutionär

sein kann und dass es keinen
unüberbrückbaren Widerspruch zwischen
diesen beiden Dingen gibt. Logischerweise

sind wir Sandinisten Freunde der
revolutionären Christen, nicht aber der
konterrevolutionären, obwohl auch diese

sich als Christen bezeichnen.»38 Die
sandinistischen Marxisten haben die
«jakobinische Linie» des Christentums
entdeckt und sich mit ihr verbündet.

Dieses Bündnis kam nicht nur deshalb
zustande, weil «die Aufgabe der Sandinisten»,

wie Borge sagt, «ohne die Beteili-

161



gung der Christen nicht erfüllt werden»
könnte, sondern weil sich die Sandinisten
von dieser Zusammenarbeit «eine echte
gegenseitige Durchdringung»39 versprechen.

Das ist weit mehr als ein Bündnis,
das ist nach Borge schon «eine Integration

zwischen Christentum und Revolution,

zwischen christlichen und
nichtchristlichen Revolutionären. Dies
übertrifft bei weitem die Erwartungen,
die wir ursprünglich hatten, und es ist
wahrscheinlich und sicher, dass dies auch
andere revolutionäre Prozesse, die in
Lateinamerika im Gang sind, entscheidend
mit beeinflussen wird.»40

Auch Konrad Farner weiss, «dass es in
bisher christlichen Landen nicht ohne
den Christen geht» (S. 222). Doch bei
ihm steht das strategische Interesse
ebensowenig im Vordergrund; er glaubt
in erster Linie an die gegenseitige
Bereicherung von Christ und Marxist. Seine
Hoffnung gilt einer neuen dialektischen
Identität von Christentum und Marxismus,

dass sie «konkret zur Synthese werden

können als weltweite, geschichtsnot-
wendige Praxis»41. Das wäre dann die
«Revision des Revisionismus» (S. 238)
auf beiden Seiten.

Wenn in der Theologie der Befreiung
und im Sandinismus Geist vom Geiste
Konrad Farners lebendig ist, ohne dass
Farners Namen in Lateinamerika
bekannt wäre, dann muss uns das nicht weiter

verwundern. Denn es gibt sie weltweit:

die unsichtbare Gemeinde des
«jakobinischen» Christentums. Sie liest die
Bibel aus der Sicht der Erniedrigten und
Beleidigten, denen das Reich Gottes
verheissen ist. Durch diese Botschaft ermutigt,

nimmt sie teil an den Befreiungskämpfen

der Menschen, Klassen und
Völker. In Geschichte und Gegenwart
protestiert sie dagegen, dass Gottes
Reich Gewalt leidet, und macht sich auf
den Weg, seine Verheissungen zu erfüllen.

Der Geist der «jakobinischen»
Gemeinde ist daher nicht das Werk eines
einzelnen, er ist vielmehr Geist vom
werdenden Reich Gottes überall in der Welt.

Konrad Farner hat die revolutionäre
Spiritualität dieser Gemeinde erkannt und
ihre systemsprengende Kraft im heutigen
Lateinamerika vorausgesehen. Er ist
damit dem biblischen Anspruch an den
Propheten gerecht geworden und hat es
verstanden, die «Zeichen der Zeit» zu
deuten.

Würde Farner noch leben, so würde
seine «Grosse Hoffnung» (S. 249ff.) um
ein Kapitel reicher, das den Kampf der
«revolutionären» und der «restaurativen
Linie» in Zentralamerika enthielte.
Bislang hat noch stets die restaurative Linie
gesiegt, ist die «Grosse Hoffnung» noch
stets «zuschanden geworden». Noch
kurz vor Farners Tod auch in Chile. Dass
dem nicht länger so sei, ist unser aller
Ziel und sollte unser aller Praxis werden.
Konrad Farner würde uns in diesem neuen

Schlusskapitel seiner «Theologie des
Kommunismus?» sagen, warum wir trotz
allem hoffen dürfen.

1 Walter Ludin, «Aussenseiter», die auf das Zentrum

verweisen, in: NW 1982, S. 324.
2 Zit. nach Arnold Pfeiffer (Hg.), Religiöse

Sozialisten, Olten/Freiburg im Breisgau 1976,
S. 33. Zu den christlich-kommunistischen
Gemeinschaftssiedlungen in den USA vgl. a.a.O.,
S. 40ff.

3 Marx/Engels, Werke 4, S. 482.
4 Vgl. Marxistisches Salz für christliche Erde -

Christliches Salz für marxistische Erde, Zürich
1971, S. 12.

5 A.a.O., S. 87.
6 Gustavo Gutierrez, Theologie der Befreiung,

München/Mainz 1973.
7 Jesus als Brandstifter — Christus als Brandlöscher,

in: Für die Erde: geeint - Für den Himmel:

entzweit, Zürich 1973, S. 22.
8 In: Norbert Greinacher (Hg.), Konflikt um die

Theologie der Befreiung, Zürich/Einsiedeln/
Köln 1985, S. 183.

9 Gutierrez, a.a.O., S. 19.
10 Vgl. Greinacher, a.a.O., S. 23f.
11 Vgl. Gutierrez, a.a.O., S. 18f.
12 Vgl. Greinacher, a.a.O., S. 44f.
13 Gutierrez, a.a.O., S. 15.
14 A.a.O., S. 17.
15 Greinacher, a.a.O., S. 24.
16 Vgl. Greinacher, a.a.O., S. 19ff.
17 Gutierrez, a.a.O., S. 29.
18 A.a.O., S. 83.
19 A.a.O., S. 29.

162



20 Die Evangelisierung Lateinamerikas in Gegen¬
wart und Zukunft, Schlussdokument der III.
Vollversammlung des lateinamerikanischen
Episkopats in Puebla, 13. Februar 1979,
N 1258f.

21 Gutierrez, a.a.O., S. 169f.
22 A.a.O., S. 260.
23 A.a.O.. S. 264.
24 So im Anschluss an Giulio Girardi, a.a.O.,

S. 263.
25 Tomas Borge Martinez, Die Revolution kämpft

gegen die Theologie des Todes, Freiburg/Münster
1984, S. 39-41.

26 Greinacher, a.a.O., S. 13.
27 Wie Anm. 7.
28 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre, In¬

struktion über einige Aspekte der «Theologie
der Befreiung», in: Schweizerische Kirchenzeitung,

Nr. 36/1984, Kap. VII-IX.
29 Vgl. José Ramos Regido, in: Greinacher,

a.a.O., S. 146.

30 Marxistisches Salz für christliche Erde - Christ¬
liches Salz für marxistische Erde, S. 11.

31 A.a.O., S. 18.
32 A.a.O., S. 12.
33 A.a.O., S. 22.
34 A.a.O., S. 20.
35 Theologie der Befreiung, S. 14.
36 Vgl. Kommunique der Nationalen Leitung der

FSLN zur Religionsfreiheit vom 7. Oktober

1980, Ziff. 9, in: Dorothée Sölle/Horst
Goldstein: «Dank sei Gott und der Revolution»,

Hamburg 1984, S. 112.
37 Borge, Die Revolution kämpft gegen die Theo¬

logie des Todes, S. 98.
38 In: Sölle/Goldstein, a.a.O., S. 109/111.
39 Borge, a.a.O., S. 63/64.
40 Interview mit Tomas Borge, in: Sölle/Gold¬

stein, S. 37.
41 Marxistisches Salz für christliche Erde - Christ¬

liches Salz für marxistische Erde. S. 86.

Roman Koch

Zum 30. Todestag von Teilhard de Chardin

Am 10. April 1985 jährte sich der
Todestag von Pierre Teilhard de Chardin
zum 30. Mal.

Der erst nach seinem Tod bekannt
gewordene Priester und naturwissenschaftliche

Forscher war Zeit seines Lebens von
einer innigen Liebe zu Gott und zur Erde
beseelt. Er wusste in einer einzigartigen
Weise, das christliche Zeugnis und die
Evolutionslehre von Darwin miteinander

zu verbinden. Er versuchte, aus der
Erforschung der Erdgeschichte die
zukünftige Entwicklungslinie der Erde und
der Menschheit herauszuschälen. In
diesem Sinne befasste er sich auch mit aktuellen

Zeitfragen, unter anderem mit dem
Verhältnis von Christentum und Marxismus.

Hierfür stand er im Briefwechsel
mit Marxisten.

Doch wer war Teilhard de Chardin?

Aus seinem Leben
Im Stammsitz seiner adligen Familie,
dem Landschloss Sarcenat, wird Teilhard
am 1. Mai 1881 als viertes von elf
Kindern geboren.

Das Schloss Sarcenat und die gleichnamige

Ortschaft liegen am Fusse des 1458
Meter hohen Puy-de-Dome, von dessen
Gipfel man das idyllische und typische
Panorama der Vulkanlandschaft der
französischen Auvergne überblicken
kann. Teilhards tief religiöser Vater
arbeitet teilweise in der Stadtbibliothek der
nahen Universitätsstadt Clermont-Ferrand.

Er lehrt auch den kleinen Pierre,
Religiosität und Wissensdrang zu einem
Ganzen zu verbinden.

Bis zum elften Lebensjahr geniesst
Teilhard die Schulbildung von seiten seiner

Eltern und einer Privatlehrerin. Die

163


	Konrad Farner als Theologe der Befreiung : zur Neuauflage der "Theologie des Kommunismus?"

