Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 79 (1985)

Heft: 6

Buchbesprechung: Konrad Farner als Theologe der Befreiung : zur Neuauflage der
"Theologie des Kommunismus?"

Autor: Spieler, Willy

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Konrad Farner als Theologe der Befreiung

Zur Neuauflage der «Theologie des Kommunismus?» *

1. Kommunismus — das gemeinsame
Ziel von Christentum und Marxismus

Von Konrad Farner wird berichtet, er
habe wihrend eines Vortrags in Solo-
thurn seinen erstaunten Zuhorern zuge-
rufen: «Nehmt Euch in acht! In Eurer
Stadt habt Ihr eine kommunistische Zel-
le: das Kapuzinerkloster.»' Der Satz ent-
hilt die Quintessenz des Buchs «Theolo-
gie des Kommunismus?», das ich aus An-
lass seiner Neuauflage vorstellen und
dessen tiefe innere Ubereinkunft mit der
Theologie der Befreiung ich aufzeigen
darf.

1.1 Kommunismus: eine Gesellschafts-
ordnung, keine Weltanschauung

Auch in diesem Buch stellt Farner fest:
«Die gegenwirtig einzige Realisierung
der kommunistischen Eigentumsord-
nung existiert in katholischen und bud-
dhistischen Kldstern, in protestantischen
Bruderhofen» (S. 219). Eine dhnliche
Feststellung hat tibrigens schon ein irri-
tierter Friedrich Engels getroffen, als er
sich 1845 im Deutschen Birgerbuch mit
dem Einwand auseinandersetzte, der
Kommunismus sei zwar eine schone
Idee, aber in der Wirklichkeit leider nicht
durchfiihrbar. Engels verwies auf erfolg-
reiche kommunistische Gemeinschafts-
siedlungen in den Vereinigten Staaten.

* Referat an der Buch-Vernissage, die von der
Konrad-Farner-Vereinigung am 29. April in der
Ziircher Paulus-Akademie veranstaltet wurde. Die
Neuauflage 1985 ist soeben als Diogenes Taschen-
buch 21275 erschienen. Die im Text belegten Sei-
tenzahlen gelten sowohl fiir diese Neuauflage als
auch fir die 1969 vom Stimme-Verlag, Frankfurt
am Main, herausgebrachte Erstauflage.

Von diesen Gemeinschaften hatten aber
drei — die Shaker, die Harmonisten und
die Zoar-Leute — eine religiose Grundla-
ge. «Und wenn sich trotzdem die Ge-
meinschaft hier im Leben bewahrt», ar-
gumentierte Engels, «wieviel eher muss
sie bei andern moglich sein, die von sol-
chen Verriicktheiten frei sind.»?

Anders Konrad Farner. Er ist weit da-
von entfernt, in der religiosen Grundlage
kommunistischer Gemeinschaften eine
«Verrucktheit» zu sehen. Und das ist
wohl sein erstaunlichster Beitrag zum
Dialog «Christ — Marxist»: dass er den
Christen nicht weniger als den Marxisten
die Fahigkeit zuspricht, von ihren welt-
anschaulichen Grundlagen her Kommu-
nisten zu sein. Der Kommunismus ist fur
ihn «eine Gesellschaftsordnung, keine
Weltanschauung» (S. 184). Als Gesell-
schaftsordnung aber ldsst sich der Kom-
munismus von so unterschiedlichen
Weltanschauungen wie dem atheisti-
schen Marxismus und dem theistischen
Christentum begriinden. Farner verlangt
daher, dass «die marxistische ,Wissen-
schaft des Kommunismus‘» in diesem
Punkt «entideologisiert» (S. 331) werde.

Der Kommunismus, wie Konrad Far-
ner ithn entwirft, ist in der Tat die gemein-
same (Real-)Utopie von Marxismus und
Christentum. Das Reich Gottes, das mit
Jesus von Nazareth anbricht, unterschei-
det sich politisch in nichts vom marxisti-
schen «Reich der Freiheit» (S. 327). Es
ist zwar nicht «von dieser Welt» (Joh. 18,
36), aber es kommt in diese Welt und fiir
diese Welt, damit in ihr «Gerechtigkeit
wohnt» (2. Petr. 3, 13) und «Schwerter
zu Pflugscharen» (Micha 4, 1—4) umge-

153



schmiedet werden. «Auf Erden, in dieser
Welt, ist ein grundstiirzender Wandel
vonnoten und steht jetzt unmittelbar be-
vor» (S. 27). «Ihr wisst, dass die Herr-
scher der Volker sie knechten und die
Grossen sie ihre Macht fiihlen lassen.
Nicht so soll es unter euch sein. Sondern
wer unter euch gross sein will, sei euer
Diener und wer unter euch der erste sein
will, sei euer Knecht» (Mt. 20, 26). Das
ist die Ethik einer herrschaftsfreien Ge-
meinschaft, eine Sozialethik, die eben-
falls hinzielt auf jene «Assoziation» des
Kommunistischen Manifests, «worin die
freie Entwicklung eines jeden die Bedin-
gung fiir die freie Entwicklung aller ist»>,

«So ist der Kommunismus keine
grundsatzliche Alternative zum Chri-
stentum, wie es noch viele gestrige Chri-
sten vermeinen und ebenfalls gestrige
Marxisten (solche gibt es ebenfalls nicht
wenige), sondern er ist eine gesellschaft-
liche Moglichkeit des Christentums,
wahrscheinlich morgen ... die einzige
Moglichkeit» (S. 224). Jenen biirgerli-
chen Christen, die noch immer glauben,
wenn es mehr Christen gibe, gabe es we-
niger Kommunisten, halt Konrad Farner
nicht ohne Schalk entgegen: «Wenn es
mehr echte Christen gabe, gabe es mehr
Kommunisten, nimlich christliche Kom-
munisten» (S. 226).

Er tritt mit den Christen in einen Dia-
log, um sie zur Botschaft vom Reich Got-
tes als einer guten Nachricht vom kom-
menden Kommunismus zu bekehren.
Aber er will sie nicht zum Marxismus be-
kehren. «Im Gegenteil, die Christen sol-
len Christen bleiben und noch bessere
Christen werden, die Marxisten sollen
Marxisten bleiben und noch bessere
Marxisten werden» (S. 8).

1.2 Die «revolutiondre» und die
«restaurative Linie» im Christentum

Farner weiss natiirlich auch, dass «die
kommunistische Idee als sichtbares
Reich Gottes von der offiziellen sichtba-
ren Kirche meist als Haresie oder Ketze-
rei gewalttitig verfolgt» (S. 219) wurde.

154

Selbst den klosterlichen Kommunismus
hat die Kirche nur bejaht, soweit er sich
nicht als Modell fiir die ganze Gesell-
schaft verstand, sondern als Befolgung
eines «evangelischen Rates», der ledig-
lich fiir eine von Gott dazu auserwahlte
Elite bestimmt war. Es ist daher nicht
einfach das real existierende, gar gross-
kirchlich organisierte, ja dem Staat ver-
bundene Christentum, dem Konrad Far-
ner die Fahigkeit zum Kommunismus zu-
spricht. Er unterscheidet im Christentum
vielmehr eine «revolutiondre» und eine
«restaurative Linie».

Die «revolutiondre Linie» beginnt mit
dem Kommunismus der Jerusalemer Ur-
gemeinde des Apostels Jakobus. Farner
nennt sie daher «die jakobinische Linie
der christlichen Religionsgeschichte» (S.
179, vgl. S. 29f.). Er zieht diese Linie
weiter zu den frithen Kirchenvitern, die
alle fir die Guitergemeinschaft eintreten,
well sie uberzeugt sind, dass privates Ei-
gentum den Menschen verdirbt (vgl. S.
35ff.). Mit der konstantinischen Wende
des Jahres 321, durch die das Christen-
tum Staatsreligion und die Kirche die
grosste Grundbesitzerin Europas wird
(vgl. S. 41f.), verlagert sich die «Grosse
Hoffnung» auf die Ketzerbewegungen
(vgl. S. 2491f.): von den Rebellionen der
Montanisten und der Donatisten, die sich
nach der Jakobus-Gemeinde zuriickseh-
nen, uber Joachim von Fiore, den «Ket-
zer schlechthin», der das kommende
Zeitalter des Heiligen Geistes verkiin-
det, in dem eine kommunistische Ge-
meinschaft aller Glaubigen entstehen
und Sakramente, Priester und Papsttum
uiberfliissig machen wird, bis zu den Wal-
densern und den Hussiten, aber auch zu
den Taufern, diesen Ketzern der Refor-
mation, allen voran Thomas Mintzer,
und weiter zu den frihen Sozialisten, die
sich wie Wilhelm Weitling als Christen
verstehen, schliesslich zu den Religiosen
Sozialisten von Blumhardt bis Ragaz und
zu Teilhard de Chardin, dem Theologen
der kosmischen und der sozialen Evolu-
tion. Neue Aktualitdt erlangt diese Linie



durch die christlichen Revolutiondre in
Lateinamerika. Konrad Farner kommt
immer wieder auf das Beispiel des Prie-
sters Camillo Torres zu sprechen, des
«heimlichen Heiligen des armen, ge-
schundenen bolivianischen Volkes» (8.
224), der am 15. Februar 1966 als Gue-
rillakampfer den Tod fand, weil er sich
«aus Nachstenliebe der Revolution ver-
schrieben» (S. 239) hatte.

Besser bekannt, weil geschichtlich
wirksamer geworden, ist die andere, die
«restaurative Linie». Konrad Farner
nennt sie auch die «paulinische Linie»,
weil sie, vom Apostel Paulus ausgehend,
die «Wahrheit des Glaubens vornehm-
lich als Sache des christlichen Jenseits»
darstellt und damit die «etablierten
Michte des Diesseits sanktioniert» (S.
179). Mit schlimmen Folgen fiir die Wir-
kungsgeschichte des Jesus von Nazareth:
«Der paulinische Glaube siegt uiber die
kommunistischen Werke» (S. 30). Das
Christentum organisiert sich als Reli-
gion, die der jeweils herrschenden Klasse
den Segen gibt, der Klasse der Sklaven-
halter zunachst, dann dem Feudaladel
und schliesslich dem Kapital. Im Zeichen
dieser Religion wird die jakobinische Li-
nie unterdriickt, zumeist blutig und grau-
sam, von den aufstandischen Montanisten
zur Zeit der konstantinischen Wende bis
zu den sandinistischen Christen, die im
heutigen Nicaragua von der unheiligen,
wenngleich nicht uniiblichen Allianz zwi-
schen dem Vatikan und der Reagan-Ad-
ministration bedrangt werden.

Konrad Farner kampft gegen diesen
«Revisionismus der Christen» (S. 236).
Er stellt sich auf die Seite des «jakobini-
schen» Christentums, dessen Authentizi-
tit er ideologiekritisch und theologisch
herausarbeitet, um es dem (authenti-
schen) Marxismus als Biindnispartner zu
empfehlen.

2. Theologie des Kommunismus
und Theologie der Befreiung

Ich nenne Farner einen «Theologen der
Befreiung». Das ist hochgegriffen, ich

gebe es zu. Es ist vor allem vorausgegrif-
fen, aber ich kann es begriinden. Eines
mochte ich nicht: Farner als «Theolo-
gen» bezeichnen, um ihn fiir das Chri-
stentum zu vereinnahmen. Als Marxist
konnte und wollte er nicht Christ sein,
auch kein «anonymer Christ»*. Jesus war
fur ihn stets «nur Menschensohn, nicht
noch Gottessohn»>. Farner war ein Sym-
pathisant des Menschensohnes und der
ganzen Ketzerbewegung, die sich auf den
Menschensohn beruft. Er war nicht
mehr, aber — und das ist mir wichtig —
auch nicht weniger.

Farner selbst hat seine «Theologie des
Kommunismus» mit einem Fragezeichen
versehen, «weil es», wie er schreibt, «von
mir als Nichttheologe und als Nichtchrist
anmassend wdre, eine neue Theologie
nach vorn zu stellen» (S. 7). Farner ist
aber nicht nur so bescheiden, seine theo-
logische Kompetenz in Frage zu stellen,
mit diesem Fragezeichen will er auch die
ziinftige Theologie anfragen, ob eine
«Theologie des Kommunismus» nicht
die «logische Fortsetzung» (S. 7) einer
«Theologie der Hoffnung» (Moltmann),
einer «Theologie der Revolution»
(Shaull) oder einer «politischen Theolo-
gie» (Metz) wiare. Die Begriindung, die
Farner seiner Frage gibt, enthalt schon
die Antwort. Diese weist auf den Primat
der Praxis vor der Theorie/Theologie,
auf die Bedeutung der gesellschaftlichen
Analyse fiir das Verstandnis der bibli-
schen Botschaft im Hier und Jetzt sowie
auf eine neue, undogmatische Verhalt-
nisbestimmung von Christentum und
Marxismus. Farner antizipiert so die
«Theologie der Befreiung», ohne es zu
wissen, ohne sie uberhaupt zu kennen.
Einzig in einem seiner letzten Aufsitze
aus dem Jahr 1973, demselben Jahr, in
dem Gustavo Gutiérrez’ epochemachen-
de «Theologie der Befreiung» auf
deutsch erschien®, findet sich der kurze,
aber prophetische Hinweis, dass die
«Theologie der Befreiung» auch «zu ei-
ner Befreiung der Theologie fiihren»’
konnte.

155



2.1 Primat der Praxis

Konrad Farner steht den progressiven
Theologien seiner Zeit zwar wohlwol-
lend gegentber, aber er vermisst an ih-
nen das Entscheidende: die Praxis. Dar-
um fordert er: «Die christliche ,Theolo-
gie der Hoffnung‘ muss von den Christen
mit einer ,Theologie des Kommunismus'
verbunden und diese umfassende Theo-
logie muss Praxis werden; denn die Fra-
ge, die heute die Marxisten an die Chri-
sten stellen, kann von diesen allein durch
die Praxis beantwortet werden» (S. 331).
Es ist heute die Theologie der Befreiung,
die exakt dieses Praktischwerden verkor-
pert — so sehr, dass sie gar nicht erst eine
Theologie entwirft, die sie dann in die
Praxis umsetzen wiirde, sondern dass sie,
von der Praxis ausgehend, Theologie
wird. Was ist diese Praxis?

— Sie ist Erfahrung dessen, was nach
dem Evangelium nicht sein soll: Ent-
fremdung, Unterdriickung und Ausbeu-
tung auf dem lateinamerikanischen Kon-
tinent. Die Befreiungstheologie leiht sol-
cher (Kontrast-)Erfahrung ihre Stimme.
«Die ,spirituelle Erfahrung des Ar-
men’. . . ist die einzigartige Matrix der
gesamten Befrelungstheologie»; diese ist
«nichts anderes als ,der artikulierte
Schrei der Armen aus dem Glauben‘»,
sagen Leonardo und Clodovis Boff.®
«Man kann nur Christ sein, indem man
die evangelische Botschaft revolutionar
erlebt», sagt auch Farner (S. 241). Hier,
in der Theologie der Befreiung, wird sol-
ches «Christ sein» Ereignis.

— Diese Praxis ist Veranderung der Ge-
sellschaft. Was Reich Gottes hier und
heute heisst, wissen wir erst, wenn wir
handelnd in die Geschichte eingreifen.
«Die Hermeneutik des Reiches Gottes
besteht vor allem darin, die Welt besser
zu machen. Nur so wird sie klaren kon-
nen, was die Worte ,Reich Gottes® be-
deuten.» Gutiérrez iibernimmt die ein-
driickliche Formulierung von Edward
Schillebeeckx.” Er hitte sich auch auf
Konrad Farner berufen konnen, der die-

156

se revolutionare Hermeneutik mit den
Worten vorwegnimmt: «Es wird primar
nicht mehr um die Interpretation von
Gott gehen, sondern um die Verdnde-
rung der konkreten Welt und damit der
Auslegung Gottes» (S. 181).

— Befreiungstheologische Praxis ist die
kollektive von Basisgemeinden. Das sind
Gruppen von Christen, die regelmassig
zusammenkommen, gemeinsam Gottes-
dienst feiern, sich die Situation ihrer Un-
terdriickung bewusst machen und sie zu
iberwinden suchen. Die massgebenden
Theologen der Befreiung leben heute al-
le in solchen Basisgemeinden. Die Be-
freiungstheologie ist dazu da, die Erfah-
rungen dieser Basis systematisch zu re-
flektieren und ihr neue, kritische Impulse
zu vermitteln.'® In dialektischer Einheit
mit der kollektiven Praxis der Basisge-
meinden wird der Theologe das, was der
grosse italienische Marxist Antonio
Gramsci unter einem «organischen Intel-
lektuellen» versteht.'!

Es ist kein Zufall, dass die lateinameri-
kanischen Basisgemeinden immer mehr
verketzert werden. Sie stehen in der «ja-
kobinischen Linie» nach Konrad Farner,
und das weit mehr als die traditionellen
Kloster, insofern sie eben nicht nur sich
selbst, sondern die Gesellschaft als Gan-
zes verandern wollen.

— In der Praxis der Befreiungstheologie
behauptet sich der Vorrang des rechten
Tuns vor dem rechten Glauben, der Or-
thopraxie vor der Orthodoxie.'? Dazu le-
sen wir bei Gutiérrez: «,Die Wahrheit
tun‘, wie es das Evangelium sagt, gewinnt
so eine genaue und konkrete Bedeutung:
die Wichtigkeit des Handelns in der
christlichen Existenz. Der Glaube an ei-
nen Gott, der uns liebt und uns zum Ge-
schenk der vollen Gemeinschaft mit ihm
und der Bruderlichkeit zwischen den
Menschen ruft, steht nicht nur der Um-
gestaltung der Welt nicht fremd gegen-
uber, sondern fuhrt notwendigerweise
zur Schaffung einer solchen Bruderlich-
keit und einer solchen Gemeinschaft in
der Geschichte. Dariiber hinaus: Nur



wenn wir diese Wahrheit praktizieren,
wird sich, wortlich gesprochen, unser
Glaube be-wahr-heiten.»'* Und: «Das
erste ist die Verpflichtung zu Liebe und
Dienst. Theologie kommt erst danach
und ist ein zweiter Akt.» '

Im Primat der Orthopraxie vor der Or-
thodoxie erkennen wir erneut die «jako-
binische Linie», die, wie Farner schreibt,
«die Wahrheit des Werks» vor die
«Wahrheit des Glaubens» (S. 179) stellt.
Dass «der Glaube ohne Werke tot» ist,
heisst es ja tatsachlich an der bekannten
Stelle im Jakobus-Brief (2, 26). Und es
kann auch nicht anders sein, wenn die
Liebe das erste Gebot ist. «Christ sein
heisst» darum fiir Farner «nicht mehr, et-
was sehen, was andere nicht sehen oder
wo andere nichts mehr sehen, sondern
heisst, die ungeteilte konkrete Welt in
Agape sehen» (S. 182). Und: «Agape ist
jetzt reale Anderung, ist gesamtgesell-
schaftliche Verantwortung, ist jetzt ein
revolutionires Verhaltnis Mensch-Welt,
indem man die Welt dndert und mit der
Welt den Menschen» (S. 195/196).

2.2 Von der Praxis zur Analyse

Die Praxis kommt erst durch die Analyse
auf den Begriff. Wer den Schrei der Ar-
men hort, der muss auch nach den Ursa-
chen der Armut fragen. Wer die Armut
iiberwinden will, der muss auch das Sub-
jekt der Veranderung kennen.

Solche Reflexion auf die Praxis ist in-
tegrierender Bestandteil der Theologie
der Befreiung. Diese wird denn auch
«mehr als jede andere Theologie eine
kontextuelle Theologie»!> genannt. Sie
analysiert den Schrei der Armen nicht
wie der «Desarrollismo» der 50er und
der fruhen 60er Jahre als «Unterent-
wicklung», die der Ausgangspunkt einer
«Entwicklung» nach westlichem Muster
wire. ' Sie erkennt in der sogenannten
Unterentwicklung «nichts weiter als ein
Subprodukt der Entwicklung»'” in der
kapitalistischen Welt. An die Stelle der
alten, «falsifizierten» Entwicklungstheo-
rie tritt daher die Abhangigkeitstheorie.

Echte Entwicklung in der Dritten Welt
orientiert sich nicht mehr am Massstab
des internationalen Kapitals, sie ist viel-
mehr Befreiung von dessen Herrschaft
und zureichend nur «im Rahmen des
weltweiten Klassenkampfes» zu verste-
hen.’® Der «Befreiungsprozess» bedeu-
tet «eine tiefgreifende Umgestaltung in
den Eigentumsverhiltnissen, ein Ein-
greifen der Macht von seiten der ausge-
beuteten Klassen und eine soziale Revo-
lution, die die bestehende Abhangigkeit
zerbricht»: den «Schritt in eine anders-
geartete, sozialistische Gesellschaft»!?,

Wir sind mitten drin in einer Analyse,
die sich «marxistisch» nennt. Die Theo-
logie der Befreiung bedient sich dieser
Analyse, nicht weil sie marxistisch ist,
sondern welil sie die eigene Erfahrung,
die eigene Praxis im Kontext Lateiname-
rikas auf den Begriff bringt. Auch das hat
Farner der Theologie vorausgesagt: dass
sie die marxistische Analyse nicht wird
entbehren konnen, dass sie vielmehr den
«Historischen Materialismus einbezie-
hen» und «iiberhaupt die gesamte Ge-
sellschaftswissenschaft kennen muss, um
die neuen revolutioniaren Fragen beant-
worten zu konnen. Die Theologie ver-
mag nicht mehr sich selber zu genii-
gen. . ., weil sie zu einer Sache der kon-
kreten geschichtlichen Praxis werden
muss, die die Theorie in sich tragt» (8.
195). Gewiss braucht das Evangelium
keinen Marxismus, um uns zu sagen, dass
Herrschaft von Menschen iiber Men-
schen nicht sein soll. Ob wir jedoch unter
einer solchen Herrschaft leben, ob sie die
Wirkung der kapitalistischen Klassenge-
sellschaft ist, ob dem Verhaltnis der Drit-
ten Welt zur Ersten Welt die Entwick-
lungsideologie oder die Abhéngigkeits-
theorie entspricht, das alles sagt uns nicht
die bald zweitausend Jahre alte Bibel,
das sagt uns nur die Analyse unserer ge-
genwiartigen Gesellschaft.

Die marxistische Analyse bedeutet ei-
ne eigentliche «Revolution der Theolo-
gie», wie Konrad Farner (S. 195) pro-
phezeite; denn sie ist mehr als nur die

157



neue «Magd» der Theologie, sie wirkt
vielmehr auf die Theologie zuriick. Die
marxistische Analyse ldsst den Theolo-
gen insbesondere erkennen, was struktu-
relle Siinde ist, was Nachstenliebe unter
den Bedingungen des Klassenkampfes
heisst und dass selbst die Lektiire der
Schrift klassenbedingt ist:

— Durch die marxistische Analyse wird
dem Christen bewusst, dass Siinde nicht
allein mit dem zwischenmenschlichen
Bereich, sondern auch mit den Strukitu-
ren der Gesellschaft zu tun hat. Unter
dem Eindruck dieser Analyse anerken-
nen selbst die Vollversammlungen des
lateinamerikanischen Episkopats von
Medellin (1968) und Puebla (1979), dass
es eine «Siinde» gibt, «welche den Struk-
turen selbst innewohnt», wie es «eine Si-
tuation der Gewalt» gibt, «die man als in-
stitutionalisiert bezeichnen kann».?"
Stindige Strukturen sind die Ursachen
von politisch und 6konomisch bedingten
Verhiltnissen der Abhingigkeit, des Un-
terdriickt- und Ausgebeutetwerdens.
Diese «Siinde . . . als fundamentale Ent-
fremdung und Wurzel einer Situation,
die durch Ungerechtigkeit und Ausbeu-
tung gekennzeichnet ist», fordert, wie
Gutiérrez schreibt, «eine radikale Be-
freiung, die jedoch notwendigerweise ei-
ne politische Befreiung  mitein-
schliesst»?'. Konrad Farners Frage, ob
«die Sache des Bosen . . . mit dem Unter-
gang der klassenlosen Urgesellschaft zu-
sammenhangt» (S. 163), trifft einmal
mehr den Kern des Problems.

— «Klasse und Klassenkampf, bis heute
fast immer von der Theologie negiert,
sind in ihrer tatsachlich existierenden
Wirklichkeit zu erfahren und nicht, wie
das schr oft bei uns geschieht, als bereits
uberwundene Vergangenheit zu dekla-
rieren» (S. 193). Die Theologie der Be-
freiung entspricht auch diesem Postulat
Konrad Farners. Fiir sie ist der Klassen-
kampf eine Realitat. Die Frage kann
nicht sein, ob wir ihn befiirworten oder
ablehnen, sondern auf welcher Seite wir
stehen. «Klassenkampf ist eine Tatsache,

158

und Neutralitdt in diesem Punkt ist
schlicht unmoglich», schreibt Gutiérrez,
der zugleich einraumt, dass sich daraus
«Probleme fiir die Universalitat der
christlichen Liebe»?? ergeben. Trotzdem
schliesst die Ndchstenliebe den Klassen-
kampf nicht aus, sondern ein. Denn:
«Unsere Liebe ist nicht echt, wenn sie
nicht den Weg der gesellschaftlichen So-
lidaritat und des Klassenkampfes geht.
Das Mitwirken im Klassenkampf wider-
spricht nicht nur nicht dem umfassenden
Liebesgebot, sondern ist heute gerade
die notwendige und unumgangliche Ver-
mittlung seiner Konkretion in einer klas-
senlosen Gesellschaft, in der es weder Ei-
gentumer noch Beraubte, weder Unter-
driicker noch Unterdriickte gibt.»?
Oder: «Die Liebe zu den Unterdruckten
zeigen wir, indem wir sie befreien, die
Liebe zu den Unterdriickern, indem wir
sie bekampfen. .. Die Liebe zu denen,
die im Stande der objektiven Siinde le-
ben, fordert von uns, dafiir zu kimpfen,
dass sie aus ihm befreit werden. Die Be-
freiung von Armen und Reichen ist ein
gleichzeitiger und wechselseitiger Pro-
zess.»>*

Das ist alles andere als «Zynismus»,
wie die NZZ (2./3. Februar 1985) Guti-
érrez vorwirft. Den existentiellen Ernst,
der sich mit dem «Klassenkampf aus
Nichstenliebe» verbindet, stellt etwa
Tomas Borge Martinez, Nicaraguas heu-
tiger Innenminister, unter Beweis, der
zwar ebenfalls sagt: «Manchmal muss
man die Unterdrucker bekampfen, um
siec zu licben», dann aber das eindriickli-
che Beispiel erzahlt: «Ich erinnere mich
an die Verhaftung des Morders meiner
Frau. . . Sie hatten meine Frau grausam
gefoltert, vergewaltigt und ihr die Fin-
gernagel herausgerissen. Als der Mann
mich sah, glaubte er, ich wiirde ihn sicher
toten oder zumindest schlagen. Er war
vollig erstaunt, als wir zu thm kamen und
thn als Menschen behandelten. Er ver-
stand es nicht, und er kann esimmer noch
nicht verstehen. Ich glaube, er wird es nie
verstehen. — Unsere Rache an unseren



Feinden ist die Vergebung; sie ist die be-
ste Rache.»?

— Die marxistische Analyse ermoglicht
der Theologie der Befreiung auch, ihren
Konflikt mit dem romischen Lehramt, mit
der «hierarchisch strukturierten, euro-
zentrisch bestimmten, dogmatisch fixier-
ten, von Privilegien begiinstigten reichen
Kirche»?¢ iiberhaupt, als Klassenkonflikt
zu erkennen. Das Lehramt verurteilt die
Befreiungstheologie als mehr oder min-
der marxistische Ideologie, derweil es
selber ideologisch argumentiert und
schlicht die Fakten des Klassenkampfes:
Abhangigkeit, Unterdriuckung und Aus-
beutung, leugnet. Indem die Theologie
der Befreiung die Erfahrung der Armen
und der Armut macht, gewinnt sie einen
neuen Zugang zu den Verheissungen der
biblischen Botschaft. Die Ablehnung
dieser «jakobinischen» Bibellektiire
durch das Lehramt zeigt, dass eben auch
die Deutung der Schrift klassenbedingt
1st.

Wie sagt Farner: Die «besitzenden
Klassen» drangen auf «Glaubens-Wahr-
heit», das «rebellierende Volk» hinge-
gen will «Werk-Wahrheit» (S. 263)? Mit
seinem Verdikt gegen die Theologie der
Befreiung zeigt das Lehramt, auf wessen
Seite es steht. Und wie sagt Farner noch:
«Die ,Theologie der Befreiung’
konnte zu einer Befreiung der Theologie
fithren»?’? — zu einer Befreiung, mochte
ich hinzufiigen, aus selbstverschuldeter
Unmiindigkeit gegeniiber einer reichen
Kirche, die sich gerade im repressiven
Umgang mit Befreiungstheologen als
Sachwalterin der «restaurativen Linie»
entlarvt.

2.3 Von der Analyse zur Verhiltnis-
bestimmung von
Christentum und Marxismus

Die marxistische Analyse, wie sie von der
Theologie der Befreiung verwendet
wird, hat im Vorjahr die Kongregation
fiir die Glaubenslehre auf den Plan geru-
fen. In einer «Instruktion» vom 6. Au-
gust wird die Befreiungstheologie wegen

ihrer Anleihen beim Marxismus verur-
teilt. Die Begriindung lautet, dass die
marxistische Analyse von der atheisti-
schen Weltanschauung des Marxismus
nicht zu trennen sei und dariiber hinaus
einer «totalitaren Gesellschaft» den Weg
bereite. Wer von Klassenkampf spreche
statt, wie die Kongregation scheinheilig
empfiehlt, von «zugespitztem Sozialkon-
flikt», der sei schon das Opfer der marxi-
stischen Geschichtsauffassung, die im
Klassenkampf «das Grundgesetz der Ge-
schichte» sehe, was auf einen «politi-
schen Amoralismus» hinauslaufe und
letztlich eine «Perversion der christli-
chen Botschaft» beinhalte.?®

In dieser verzerrten Darstellung durch
die Glaubenskongregation konnen sich
weder Marxisten noch gar die Befrei-
ungstheologen wiedererkennen. Doch
das kiimmert das Lehramt mitnichten. Es
definiert nicht nur, was katholische Leh-
re ist, es definiert neuerdings auch, was
Marxismus ist und zu sein hat. Die Glau-
benskongregation sieht geflissentlich
dartiber hinweg, dass sich die Theologie
der Befreiung nicht auf diesen lehramt-
lich denunzierten Vulgarmarxismus,
sondern auf den alles andere als «totali-
taren» Marxismus Antonio Gramscis
oder auf den «entideologisierten» Mar-
xismus Louis Althussers und auf eine
Reihe ebenso undogmatischer Positio-
nen von lateinamerikanischen Neomar-
xisten beruft.?? Es ist nicht meine Aufga-
be, diese Marxismen im einzelnen auf ih-
re Vereinbarkeit mit der biblischen Bot-
schaft zu untersuchen. Ich mochte viel-
mehr zeigen, welch zukunftstrachtigen
und fir die Befreiungstheologie wegwei-
senden Beitrag wiederum Konrad Farner
zur Verhéltnisbestimmung von Christen-
tum und Marxismus geleistet hat.

Konrad Farner halt das gemeinsame
Ziel von Christen und Marxisten, den
Kommunismus, fiir wichtiger als die, al-
lerdings «zentrale Differenz» in der Got-
tesfrage. Daruber hinaus zogert er nicht,
eine ganze Reihe von ubereinstimmen-
den Erkenntnissen des Christentums und

159



des Marxismus in Erinnerung zu rufen,
wie zum Beispiel dass

— Geschichte einen Sinn hat, also nicht
zyklisch verlauft, und dass der Mensch
aktiv in den Geschichtsprozess eingrei-
fen soll

— der Sinn der Geschichte sich in einem
Friedensreich erfullt

— alle Rassen und Volker gleichwertig
sind

— das
kommt
— die Arbeit einen personlichen und ei-
nen gemeinschaftlichen Wert hat, der
dem Kapital vorgeht (vgl. S. 111).

Beide kommen weder in einem
«christlichen Humanismus» noch in ei-
nem «marxistischen Humanismus» tiber-
ein, sondern in einem « Humanismus oh-
ne jegliche Abgrenzung» (S. 120). Beide
finden sich im Protest gegen Verdingli-
chung und Entfremdung, gegen Indivi-
dualismus, Nihilismus und Pragmatismus
(vgl.S. 111). «Hatte der heilige Paulus so
viele Anknupfungspunkte im Gedan-
kengut des damaligen Heidentums ge-
funden, dann hatte er nicht gezogert, sie
fir die christliche Botschaft auszunut-
zen», zitiert Farner (S. 111) eine Fest-
stellung von Klemens Brockmoller. Und
— flige ich hinzu — die «paulinische Linie»
ware anders verlaufen.

Gewiss sieht Konrad Farner in der
Gottesfrage die «zentrale Differenz» (S.
111) zwischen Christen und Marxisten.
Insofern kann der Christ nicht Marxist
und der Marxist nicht Christ sein (vgl. S.
222). Und insofern kann es zwar eine
«Theologie des Kommunismus», nicht
aber auch eine «Theologie des Marxis-
mus» geben.*” Konrad Farner ist jedoch
der einzige marxistische Theoretiker von
Rang, der aus seinem Atheismus keine
schlechterdings unaufgebbare «letzte
Wabhrheit» macht, wie er denn iiberhaupt
anerkennt, dass es «sogenannt letzte
Fragen‘» gibt, «die der Marxist nicht be-
friedigend, mindestens fiir den heutigen
Menschen nicht befrledlgend zu beant-
worten vermag»®'. Sein Marxismus ist

Dienen vor dem Verdienen

160

«a-religios» im Sinne der modernen Wis-
senschaft, nicht aber «anti-religios»*? im
Sinne dessen, was er das «sogenannte
,Freidenkertum‘» (S. 226) nennt. Die
«Differenz» in der Gottesfrage ist fiir ihn
wohl «zentral», aber sie ist nicht endgiil-
tig. Christ wie Marxist konnen sich irren.
«Wer Theologie treibt, muss mindestens
mit der Moglichkeit rechnen, dass der
Glaube ein Irrtum ist» (S. 157). Farner
zitiert nicht nur beiféllig diesen Satz Do-
rothee Solles, er wendet ithn mit umge-
kehrten Vorzeichen auch auf sich selber
an.

Farner ist zwar ein uberzeugter An-
hanger der Marxschen Religionskritik;
aber er vertritt diese nicht nur dort, wo
sie im Christentum den «Ausdruck des
wirklichen Elends» erkennt, sondern
auch dort, wo sie darin zugleich «die Pro-
testation gegen das wirkliche Elend» (S.
183) sieht. Diese andere Seite hat die
marxistische Religionskritik zu wenig be-
achtet und daher am Christentum zu we-
nig zwischen Opium und Salz, zwischen
burgerlicher Jenseitsreligion und welt-
orientierter Botschaft vom Reich Gottes
unterschieden (vgl. S. 140, 183). Die
herkdmmliche Religionskritik beriihrt
das Christentum eigentlich nur in seiner
«konstantinischen» Version, die aller-
dings die geschichtsmachtige Version ge-
blieben ist: vom Heiligen Romischen
Reich bis zu den «christlichen Parteien»
der Gegenwart und bis zur unheiligen
Allianz zwischen dem Vatikan und der
Reagan-Administration.

Weil Konrad Farner aus dem Atheis-
mus kein Dogma macht, kann er die Ant-
wort auf die Gottesfrage in aller Gelas-
senheit der Zukunft anheimstellen. «Ich
personlich vermeine», schreibt er, «dass
eine Antwort heute noch gar nicht mog-
lich ist, sondern erst in der klassenlosen
kommunistischen Gesellschaft» (S. 117).
Ja, die Gottesfrage konnte dann «sogar
zum erregendsten und notwendigsten
Grundthema werden einer von materiel-
ler Not weitgehend befreiten Gesell-
schaft» (S. 225). «So haben also beide,



Christ wie Marxist, daran zu arbeiten,
dass diese Gesellschaft, eben die kom-
munistische Gesellschaft, errichtet wird,
um ihre Rechtfertigung so oder so zu er-
fahren.»** Die kommunistische Gesell-
schaft als Gottesbeweis? Welch grossar-
tige Parteinahme fiir die «jakobinische
Linie», welch tiefsitzende Provokation
an die Adresse des «restaurativen» Chri-
stentums!

Farner gesteht den Christen sogar
schon den «Vorbeweis» fiir die «Hoff-
nung des Himmels» zu, sofern sie, «<um
Teilhards Wort zu gebrauchen», die
«Hoffnung der Erde» (S. 220) verwirkli-
chen. Das marxistische Interesse an Reli-
gionskritik ist das Interesse an revolutio-
narer Veranderung. Steht Religion die-
ser Veranderung nicht mehr im Wege,
schliesst Religion gar zur Avantgarde der
Veranderung auf, dann entfallt zwar
nicht das Interesse an Religion, wohl
aber das Interesse an Religionskritik.
«Wenn Christen sogar zur Avantgarde
des Kommunismus gezdhlt werden kon-
nen, wie steht es dann mit der marxisti-
schen Religionskritik?» fragt Farner®.

Wenn Marxismus und wenn Theologie
der Befreiung wirklich vom Primat der
Praxis ausgehen, dann sollten sie sich
beide durch Farners Frage nach dem
«Vorbeweis» fiir oder gegen die christli-
che Hoffnung herausfordern lassen.
Wichtiger als der «Dialog» sind, sagt
Gutiérrez, «solide Erfahrungen im Be-
reich der sozialen Praxis». Und in diesem
Sinn sei Lateinamerika heute «ein wah-
res Labor».*

3. Vom Dialog zum Biindnis und weiter —
die Sandinistische Revolution
in Nicaragua als Beispiel

In praktischer Absicht fuhrte auch Kon-
rad Farner den Dialog mit den Christen.
Der Dialog war fiir ihn alles andere als
Selbstzweck. Bereits Ende der 60er Jah-
re wurden sie ihm langsam peinlich, diese
«schonen Gesprache an schonen Orten»
(S. 227) und diese «etwas modisch» ge-
wordene Art, «sich gegenseitig Kompli-

mente zu machen», verlange doch «die
geschichtliche Situation heute dringen-
der denn je», anstelle solchen « Wohlwol-
lens das reale Werk zu setzen» (S. 93).

Das «reale Werk» wird heute in La-
teinamerika und ganz besonders in Nica-
ragua gesetzt. In Theorie und Praxis der
Sandinistischen Befreiungsfront wiirde
Farner Geist von seinem eigenen Geist
wiedererkennen. Hier wird ein Marxis-
mus vertreten, der an der weltanschauli-
chen Neutralitdt von Staat und Partei
festhilt und sich kein Urteil iiber die
«letzten Wahrheiten» anmasst, sondern
diese der Obhut der Toleranz anheim-
stellt.*® Die Religionsfreiheit findet aber
dort ihre Grenzen, wo sie dazu miss-
braucht wird, das «goldene Kalb»*’, die-
ses Symbol fiir den «Revisionismus der
Christen» (8. 236), anzubeten.

Die Sandinisten anerkennen auch den
christlichen « Vorbeweis», der im Dienst
der Revolution erbracht wird. Sie ver-
schliessen ihre Augen nicht vor der «re-
staurativen Linie» des Christentums.
«Dennoch stellen wir Sandinisten fest»,
heisst es im Kommuniqué der FSLN uber
die Religionsfreiheit vom 7. Oktober
1980, «dass nach unserer Erfahrung die
Christen, wenn sie — gestiitzt auf ihren
Glauben —in der Lage sind, sich den An-
forderungen des Volkes und der Ge-
schichte zu stellen, von ihrem eigenen
Glauben zum revolutiondaren Engage-
ment gedrangt werden. Unsere Erfah-
rung zeigt uns, dass man gleichzeitig
Glaubender und konsequenter Revolu-
tionar sein kann und dass es keinen un-
tiberbriickbaren Widerspruch zwischen
diesen beiden Dingen gibt. . . Logischer-
weise sind wir Sandinisten Freunde der
revolutiondren Christen, nicht aber der
konterrevolutioniaren, obwohl auch die-
se sich als Christen bezeichnen.»*® Die
sandinistischen Marxisten haben die «ja-
kobinische Linie» des Christentums ent-
deckt und sich mit ihr verbiindet.

Dieses Biindnis kam nicht nur deshalb
zustande, weil «die Aufgabe der Sandini-
sten», wie Borge sagt, «ohne die Beteili-

161



gung der Christen nicht erfiillt werden»
konnte, sondern weil sich die Sandinisten
von dieser Zusammenarbeit «eine echte
gegenseitige Durchdringung»*® verspre-
chen. Das ist weit mehr als ein Bilindnis,
das ist nach Borge schon «eine Integra-
tion zwischen Christentum und Revolu-
tion, zwischen christlichen und nicht-
christlichen Revolutiondren. Dies
ubertrifft bei weitem die Erwartungen,
die wir urspriinglich hatten, und es ist
wahrscheinlich und sicher, dass dies auch
andere revolutionare Prozesse, die in La-
teinamerika im Gang sind, entscheidend
mit beeinflussen wird.»*

Auch Konrad Farner weiss, «dass esin
bisher christlichen Landen nicht ohne
den Christen geht» (S. 222). Doch bei
ihm steht das strategische Interesse
ebensowenig im Vordergrund; er glaubt
in erster Linie an die gegenseitige Be-
reicherung von Christ und Marxist. Seine
Hoffnung gilt einer neuen dialektischen
Identitat von Christentum und Marxis-
mus, dass sie «konkret zur Synthese wer-
den konnen als weltweite, geschichtsnot-
wendige Praxis»*!. Das wire dann die
«Revision des Revisionismus» (S. 238)
auf beiden Seiten.

Wenn in der Theologie der Befreiung
und im Sandinismus Geist vom Geiste
Konrad Farners lebendig ist, ohne dass
Farners Namen in Lateinamerika be-
kannt ware, dann muss uns das nicht wei-
ter verwundern. Denn es gibt sie welt-
weit: die unsichtbare Gemeinde des «ja-
kobinischen» Christentums. Sie liest die
Bibel aus der Sicht der Erniedrigten und
Beleidigten, denen das Reich Gottes ver-
heissen ist. Durch diese Botschaft ermu-
tigt, nimmt sie teil an den Befreiungs-
kampfen der Menschen, Klassen und
Volker. In Geschichte und Gegenwart
protestiert sie dagegen, dass Gottes
Reich Gewalt leidet, und macht sich auf
den Weg, seine Verheissungen zu erfil-
len. Der Geist der «jakobinischen» Ge-
meinde ist daher nicht das Werk eines
einzelnen, er ist vielmehr Geist vom wer-
denden Reich Gottes uberall in der Welt.

162

Konrad Farner hat die revolutionare Spi-
ritualitat dieser Gemeinde erkannt und
ihre systemsprengende Kraft im heutigen
Lateinamerika vorausgesehen. Er ist da-
mit dem biblischen Anspruch an den
Propheten gerecht geworden und hat es
verstanden, die «Zeichen der Zeit» zu
deuten.

Wiirde Farner noch leben, so wiirde
seine «Grosse Hoffnung» (S. 249ff.) um
ein Kapitel reicher, das den Kampf der
«revolutionaren» und der «restaurativen
Linie» in Zentralamerika enthielte. Bis-
lang hat noch stets die restaurative Linie
gesiegt, ist die «Grosse Hoffnung» noch
stets «zuschanden geworden». Noch
kurz vor Farners Tod auch in Chile. Dass
dem nicht ldnger so sei, ist unser aller
Ziel und sollte unser aller Praxis werden.
Konrad Farner wiirde uns in diesem neu-
en Schlusskapitel seiner «Theologie des
Kommunismus?» sagen, warum wir trotz
allem hoffen diirfen.

1 Walter Ludin, « Aussenseiter», die auf das Zen-
trum verweisen, in: NW 1982, S. 324.

2 Zit. nach Arnold Pfeiffer (Hg.), Religiose So-
zialisten, Olten/Freiburg im Breisgau 1976,
S. 33. Zu den christlich-kommunistischen Ge-
meinschaftssiedlungen in den USA vgl. a.a.O.,
S. 40ff.

3 Marx/Engels, Werke 4, S. 482.

4 Vgl. Marxistisches Salz fiir christliche Erde —
Christliches Salz fiir marxistische Erde, Ziirich
1971, S. 12.

5 Aa.0.,:S8 81,

6 Gustavo Gutiérrez, Theologie der Befreiung,
Miinchen/Mainz 1973.

7 Jesus als Brandstifter — Christus als Brandlo-
scher, in: Fiir die Erde: geeint — Fiir den Him-
mel: entzweit, Ziirich 1973, S. 22.

8 In: Norbert Greinacher (Hg.), Konflikt um die
Theologie der Befreiung, Ziirich/Einsiedeln/
Koln 1985, S. 183.

9 Gutiérrez, a.a.0., S. 19,

10 Vgl. Greinacher, a.a.O., S. 23f.
11 Vgl. Gutiérrez, a.a.0O., S. 18f.
12 Vgl. Greinacher, a.a.O., S. 44f.
13 Gutiérrez, a.a.0., S. 15.

14 A.a.O,S.17.

15 Greinacher, a.a.0., S. 24.

16 Vgl. Greinacher, a.a.0., S. 19ff.
17 Gutiérrez, a.a.0., S. 29.

18 A.a.0., S. 83.

19 A.a.0.,S.29.



20 Die Evangelisierung Lateinamerikas in Gegen-
wart und Zukunft, Schlussdokument der III.
Vollversammlung des lateinamerikanischen
Episkopats in Puebla, 13. Februar 1979,
N 1258f.

21 Gutiérrez, a.a.Q., S. 169f.

22 A.a.0, 8. 260.

23 A.a.0O.S. 264.

24 So im Anschluss an Giulio Girardi, a.a.O.,
S. 263.

25 Tomas Borge Martinez, Die Revolution kampft
gegen die Theologie des Todes, Freiburg/Miin-
ster 1984, S. 39—41.

26 Greinacher, a.a.O., S. 13.

27 Wie Anm. 7.

28 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, In-
struktion uiber einige Aspekte der «Theologie
der Befreiung», in: Schweizerische Kirchenzei-
tung, Nr. 36/1984, Kap. VII-IX.

29 Vgl. José Ramos Regido, in: Greinacher,
a.a.0., S. 146.

30 Marxistisches Salz fiir christliche Erde — Christ-
liches Salz fiir marxistische Erde, S. 11.

31 A.a.O,S. 18.

32 A.a.0,S. 12,

33 A.a.0,,S.22.

34 A.a.O,S. 20.

35 Theologie der Befreiung, S. 14.

36 Vgl. Kommuniqué der Nationalen Leitung der
FSLN zur Religionsfreiheit vom 7. Okto-
ber 1980, Ziff. 9, in: Dorothee Solle/Horst
Goldstein: «Dank sei Gott und der Revolu-
tion», Hamburg 1984, S. 112.

37 Borge, Die Revolution kampft gegen die Theo-
logie des Todes, S. 98.

38 In: Solle/Goldstein, a.a.0., S. 109/111.

39 Borge, a.a.0., S. 63/64.

40 Interview mit Tomas Borge, in: Solle/Gold-
stein, S. 37.

41 Marxistisches Salz fiir christliche Erde — Christ-
liches Salz fiir marxistische Erde, S. 86.

Roman Koch

Zum 30. Todestag von Teilhard de Chardin

Am 10. April 1985 jahrte sich der To-
destag von Pierre Teilhard de Chardin
zum 30. Mal.

Der erst nach seinem Tod bekannt ge-
wordene Priester und naturwissenschaft-
liche Forscher war Zeit seines Lebens von
einer innigen Liebe zu Gott und zur Erde
beseelt. Er wusste in einer einzigartigen
Weise, das christliche Zeugnis und die
Evolutionslehre von Darwin miteinan-
der zu verbinden. Er versuchte, aus der
Erforschung der Erdgeschichte die zu-
kiinftige Entwicklungslinie der Erde und
der Menschheit herauszuschilen. In die-
sem Sinne befasste er sich auch mit aktu-
ellen Zeitfragen, unter anderem mit dem
Verhaltnis von Christentum und Marxis-
mus. Hierfiir stand er im Briefwechsel
mit Marxisten.

Doch wer war Teilhard de Chardin?

Aus seinem Leben

Im Stammsitz seiner adligen Familie,
dem Landschloss Sarcenat, wird Teilhard
am 1. Mai 1881 als viertes von elf Kin-
dern geboren.

Das Schloss Sarcenat und die gleichna-
mige Ortschaft liegen am Fusse des 1458
Meter hohen Puy-de-Dome, von dessen
Gipfel man das idyllische und typische
Panorama der Vulkanlandschaft der
franzosischen Auvergne uberblicken
kann. Teilhards tief religioser Vater ar-
beitet teilweise in der Stadtbibliothek der
nahen Universitatsstadt Clermont-Fer-
rand. Er lehrt auch den kleinen Pierre,
Religiositdt und Wissensdrang zu einem
Ganzen zu verbinden.

Bis zum elften Lebensjahr geniesst
Teilhard die Schulbildung von seiten sei-
ner Eltern und einer Privatlehrerin. Die

163



	Konrad Farner als Theologe der Befreiung : zur Neuauflage der "Theologie des Kommunismus?"

