
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 4-5

Artikel: Das Dokument : Fernando Cardenal an seine Freunde

Autor: Cardenal, Fernando

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Dokument

Fernando Cardenal an seine Freunde

In den letzten Jahren (1979-1984) und ganz besonders in den letzten Monaten haben mir viele
Freunde aus verschiedenen Ländern geschrieben. Christen oder Sympathisanten des

Christentums, Kardinäle, Bischöfe, Priester, Mitbrüder aus dem Jesuitenorden, Mönche, Nonnen
und Freunde aus dem weltlichen Stand haben mir ihre Anteilnahme gezeigt. In den letzten
Monaten habe ich ihre Briefe nicht mehr beantwortet. Ich wartete in dankbarem Schweigen auf
den Moment, in dem ich die ganze Wahrheit sagen könnte.

Der Augenblick zu sprechen ist nun gekommen. Ich möchte durch eine einfache und brüderliche

Antwort meine Sicht der vergangenen und der gegenwärtigen Ereignisse in Nicaragua
darlegen. Gewiss, es handelt sich nur um die Sicht einer einzelnen Person, aber es ist meine
Sicht, und ich möchte sie mit allen teilen, die mir nahestehen. Dieser Brief ist daher auch
Ausdruck der Dankbarkeit. Kein Name soll vergessen werden.

Auf die Gefahr hin, dass einige - nicht Sie, liebe Freunde — meine Aussagen manipulieren
und verdrehen werden, versuche ich trotzdem, über den Stand der Auseinandersetzung zu
orientieren (Abschnitte I—II) und den Weg zu umschreiben, auf den der Herr mich geführt hat
(Abschnitte III-IV).

I. Amtskirchliche Druckversuche gegen persönlichen Gewissensentscheid
Kurz nach dem Sieg der Sandinistischen Revolution versuchten die Bischöfe von Nicaragua uns
Priester, die wir auf der Seite der Revolution standen, von diesem Engagement abzubringen. In
der damaligen Regierung waren vier Priester vertreten: Pater Miguel d'Escoto als Aussenminister,

mein Bruder Ernesto Cardenal als Kulturminister, Pater Edgar Parrales als Minister für
Soziale Wohlfahrt und ich als Beauftragter für die Alphabetisierung. Im Juni 1981 schliesslich,
nach langen Monaten der Spannung, erteilte uns die Bischofskonferenz die Erlaubnis, unsere
Arbeit fortzusetzen, aber nur im Sinne einer Ausnahme angesichts der Notlage, in der sich unser

Land befand. Als Gegenleistung müssten wir «freiwillig» darauf verzichten, öffentlich oder
privat die Messe zu lesen oder die Sakramente zu spenden. Seither wurden wir von den Bischöfen

nie mehr zu einer Aussprache empfangen, obwohl wir wiederholt darum gebeten haben.

Ich bekenne vor Gott, dass ich eine schwere Sünde beginge, wenn ich meine priesterliche Option
für die Armen aufgeben würde.

Weniger als ein Jahr nach dieser Vereinbarung wiederholten die Bischöfe ihre Druckversuche,

um uns zum endgültigen Verzicht auf unsere revolutionäre Arbeit zu bewegen. Die
Bischöfe suchten dafür aber nicht etwa das persönliche Gespräch mit uns, wir müssten ihre
Forderungen vielmehr über die Massenmedien vernehmen. In den vergangenen zwei Jahren hat
sich auch der Vatikan an diesen Druckversuchen beteiligt und es ebenfalls nicht für nötig
befunden, mit uns den persönlichen Kontakt aufzunehmen. Seit meiner Ernennung zum
Erziehungsminister hat sich der Druck so sehr verschärft, dass ich mich in diesen letzten Wochen des
Jahres 1984 wohl werde entscheiden müssen, ob ich mein Engagement in der Revolution
aufgeben oder ob ich den Ausschluss aus dem Jesuitenorden und die Suspension von der
Ausübung des Priesteramtes auf mich nehmen soll.

Allerdings hoffte ich bis zuletzt, dass die Kirche in meiner Arbeit einen priesterlichen Dienst
sehen könnte: die Präsenz des Evangeliums innerhalb eines historischen Prozesses, der sich auf

138



neue Art den Armen verpflichtet weiss, daher auch kein fundamentaler Konflikt zwischen den
Weisungen der Kirche und meinem Gewissen eintreten würde.

Während dieser letzten Monate verwendete ich viel Zeit auf die Prüfung meines Gewissens
und meines spirituellen Weges, aber auch auf das intensive Gebet, um die richtige Entscheidung

zu treffen. Zugleich besprach ich meine Lage mit Männern, die von einer tiefen geistlichen

Erfahrung geprägt sind, die Kirche lieben und den Geist der Gesellschaft Jesu gut kennen.
Deshalb kann ich im vollen Bewusstsein meiner Verantwortung bekräftigen, dass mein

Gewissensentscheid ehrlich, objektiv und ernsthaft genug ist, um die Pressionen der kirchlichen
Autoritäten auf mich zu nehmen. Aufrichtig bekenne ich vor Gott, dass ich eine schwere Sünde
beginge, wenn ich meine priesterliche Option für die Armen, die in meiner Arbeit für die
Sandinistische Volksrevolution konkret Gestalt annimmt, aufgeben würde. Ganz intuitiv ist mir
bewusst, dass Gott selbst mir die Verpflichtung für die Sache der Armen in Nicaragua auferlegt
hat und dass von Gott selbst mein Verlangen kommt, diese meine Arbeit nicht zu verlassen.
Dem Evangelium treu bleiben und Gottes Plan für mein Leben folgen, heisst für mich heute,
meinen derzeitigen Auftrag erfüllen. Ich kann mir keinen Gott vorstellen, der von mir verlangen

würde, dass ich meine Verpflichtung gegenüber dem Volk aufgeben müsste.

Glaubt nicht den Lügen über Nicaragua!

Es gibt viele Gründe, die meinen Gewissensentscheid stützen. Einige von ihnen will ich kurz
ausführen:
a) Dieser revolutionäre Prozess in Nicaragua dient - trotz aller Fehler, die jedem menschlichen

Tun unterlaufen — in erster Linie den Interessen der Armen. Die Option der lateinamerikanischen

Kirche für die Armen erfährt hier ihre legitime Umsetzung ins Politische.
b) Dieser Prozess sucht -wiederum trotz aller Fehler- ein eigenständiges Modell der Revolution

zu schaffen, dessen besonderes Merkmal darin liegt, dass es die christliche Religion der
Mehrheit der Nicaraguaner respektiert und die aktive Teilnahme der religiösen Führer am
Aufbau der neuen Gesellschaft zulässt.
c) Ich erachte meine priesterliche, religiöse und christliche Präsenz unter den Revolutionären
als ein wichtiges Zeugnis für den Wert und die Aufgabe meines Glaubens. Diese Präsenz liegt
im Rahmen des IV. Dekrets der 32. Generalkongregation des Jesuitenordens und des besonderen

Auftrags gegenüber dem Atheismus, den Papst Paul VI. der Gesellschaft Jesu erteilt hat.
d) 1970, am Ende meines Terziats, habe ich versprochen, mein Priesteramt in den Dienst der
Armen zu stellen und mich in all meinen Handlungen vom Geist Gottes leiten zu lassen. Und
ich glaube auch, dass es mir dank der Gnade Gottes gelungen ist, dieses Versprechen einzuhalten,

immer auch nach Rücksprache mit meiner Ordensgemeinschaft und mit meinen Vorgesetzten

in der Gesellschaft Jesu. Ich erfülle es heute uneingeschränkt durch meine Arbeit
innerhalb der Revolution.
e) Seither habe ich zahllose Jugendliche und Erwachsene aus verschiedenen sozialen Klassen
ermutigt, sich aufgrund ihres Glaubens für die Sache der Armen einzusetzen, und zwar auf eine
möglichst wirksame Art und Weise, wie sie in Nicaragua durch die FSLN (Frente Sandinista de
Liberaciòn Nacional) praktiziert wurde. Nicht wenige folgten meinen Worten und wirkten als
Ferment unter der Masse und in unserer Geschichte. Tausende wurden ermordet, unter ihnen
auch mein Schwager und drei meiner Neffen. Das vergossene Blut bindet mich an diese Sache,
an dieses Volk.
f) Ich bin überzeugt, dass unsere Präsenz in der nicaraguanischen Revolution in der heutigen
Zeit von weitreichender Bedeutung ist, nicht nur für Nicaragua selbst, sondern auch für alle
andern gesellschaftsverändernden Prozesse in Lateinamerika. Auch wenn wir nicht an Modelle
glauben, die sich von einem Land auf das andere übertragen Hessen, so sind das dennoch
Erfahrungen, von denen eine leuchtende und vor allem inspirierende Kraft ausgeht.
g) Ich habe den Eindruck, dass unser revolutionärer Prozess so neuartig und eigenständig ist,
dass es schwerfällt, ihn von aussen her zu verstehen. Man begreift weder die Herausforderung,
die vor uns liegt, noch die Verantwortung, die auf unseren Schultern lastet, noch die Rückwirkungen,

die in diesem Augenblick jede unserer Entscheidungen hat.

139



h) Unser kleines Nicaragua ist beinahe völlig wehrlos gegenüber den Verleumdungen und
Manipulationen, die es destabilisieren und anschwärzen sollen, um auf diese Weise eine militärische

Aggression gegen das Land um so leichter zu rechtfertigen. Im Interesse des Volkes und
der Wahrheit seiner gerechten Sache müssen wir so viel Schmutz und Schmähung entgegenwirken.

Wir können etwas dagegen tun, indem wir die Revolution zusammen mit unserem Volk
weiterführen und allen, die es hören wollen, mit der ganzen Kraft unserer priesterlichen
Glaubwürdigkeit und unserer moralischen Autorität zurufen: «Glaubt nicht den Lügen über Nicaragua!

Wir machen zwar Fehler wie alle Menschen, aber nicht die Fehler, derer wir von unseren
Angreifern bezichtigt werden. Unsere Ziele sind gerecht, edel, schön und heilig.» Nicaragua
braucht heute mehr denn je qualifizierte Zeugen für die Wahrheit und die Gerechtigkeit seiner
Sache. Darum müssen wir auf unserem Posten bleiben.

Ausgerechnet jetzt, wo das ganze Land in Alarmbereitschaft steht, befiehlt man mir, die Revolu-
tion im Stich zu lassen.

i) Die Revolution genau in diesem Moment zu verlassen, käme einem Verrat an den Armen, ja
auch einem Verrat am Vaterland gleich. Die Analyse der internationalen Lage zeigt, dass uns
nicht nur Konterrevolutionäre angreifen, die von der nordamerikanischen Regierung offiziell
und öffentlich unterstützt werden, sondern dass uns jeden Augenblick auch die militärische
Intervention von seiten der Regierung der Vereinigten Staaten droht, eben weil diese die
Sandinistische Revolution nicht akzeptieren will.
j) Und ausgerechnet jetzt, wo das ganze Land unter Alarmbereitschaft steht und die Sandinistische

Armee einen militärischen Angriff erwartet, befiehlt man mir, die Revolution im Stich
zu lassen. Gewiss, die Aufgabe, mit der ich für den Fall einer Intervention betraut wurde, ist
gefährlich. Ich weiss genau, dass mein Leben dann in grösserer Gefahr wäre als jemals während
der Zeit des Kampfes gegen die Diktatur Somozas. Aber ich kann mein Volk nicht verlassen.
Niemals. Ich liebe diese Aufgabe mehr als mein Leben. Dennoch erwartet man von mir, dass

ich genau dann aufgebe, wenn das Volk in grösster Gefahr ist, verleumdet und bedroht durch
das mächtigste Land der Erde.
k) Der Befehl, den man mir gibt, zwingt mich zu einer Gewissensentscheidung. Ich vermute
freilich, dass der Druck, der diesen Befehl ausgelöst hat, weder von theologischen Überlegungen,

noch vom Glauben, noch von einer pastoralen Notwendigkeit gestützt wird. Und ohne die
Einheit mit der Kirche in Frage zu stellen, darf ich sagen, dass einige Bischöfe von Nicaragua
eine politische Absicht verfolgen, die gestern wie heute in offenem Widerspruch zu den Interessen

der Armen in Nicaragua steht.

Der Heilige Stuhl und die Bischöfe erleichtern die Arbeit Goliaths gegen David.

Auch der Heilige Stuhl ist Nicaragua gegenüber befangen durch politische Vorstellungen, die
unter dem Trauma von Konflikten in Osteuropa entstanden sind, die aber nichts zu tun haben
mit der Geschichte des Volkes Gottes in unseren lateinamerikanischen Ländern und noch viel
weniger mit dem revolutionären Prozess in Nicaragua. Daher stimmt die vatikanische Politik
gegenüber Nicaragua mit derjenigen von Präsident Reagan überein. Unser Rückzug aus der
Politik soll den revolutionären Prozess zersetzen. Doch es gibt in Nicaragua kein fundamentales

Religionsproblem, das Kirche und Revolution trennen würde. Hier steht kein Dogma des

Glaubens zur Diskussion, keine katholische Lehre und keine Forderung der christlichen Moral.

Was vorliegt, ist nichts anderes als eine politische Konfrontation. Die Bischöfe stehen
öffentlich auf der Seite jener, die gegen die Revolution vorgehen und diese Regierung zu Fall
bringen wollen, um zum vergangenen Regime zurückzukehren. Die strenge Anwendung von
Canon 285 §3 (des neuen kirchlichen Gesetzbuches, der besagt, dass Priester keine politischen
Ämter ausüben dürfen - Red.) muss in Nicaragua wie ein Vorwand erscheinen, unter dem die
Revolution geschwächt werden soll. Und diese Aktion schliesst sich an die Reihe von Angriffen
an, welche die US-Regierung und ihre Verbündeten gegen unser kleines Land richten. Sie
erleichtert die Arbeit Goliaths gegen David.

140



Ausserdem wurde unsere Angelegenheit durch die Bischöfe auf eine wenig pastorale Art
behandelt. Sechsmal habe ich die Bischofskonferenz von Nicaragua gebeten, mich zu einem
Gespräch zu empfangen. Doch meine Briefe wurden nicht einmal beantwortet. Es ist schmerzlich
zu spüren, wie man dauernd von seinen Hirten abgewiesen wird.

Am 8. Juli 1984, noch bevor meine Ernennung zum Erziehungsminister bekanntgegeben
wurde, schrieb ich dem Präsidenten der Bischofskonferenz (mit Kopie an alle Bischöfe) und
bat um ein Gespräch. Mein Brief schloss mit folgenden Worten: «Ich erkläre mich von jetzt an
bereit, mit Ihnen oder der Bischofskonferenz alle Fragen aus dem Bereich des Erziehungswesens

zu behandeln, die Sie beunruhigen könnten.» Dieser Brief erlitt dasselbe Schicksal wie die
vorangegangenen: Er wurde nicht beantwortet.

Alle diese Gründe bilden einige der Elemente, derentwegen ich - zum ersten Mal in den 32
Jahren meines Ordenslebens als Jesuit — Probleme mit dem Gehorsam bekommen habe. Im
vorliegenden Fall verbietet mir das Gewissen den Gehorsam. Das ist kein vorübergehendes
Gefühl. Schon vor zwei Jahren sagte ich zu Pater Teöfilo Cabestrero in einem Interview, das

später in meinem Buch «Diener Gottes, Diener des Volkes» (Ministros de Dio, Ministros del
Pueblo) erschienen ist:

«Ich fühle zutiefst die religiöse Berufung zum Gehorsam gegenüber Gott. Niemals in meinem

Leben habe ich grössere Opfer für diesen Gehorsam gebracht als während der Revolution.
Und nie während der 30 Jahre meines Ordenslebens habe ich die Bedeutung des Gehorsams im
Glauben, der Gehorsam gegenüber dem Willen Gottes ist, besser verstanden. Aber dieser
Gehorsam hört das Rufen und Wehklagen unseres armen und leidenden Volkes. Ich versuche,
Gott vor allem andern gehorsam zu sein, und spüre, dass nichts und niemand mich ablenken
kann vom Weg des Gehorsams. Ich kann ohne Eitelkeit und Übertreibung sagen (denn wir sind
es gewohnt, unser Leben aufs Spiel zu setzen), dass ich den Tod nicht fürchte und zu allem
bereit bin, was der Gehorsam gegenüber Gott und dem Gewissen von mir verlangt. Dazu gehört
die bedingungslose und immerwährende Treue zu meinem Volk, das in nur drei Jahren nicht
das Wunder vollbringen kann, all das Elend der Vergangenheit zu überwinden, zumal es daran
durch die gegenwärtige Blockade und die Aggressionen gehindert wird. Ich möchte keinen
Zweifel daran lassen, dass ich, gehorsam im Glauben und geleitet von meinem Gewissen, auch
nach reiflichem Nachdenken meiner Verpflichtung gegenüber dem Volk unwiderruflich treu
bleibe. Das ist es, was Gott von mir verlangt. Dafür bin ich bereit, in den Tod zu gehen. Nichts
und niemand kann mich von hier wegbringen. Was gegen diese Verpflichtung steht,
widerspricht für mich dem Willen Gottes und wäre daher Sünde. Ich müsste Gott verraten, wenn ich
im Namen irgendeines Gesetzes mein Volk und die Armen verlassen würde oder die Studenten,

die für ihre Kameraden in den Hungerstreik traten und unter den Verfolgungen der Polizei
litten. Das spüre ich heute mehr und tiefer als je zuvor.»

Heute, zwei Jahre später, kann ich das damals Gesagte mit noch grösserer Überzeugung
bekräftigen.

II. Angesichts des Ultimatums und der kirchlichen Sanktionen
a) Ich habe nichts gegen den Canon 285 einzuwenden. Aber ich bin der Meinung, dass heute
mehr denn je die Ausnahmebewilligung für die Priester in Nicaragua erneuert werden sollte,
denn heute müsste die Kirche mehr denn je bezeugen, dass sie auf der Seite der Armen steht,
deren Hoffnung man zerstören will.

Ich werde nichtfür meine Sünden bestraft, sondern für das, was ich für meine Berufung vor Gott
halte.

b) Ich halte meinen Gewissensentscheid aufrecht. Die religiöse Gemeinschaft, in der ich lebe,
bezeugt, dass meine Überzeugung aufrichtig ist und dem Evangelium entspricht. Ich glaube,
dass es eine Sünde wäre, das Volk im Stich zu lassen, erst recht, seit es militärisch, ökonomisch
und politisch angegriffen wird. Gott kann nicht von mir verlangen, dass ich mich auf die Seite
derer stelle, die das Volk verschlingen möchten wie ein Stück Brot.

141



c) Ich werde niemals darum bitten, aus dem Jesuitenorden austreten zu dürfen. Einen (ohnehin

von oben erzwungenen) Ausschluss oder Sanktionen, wie sie die Bischöfe mir auferlegen
wollen, halte ich für ungerecht. Ich anerkenne die Autorität in der Kirche, weiss aber auch, dass
sie weder willkürlich noch unbegrenzt sein kann. Aus diesem Grund protestiere ich gegen das,
was mir als ein Missbrauch der Autorität erscheint.
d) Ich werde weiterhin als Priester leben und mit Gottes Hilfe versuchen, den Zölibat
einzuhalten. Mein Priesteramt kann mir niemand nehmen. Mit Gottes Hilfe und in Gemeinschaft
mit der Kirche hoffe ich, weiterhin ein geistlicher Führer meines Volkes zu sein, und das heisst:
sein Diener bis zur Hingabe des Lebens für seine ganzheitliche Befreiung.
e) Ich halte mich für einen Sünder. Wer mich idealisieren wollte, erläge einem grossen Irrtum.
Aber das Interessante an meinem Fall ist, dass ich nicht für meine Sünden bestraft werde,
sondern für das, was ich für meine Berufung vor Gott halte.
f) Für Unterstützung, Rat und Freundschaft danke ich meiner Ordensgemeinschaft in Bos-
ques de Altamira, besonders ihrem Superior, Pater Peter Marchetti. Während all dieser Jahre
waren sie meine besten Freunde und Brüder. Ich danke dem Delegierten des Provinzials für
Nicaragua, Pater Inaki Zubizarreta, der immer Anteil genommen hat an meinem Fall — ein
grosser Freund und ein Mensch nach dem Herzen Gottes. Der Provinzial für Zentralamerika,
Pater Valentin Menéndes, hat mich mit aufrichtiger Sympathie begleitet, mit Verständnis und
Beistand. Ich möchte auch Pater Peter-Hans Kolvenbach, Generaloberer der Gesellschaft Jesu,

danken für den Respekt, den er meinem Gewissensentscheid entgegengebracht hat, für seine

persönliche Wertschätzung und für sein Interesse an einer befriedigenden Lösung meines
Falles.
g) Wer es rundweg abgelehnt hat, den nicaraguanischen Priestern die Fortsetzung ihrer Arbeit
in der Revolutionsregierung zu erlauben, war Papst Johannes Paul II. Diese Tatsache schmerzt
mich tief, aber ich kann sie nicht verschweigen.

«Es gibt keine Gründe, es ist ein Befehl des Papstes.»

Als er mir im Jahr 1982 den damaligen päpstlichen Delegierten der Gesellschaft Jesu, Paolo
Dezza, schickte, um mir sagen zu lassen, dass ich meine Arbeit mit der Sandinistischen Jugend
aufzugeben hätte, schrieb ich ihm, er möge mir schriftlich darlegen, weshalb ich diese Tätigkeit
mit den jungen Revolutionären einstellen sollte, damit ich über die Gründe nachdenken könnte.

Pater Dezza antwortete mir am 12. Januar 1983, es gebe keine Gründe. Es sei ein Befehl
des Papstes. Ich zitiere wörtlich die wichtigsten Abschnitte dieses Briefes:

«Ich schätze sehr, was Sie für Ihre nicaraguanischen Brüder tun konnten, vor allem während
der Alphabetisierungskampagne. Ich schätze auch Ihren Versuch, ein aufrechter Zeuge Ihrer
priesterlichen und jesuitischen Identität zu sein. Sie haben darum die Übernahme von Aufgaben

abgelehnt, die Ihrer religiösen Berufung nicht zu entsprechen schienen, auch wenn Sie
damit Ihrem Land einen Dienst erwiesen hätten. Im Namen der Gesellschaft Jesu möchte ich
Ihnen Dank und Anerkennung aussprechen, gleichzeitig aber auch die gegenwärtige Situation
mit der nötigen Klarheit darlegen. Wie Sie wissen, habe ich dem Pater Provinzial den vom
Heiligen Vater geäusserten Wunsch mitgeteilt, dass sich alle Priester, nicht nur die Jesuiten, aus
dieser Art der Zusammenarbeit mit der Regierung zurückziehen, da sie dadurch die Funktion
von Staatsorganen ausüben. Das Amt, das Sie bekleiden, ist zwar noch keine Regierungstätigkeit,

aber es ist äusserst eng an die Regierung gebunden, handelt es sich doch um eine politische
Organisation der Frente Sandinista. Und obwohl man auch in einem Amt wie dem, das Sie
innehaben, ein echtes Apostolat ausüben kann, hat der Heilige Vater wiederholt seinen Willen
geäussert, dass derartige Aufgaben nicht von Priestern übernommen werden sollten, und er
hofft, wir Jesuiten würden dabei mit dem guten Beispiel des Gehorsams vorangehen. Es ist
daher unerlässlich, dass wir den Willen des Heiligen Vaters sofort und im Geist der Treue erfüllen.

Wie Sie sehen, lieber Pater Cardenal, handelt es sich um eine heikle und schwierige Situation.

Aber ich glaube, dass uns Gott seine Erleuchtung und Gnade geben wird, damit wir dem

142



Herrn vertrauen und seinem Beispiel des Gehorsams folgen können. Auch sein Gehorsam
erschien ja den Menschen als Torheit, derweil er aus der Liebe erfolgte, die den Menschen aller
Zeiten die Erlösung brachte. Ich verstehe, dass ich von Ihnen einen schwer zu erbringenden
Gehorsam fordere, für den die menschlichen Überlegungen unzureichend erscheinen mögen.
Aber ich bin sicher, dass Gott Ihre Treue belohnen und fruchtbar machen wird. Zählen Sie dafür

auf mein Gebet, meine Wertschätzung und meine Hilfe, soweit es in meiner Hand liegt.»
Nun ist es aber gerade «die Liebe, die Erlösung bringt», die mich leitet, meinem Gewissen zu

folgen und auch weiterhin dieser verleumdeten und bekämpften Revolution zu dienen, die sich
in Nicaragua der Sache der Armen annimmt. Obwohl es eine Gewissensentscheidung ist, will
ich sie aber nicht als Beispiel oder gar als Norm hinstellen. Andere mögen auf andere Weise
ihrem Gewissen folgen. Für mich freilich wäre es eine Sünde vor Gott, diesen harten und
schmerzvollen Weg nicht weiterzugehen. Was mir diesen Weg erleichtert, ist die Hoffnung,
dass mein Gehorsam gegenüber Gott eines Tages vom Herrn der Geschichte und selbst von der
Kirche gegenüber dem Volk gerechtfertigt werde.

Es scheint mir angebracht, dieses Zeugnis durch einen geschichtlichen Rückblick zu ergänzen,

der zeigt, wie ich dazu kam, mich dem Kampf der Sandinistischen Befreiungsfront anzu-
schliessen.

in. Ausgangspunkte
Es wurde schon viel über die politische Betätigung der Priester geschrieben. Ich glaube, der beste

Beitrag, den ich dazu leisten kann, ist die Darstellung meiner eigenen Erfahrung. Unsere
Option wurde durch die konkrete Geschichte unserer Länder herausgefordert, und diese
Geschichte muss kennen, wer unsere Haltung verstehen will.

Unser Volk hat sich daran gewöhnt, mitansehen zu müssen, wie das Kreuz das unterdrückende
Schwert segnet.

Unser Engagement hat verschiedene Ausgangspunkte:
1. In Lateinamerika machte das Volk Gottes und machten die Massen der Armen die Erfahrung,

dass die Kirchenführer die Mächte der Unterdrückung unterstützten oder sich mit diesen
Mächten gar verbündeten. Unser einfaches Volk hat sich daran gewöhnt, mitansehen zu müssen,

wie das Kreuz das unterdrückende Schwert segnet.
2. In unseren Ländern verfügten die Armen über keine realen Möglichkeiten, um authentisch

und mit demokratischen Mitteln an der Macht teilzuhaben. In meinem Land existierten
auch keine wirklich demokratischen Institutionen. Um dies zu belegen, genügt es, zwei Tatsachen

in Erinnerung zu rufen:
a) In Nicaragua gab es mehr als 51 Prozent Analphabeten und einen hohen Prozentsatz von
Leuten, die zwar etwas lesen gelernt hatten, davon aber keinen Gebrauch machen konnten.
b) Während beinahe 50 Jahren hielten sich drei Mitglieder der Familie Somoza an der Macht.
Wegen der Verarmung und Unterdrückung, denen die Mehrheit damals ausgeliefert war, hatten

wir nach der Revolution nicht genügend qualifizierte Kandidaten für die Ämter des öffentlichen

Dienstes.
3. Es gelingt der Propaganda der mächtigsten Länder der Gegenwart immer wieder, die

revolutionären Bewegungen, noch während ihr Kampf andauert, als «Terroristen» und «Subversive»

zu verunglimpfen und sie nach ihrem Sieg so hinzustellen, als hätten sie sich dem Totalitarismus

und dem militanten Atheismus verschrieben.
Aus all diesen Gründen appelliere ich an die Weltkirche, das politische Engagement von

Priestern in der Dritten Welt, insbesondere in Ländern mit einer katholischen Mehrheit, als
Ausdruck eines missionarischen Auftrags zur Inkulturation des Glaubens zu respektieren. Die
Kirche sollte dieses Engagement nicht über denselben Leist schlagen wie die Situation in den
entwickelten Ländern, sie sollte vielmehr die Erprobung neuer Formen einer authentischen
Entscheidung für das Wohl der Armen zulassen.

143



IV. Die Rolle der katholischen Priester im Kampf für den Sturz der Diktatur
Unser Volk lebte seit vier Jahrhunderten inmitten von Armut, Unterernährung, Analphabetismus

und Verwahrlosung. Es arbeitete unter ungerechten und unmenschlichen Bedingungen,
ohne Kommunikationsmittel, ohne Gesundheitszentren, ohne Schulen, ohne Kultur, ohne jede

Teilhabe am politischen Schicksal seines Landes und ohne die geringste Möglichkeit, seine
eigene Geschichte mitzubestimmen. Zu diesen Leiden kam noch die somozistische Diktatur
hinzu, die ein halbes Jahrhundert dauerte und unser Land mit den grössten Ungerechtigkeiten,
dem Fehlen jeder Freiheit und einer andauernden grausamen Unterdrückung heimsuchte.

Unser Volk hat immer gekämpft, vor allem seit der Gründung der FSLN von 1961 auch in
organisierter und wirksamer Form. Tausende von Nicaraguanern wurden im Lauf dieser Jahre
ermordet. Aber es erhoben sich immer neue Helden, die bis zum letzten Blutstropfen kämpften,

um das Volk aus der Sklaverei zu befreien, und ohne sich vor dem Pharao zu fürchten.

In Nicaragua vergisst man nicht, dass der Erzbischofdem Diktator den Titel «Fürst der Kirche»
verlieh.

Unsere Kirche aber lebte mit den Unterdrückern in Frieden. Dafür sind einige Tatsachen
bezeichnend. In Nicaragua vergisst man nicht, dass der Erzbischof von Managua während der
Beerdigung General Somoza Gardas, des Gründers der Dynastie, dem Diktator den Titel «Fürst
der Kirche» verlieh.

1967 wurden verschiedene Verantwortliche der FSLN gefangengenommen und anschliessend

umgebracht. Damals schrieb der Hilfsbischof von Managua einen Artikel in der
Regierungszeitung, worin er die Verfolgung der jungen Sandinisten praktisch damit rechtfertigte,
dass er sagte, sie seien seiner Meinung nach Kommunisten.

Ich werde auch jenen Hirtenbrief nicht vergessen, den ich 1968 bei meiner Rückkehr nach
Nicaragua zu lesen bekam, als die Repression und der Kampf des Volkes täglich heftiger wurden.

Der Brief enthielt keine einzige theologische Überlegung, die es uns ermöglicht hätte,
Gottes Willen in jenen schwierigen Zeiten besser zu erkennen. Er verlangte lediglich von uns
Priestern, dass wir die schwarze Soutane tragen sollten.

1969 verliess ich das Land für neun Monate, um meine religiöse Bildung mit dem letzten
Kurs, den die Jesuiten besuchen müssen, zu vervollständigen. Ich bat darum, dieses sog. Terziat
in Medellin (Kolumbien) absolvieren zu dürfen. Ein Jahr zuvor hatte dort die Zweite
Lateinamerikanische Bischofskonferenz stattgefunden. Der Kurs wurde nicht mehr wie früher in dem
hübschen vierstöckigen Gebäude, umgeben von Gärten und Sportanlagen, durchgeführt,
sondern im Elendsviertel von Medellin. Ich lebte in diesen Monaten inmitten von Leuten, die unter

Hunger, Arbeitslosigkeit und Krankheit litten. Sie lebten ohne elektrisches Licht und ohne
Versorgung durch die städtischen Dienste. Ich begann jene Menschen ungemein zu lieben. Das
Zusammenleben mit ihnen hat mein Leben für immer geprägt.

Mein christlicher Glaube, meine menschlichen Gefühle, alles, was ich sah und hörte, liessen
in mir den täglich festeren Entschluss heranreifen: «Das darf so nicht weitergehen! Es ist nicht
recht, dass es so viel Elend gibt. Gott kann sich gegenüber dieser Situation nicht neutral verhalten.»

Meine spirituelle Erfahrung unter den Armen bestätigte mir die biblische Vorstellung von
einem Gott, der nicht neutral ist, sondern der das Rufen der Unterdrückten hört. Und ich nahm
für ihn und für seine Sache Partei. Die Bibel offenbarte sich mir nie deutlicher, als wenn ich sie
aus dem Blickwinkel jenes Elendsviertels in einem Vorort der Stadt zu verstehen suchte.

Um die Jahresmitte 1970 kehrte ich in meine Heimat zurück, nicht ohne vorher den Bewohnern

jenes Quartiers von Medellin zu schwören: «Ich werde mein Leben der Befreiung der
Armen in Lateinamerika widmen, wo immer es am nötigsten sein wird.» Ich begann an der
Zentralamerikanischen Universität von Managua als Vizerektor zu arbeiten. Eine lange Nacht
lastete auf unserem Volk: Diktatur, Abhängigkeit, Kerker, Folter, Hunger, Korruption,
Unterernährung, Angst, Tod und Verletzung aller Menschenrechte. Die katholische Kirche aber lebte

weiterhin friedlich mit jenem mörderischen Regime zusammen. Nur etwa ein halbes
Dutzend Priester versuchten, die neue Pastoral gemäss den Dokumenten von Medellin zu leben.

144



Die Revolution wird mit den Christen, trotz der Christen oder gegen die Christen kommen.

Die FSLN genoss schon damals allgemeinen Respekt wegen ihres sauberen Kampfes für das
Volk und gegen die Diktatur. Unter dem Eindruck der Dokumente von Medellin und im
Bestreben, sich für die allseitige Befreiung des Menschen einzusetzen, begannen einige Priester,
an den Kämpfen des Volkes teilzunehmen: an Manifestationen, Kirchenbesetzungen, Hungerstreiks,

öffentlichen Diskussionen oder in Zeitschriftenartikeln usw. Gleichzeitig begannen
auch christliche Studenten, sich diesen Kämpfen anzuschliessen, was später von grosser Bedeutung

sein sollte. 1970 kam es zur ersten Besetzung der Kathedrale von Managua. Drei Priester
begleiteten etwa 100 Studenten der Zentralamerikanischen Universität bei einem Hungerstreik

in der Kathedrale. Wir forderten, dass das Leben jener Studenten respektiert würde, die
Tage zuvor inhaftiert worden waren. Wir wollten mit ihnen sprechen und verlangten, dass sie

gemäss nicaraguanischem Gesetz innert zehn Tagen entweder freigelassen oder unter Anklage
gestellt würden. Sonst war es üblich, dass politische Gefangene während Wochen in den Büros
der Nationalen Sicherheitspolizei gefoltert wurden. Die Besetzung der Kathedrale löste eine
nationale Erschütterung aus. Das Militär umkreiste die Kirche bedrohlich. Wir läuteten Tag
und Nacht alle 15 Minuten die Trauerglocken und gaben unsere Absicht kund, damit
fortzufahren, bis Recht gesprochen würde nach dem Gesetz. Aus den wichtigsten Pfarreien von
Managua kamen grosse Gruppen, die sich auf den Platz setzten, um uns zu unterstützen. Tausende
und Abertausende kamen in Autos und Bussen vorbei, um uns zu grüssen. Nach dreieinhalb
Tagen gab der Diktator nach. Zum ersten Mal hatte eine christliche Gruppe eine erfolgreiche
öffentliche Aktion durchgeführt. Es wurden auch Unterstützungscommuniques von
Basisgemeinden und anderen christlichen Gruppierungen herausgegeben. Nur die nicaraguanische
Bischofskonferenz veröffentlichte wenige Tage danach einen Hirtenbrief, in welchem sie unseren
Protest verurteilte. Darauf unterschrieben Tausende von Christen einen Brief, der an die
Bischöfe gerichtet war und festhielt, dass der Leib jedes Studenten ein Tempel des Heiligen Geistes

und daher wichtiger sei als der Tempel aus Stein. Aber die Hauptsache an diesem Brief war
die Stelle, wo es hiess, das Volk von Nicaragua habe einen neuen Weg entdeckt: den Kampf für
die Gerechtigkeit, derweil die Bischöfe, statt sich an die Spitze dieses Volkes zu stellen, beiseite
stünden und das Volk verurteilten. Von nun an werden die Christen in allen Kämpfen des Volkes

gegenwärtig sein.
In meinen Vorträgen bei christlichen Gruppen sagte ich damals: «Lateinamerika geht seiner

Veränderung entgegen. Bald wird auch in Nicaragua eine Revolution stattfinden. Wir sollten
uns darüber im klaren sein, dass diese Revolution mit den Christen, trotz der Christen oder
auch gegen die Christen kommen wird.» Jahre später erinnern mich viele in ganz verschiedenen

Gegenden des Landes an diesen Satz. Ich wusste, wie wichtig es war, dass die Kirche von
diesem Prozess nicht ausgeschlossen würde. Vor allem die Jungen sollten erkennen, dass die
Kirche über eine Botschaft der Gerechtigkeit für die Ausgebeuteten verfügte.

Paradoxerweise wurde das Problem des Bündnisses zwischen Christen und Revolutionären
nicht von diesen, sondern von den Christen aufgeworfen. Ich kannte den Gründer der FSLN,
Comandante Carlos Fonseca Amador (ermordet 1976), persönlich und wusste um seine
Offenheit und um seinen Wunsch nach Einigkeit mit den Christen. Ich studierte die 1969 von ihm
verfassten Statuten der FSLN, in denen er über die Religionsfreiheit und die Unterstützung der
Priester, die für das Volk arbeiteten, spricht. 1970 unterhielt ich mich mit Oscar Turcios,
Mitglied der Nationalen Geschäftsleitung der FSLN (ermordet 1973). Er sagte mir: «Wichtig ist
nicht, ob du glaubst, dass das Leben nach dem Tod weitergeht, und ich im Gegensatz dazu glaube,

dass es hier endet, sondern wichtig ist die grundsätzliche Frage, ob wir beide glauben, dass
wir gemeinsam für den Aufbau einer neuen Gesellschaft zusammenarbeiten können.»

Die christlichen Gemeinschaften und vor allem die jungen Christen zeigten eine immer grössere

Bereitschaft, an jenem langen und wagnisreichen Marsch in die Befreiung teilzunehmen.
Der Glaube bewegte Tausende von Nicaraguanern, die sich in diesem Kampf spontan und wie
von selbst engagierten. Sie verstanden, dass sie mit ihrem Kampf für die Armen die Sache Gottes

vertraten. Ihnen ist es zu danken, dass sich die Revolution in Nicaragua mit den Christen
zusammen vollzog.

145



Die Samariter von Nicaragua baten mich, ihnen zu helfen, ihr verletztes Volk zu pflegen.

Als mich 1973 Comandante Eduardo Contreras (ermordet 1976) fragte, ob ich mich offiziell
der Arbeit der FSLN anschliessen würde, dachte ich an das Gleichnis vom barmherzigen Samariter.

Ich durfte nicht sein wie jener Priester oder jener Levit, die den Verwundeten sich selbst
überliessen. Die Samariter von Nicaragua hatten mich gebeten, ihnen zu helfen, ihr verletztes
Volk zu pflegen. Darauf kannte mein christlicher Glaube nur eine Antwort: das Engagement.
Ich arbeitete weiter mit Studenten, indem ich Exerzitien gab, Kurse leitete und meinen Lehrstuhl

für Philosophie an der Autonomen Universität von Nicaragua beibehielt. Aber ich arbeitete

heimlich mit der FSLN zusammen in ihrem Kampf für die nationale Befreiung.
Unser Mitgehen mit dem Volk verschaffte uns die Legitimität, unser Prestige als Priester,

unsere moralischen Forderungen und unsere Sicht des neuen Menschen in diese Bewegung
einzubringen, die als einzige in der Lage war, unserem Volk zu einer gerechten Gesellschaftsordnung

zu verhelfen. So konkretisierte sich Liebe zum Nächsten und vorrangige Option für
die Armen. Es galt, der bisherigen Allianz zwischen der offiziellen Kirche und der repressiven
Staatsgewalt jede Berechtigung abzusprechen. Meine Ausbildung hatte mich für die Sakra-
mentenpastoral vorbereitet, der Schrei der Unterdrückten liess mich einen anderen Aspekt
desselben Priesteramtes entdecken. Es gab keinen Bruch mit diesem Amt, ich unterstrich nur
dessen prophetischen Teil, wie er im Alten und im Neuen Testament enthalten ist.

Meine Arbeit wurde jeden Tag gefährlicher, da die meisten meiner revolutionären Aktivitäten
bekannt wurden. Die somozistischen Machthaber schlössen mich 1970 aus der

Zentralamerikanischen Universität von Managua aus. 1973 nahm ich an der Gründung des Movimiento
Cristiano Revolucionario teil, das in der Folge zahlreiche Kader und leitende Funktionäre der
FSLN ausbildete. Die Führungsgremien der Revolution sandten mich 1976 nach Washington,
damit ich vor dem Kongress der Vereinigten Staaten die Menschenrechtsverletzungen des
Diktators Somoza aufzeigte. Nach meiner Rückkehr in die Heimat schlug der Senatspräsident von
Nicaragua vor, mich als Landesverräter zu deklarieren. Darauf gründeten wir die nicaraguanische

Menschenrechtskommission usw.
Tausend Einzelheiten unseres Kampfes, unsere Ängste und Hoffnungen finden hier keinen

Platz. Auch wenn wir suchten, vom Glauben geleitet dem Herrn der Geschichte zu folgen,
tappten wir oft im Dunkeln. Wir sahen nichts als Verbrechen und einen Diktator, der sie
lächelnd und siegreich überstand. Manchmal verloren wir die Hoffnung, und ich hatte Angst,
sehr grosse Angst, vor allem vor Folterungen.

Trotz des Haftbefehls, der gegen uns ausgestellt worden war, kehrten wir am 4. Juli 1978
wieder nach Nicaragua zurück, wo wir zunächst im Untergrund arbeiteten. Es folgten der
Septemberaufstand und die Endoffensive, die wir am 19. Juli 1979 nach dem heldenmütigen Opfer

von 50'000 Landsleuten gewannen. Wir waren nicht die einzigen Geistlichen, die sich am
Kampf beteiligten. Andere Priester unterstützten uns mit ihren Predigten, viele Ordensmänner
und Nonnen arbeiteten mit den Guérilleros zusammen, und Tausende von Christen kämpften
auf den Barrikaden in den Städten und auf dem Land. Schliesslich verurteilten auch die Bischöfe

in einigen Schriften die Menschenrechtsverletzungen des Diktators, und bei verschiedenen
Gelegenheiten nahmen sie gegen Somoza Stellung. Aber all dies geschah unter grössten
Widersprüchen. Und bis zum Sieg wurde kein Buchstabe zugunsten des sandinistischen Kampfes
geschrieben. Noch schlimmer, sie verurteilten den Kampf des Volkes, wenn sie sich in ihren
Schriften gegen «die Gewalt, wo immer sie auch herkomme», aussprachen; denn sie stellten die
Gewalt des kriminellen Unterdrückers auf die gleiche Stufe wie die Verteidigung des
unterdrückten Volkes. Erst eine Woche vor der Endoffensive rechtfertigten sie den Volksaufstand.

V. Unsere Rolle nach dem Sieg
a) Nach dem Sieg hätte man sich von den politischen Aktivitäten zurückziehen können. Wir
taten es nicht, da wir die Härte des noch bevorstehenden Kampfes voraussahen. Ausserdem
war es nicht unser Bestreben, an der Macht teilzuhaben, sondern wir wollten uns dafür einsetzen,

dass die Armen an der Macht bleiben konnten. Wir wollten den Kampf für den neuen

146



Menschen und die neue Gesellschaft fortsetzen, die christlichen Werte dieses Kampfes vertreten

und dafür sorgen, dass die Linke, die zum ersten Mal an die Macht gekommen war, nicht
antichristlich wurde. Unsere geschichtlichen Möglichkeiten waren bedroht und schwach. Wir
sind ein kleines Land von nur drei Millionen Einwohnern.
b) Wir fühlten, dass ganz Lateinamerika auf uns schaute. Wir waren das Symbol für den Bruch
mit der Macht in der Kirche. Wir durften die in uns gesetzten Erwartungen nicht enttäuschen.
Was wir ernteten, waren in Tat und Wahrheit Arbeit, Opfer und Attentats- oder Entführungsdrohungen

und nicht die eitlen Privilegien, die in Entwicklungsländern für gewöhnlich mit
politischen Ämtern verbunden sind.
c) Andererseits stimmten die uns übertragenen Aufgaben gut mit jenen überein, die uns die
Berufung zum Priester auferlegte. Die Revolutionsführer beauftragten mich mit der Alphabetisierung.

Unser ganzes Volk wurde für diese Aufgabe mobilisiert, und die meisten Studenten
gingen in die Berge und brachten es fertig, die 51 Prozent Analphabeten in fünf Monaten auf
12,9 Prozent zu reduzieren. Das war unser zweiter Aufstand. Ich fühlte, dass ich mehr Priester
war, als ich meinem Volk das Lesen beibrachte, denn zur Zeit, als ich an der Universität Piaton
und Aristoteles unterrichtete.

Wir Christen hatten an dieser Phase der Revolution einen grossen Anteil. Am Zweiten Al-
phabetisierungskongress sagte Genosse Carlos Corrion Cruz, Delegierter der Nationalen
Geschäftsleitung der FSLN: «In diesen Tagen wurden tonnenweise Papier und Tinte vergeudet,
um die Christen davon zu überzeugen, dass man nicht Christ und Revolutionär zugleich sein
könne. Die echten Christen jedoch, Geistliche ebenso wie Laien, haben keine Zeit für solche
theoretischen Schwätzereien aufgewendet; sie haben mit ihrer herausragenden Teilnahme an
der Alphabetisierungskampagne durch die Praxis bewiesen, dass Christsein und Revolutionärsein

nicht nur vereinbar sind, sondern sogar zusammengehören.»

Die Sandinistische Revolution hat die Ausbildung ihrer Jugend einem Priester übertragen.

Nach der Alphabetisierung entsprach die FSLN meiner Bitte, mit der «Sandinistischen Jugend
19. Juli» zu arbeiten. Ich weiss, dass die Kirche diese Arbeit mit dem Etikett «politische Betätigung»

hätte versehen und verbieten können. Aber es ist eine Tatsache, dass die Sandinistische
Revolution einem Priester eine leitende Funktion übertrug, und zwar für die Ausbildung des
Kostbarsten, das sie hat: ihre Jugend, und das heisst ihre Zukunft. Als Priester wie als Erzieher
habe ich mich zutiefst verwirklicht durch diese Arbeit in einer Organisation, zu der mehr als 60
Prozent aller nicaraguanischen Studenten gehören.

Im Juli 1984 wurde ich Erziehungsminister. Miguel und Ernesto leisteten in ihren Ministerien

schon eine aussergewöhnliche Arbeit im Dienste des Volkes, die in allen Teilen der Welt
Anerkennung findet. Und Pater Edgard Parrales vertritt die Revolution als Botschafter bei der
Organisation Amerikanischer Staaten (OAS) in Washington.

VI. Abschliessende Überlegungen
a) Wir sind uns bewusst, dass es sich bei unserer politischen Arbeit um Ausnahme- oder besser
Grenzfälle handelt. Wir beanspruchen nicht, Präzedenzfälle zu sein, die später Allgemeingültigkeit

erlangen könnten, noch meinen wir, dass in allen noch zu erwartenden lateinamerikanischen

Revolutionen Priester Ministerposten bekleiden sollten. Die Erlaubnis, die uns die
Bischofskonferenz im Juni 1981 für das Verbleiben in unseren politischen Ämtern erteilte, gründete

auf der Annahme, dass es sich um eine «Ausnahme in einem Notstand» handelte, in dem
wir uns seit dem Befreiungskampf noch immer befanden.
b) Indem wir an der Front stehen, erfüllen wir eine Mission, die gut zu unserem Priesteramt
passt; inmitten einer säkularen geschichtlichen Bewegung helfen wir, dass diese nicht antireligiös

und antichristlich wird, sondern wahrhaft «revolutionär» bleibt, menschlich in ihren Mitteln,

ein echter Dienst an den Armen.
c) Was hier zur Diskussion steht, ist nicht ein kirchliches Gesetz, sondern die im Glauben
bejahte Möglichkeit einer Option für die Armen, die weltweit von den Mächtigen entrechtet werden.

147



d) Niemand sollte darüber hinwegsehen, was es für die Zukunft einer Nation bedeutet, wenn
die Führer einer Revolution den christlichen Beitrag öffentlich anerkennen. In einem Communiqué

der FSLN zur Religionsfreiheit vom 7. Oktober 1980 lesen wir Abschnitte wie diese:
«Die christlichen Patrioten und Revolutionäre sind integrierender Bestandteil der Sandinistischen

Volksrevolution, nicht erst heute, sondern seit vielen Jahren.» — «Viele Militante und
Kombattante der FSLN fanden in ihrem Glauben die Motivation, um sich dem revolutionären
Kampf und der FSLN anzuschliessen.» - «Alle waren sie bescheidene Menschen, die ihre
Pflicht als Patrioten und Revolutionäre erfüllten, ohne sich in lange philosophische Diskussionen

zu verwickeln.» — «Die Christen waren demnach ein integrierender Bestandteil unserer
Revolutionsgeschichte, und zwar in einem noch nie dagewesenen Ausmass innerhalb der
lateinamerikanischen Revolution und vielleicht auf der Welt überhaupt.»
e) In Nicaragua muss man es wohl zulassen, dass wir Jesus Christus aufgrund solcher Tatsachen

bezeugen und dadurch die Christen ermutigen und begleiten, die mitten in einer
geschichtlichen Entwicklung stehen, die dem Geist und der Lehre Christi entspricht.

Man verbietet mir, die beiden grossen Lieben meines Lebens zu vereinen.

Ich habe Ihnen mein Zeugnis mitgeteilt und über meine kirchliche Erfahrung berichtet, die für
mich sehr schmerzlich ist. Aus meiner Sicht kann ich gleichzeitig einerseits der Kirche als Priester

und Jesuit treu bleiben und andererseits den Armen von Nicaragua und der Sandinistischen

Revolution dienen. Man verbietet mir jedoch, die beiden grossen Lieben meines Lebens
zu vereinen; in Wahrheit sind es nicht zwei, es ist nur eine Liebe (Mt. 25). Ich schliesse diesen
Brief mit dem Glauben, der Hoffnung und der Liebe eines Christen. Ich wünsche mir nichts
anderes, als die Erwartungen des Herrn und meines Volkes erfüllt zu haben. Ich bitte Sie um Ihr
Gebet und um Ihre Solidarität. Fernando Cardenal M.

(Übersetzung aus dem Spanischen von Yvonne Häberli)

Hinweis auf ein Buch

Tomas Borge Martinez: Die Revolution kämpft gegen die Theologie des Todes, edition liberación/Exodus,
Freiburg/Münster 1984. 121 Seiten, Fr. 9.80.

Tomas Borge Martinez, einziger überlebender Mitbegründer der Sandinistischen Befreiungsfront und
während fünf Jahren in den Gefängnissen Somozas grausam gefoltert, ist heute Innenminister Nicaraguas.
Borge deklariert sich nicht ausdrücklich als Christen, denn - so schreibt sein Freund, der Franziskanerpater
Uriel Molina, im Vorwort zum vorliegenden Bändchen - «es widerstrebt ihm, denselben Namen zu tragen,
den viele Ausbeuter beanspruchen und eine Hierarchie, die nach eigenen Worten eine .Eskalation des
Terrors' gegen jene Priester und Laien entfesselt, die sich im revolutionären Prozess engagieren». Aber Borge
lebt als Christ. Dafür das eindrücklichste Beispiel findet sich ebenfalls in diesem Bändchen : Als der Mörder
seiner Frau verhaftet wurde, übte er keinerlei Vergeltung, sondern sagte: «Unsere Rache an unseren Feinden

ist unsere Vergebung; sie ist die beste Rache.»
Der Text, der dieser wichtigen Veröffentlichung unserer Freunde vom Verlag «edition liberaciòn/

Exodus» (Vgl. NW 1984, S. 326ff.) den Titel gab, ist in gekürzter Fassung auch in unserer Zeitschrift
erschienen (NW 1983, S. 256ff.). In den übrigen der hier gesammelten Ansprachen unterstreicht Borge den
Anspruch, «Nicaragua in ein Land zu verwandeln, das ein Vorbild für die Respektierung der Menschenrechte

sein wird». Die Rede ist aber auch vom Kampf gegen den Bürokratismus und von der revolutionären
Selbstkritik, die Borge als eine «besondere Form der Beichte» ansieht. Mit besonderem Nachdruck

vertritt er die Überzeugung, dass «die Aufgabe der Sandinisten ohne die Beteiligung der Christen nicht
erfüllt werden» könnte. Damit ist weit mehr als Taktik und Strategie gemeint: «eine echte gegenseitige
Durchdringung, die diesen revolutionären Prozess weiterführen könnte».

Borge ist Politiker und Prophet zugleich. Seine Weherufe an die Adresse einer pharisäischen Amtskirche
verkünden das Gericht des Reiches Gottes über jedes derartige Pfaffentum. W. Sp.

148


	Das Dokument : Fernando Cardenal an seine Freunde

