Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 4-5

Artikel: Das Dokument : Fernando Cardenal an seine Freunde
Autor: Cardenal, Fernando

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143193

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Dokument

Fernando Cardenal an seine Freunde

In den letzten Jahren (1979—1984) und ganz besonders in den letzten Monaten haben mir vie-
le Freunde aus verschiedenen Lindern geschrieben. Christen oder Sympathisanten des Chri-
stentums, Kardindle, Bischofe, Priester, Mitbriider aus dem Jesuitenorden, Monche, Nonnen
und Freunde aus dem weltlichen Stand haben mir ihre Anteilnahme gezeigt. In den letzten Mo-
naten habe ich ihre Briefe nicht mehr beantwortet. Ich wartete in dankbarem Schweigen auf
den Moment, in dem ich die ganze Wahrheit sagen konnte.

Der Augenblick zu sprechen ist nun geckommen. Ich méchte durch eine einfache und briider-
liche Antwort meine Sicht der vergangenen und der gegenwirtigen Ereignisse in Nicaragua
darlegen. Gewiss, es handelt sich nur um die Sicht einer einzelnen Person, aber es ist meine
Sicht, und ich mochte sie mit allen teilen, die mir nahestehen. Dieser Brief ist daher auch Aus-
druck der Dankbarkeit. Kein Name soll vergessen werden.

Auf die Gefahr hin, dass einige — nicht Sie, liebe Freunde — meine Aussagen manipulieren
und verdrehen werden, versuche ich trotzdem, iiber den Stand der Auseinandersetzung zu
orientieren (Abschnitte I-1II) und den Weg zu umschreiben, auf den der Herr mich gefiihrt hat
(Abschnitte III-1V).

I. Amtskirchliche Druckversuche gegen personlichen Gewissensentscheid

Kurz nach dem Sieg der Sandinistischen Revolution versuchten die Bischofe von Nicaragua uns
Priester, die wir auf der Seite der Revolution standen, von diesem Engagement abzubringen. In
der damaligen Regierung waren vier Priester vertreten: Pater Miguel d’Escoto als Aussenmini-
ster, mein Bruder Ernesto Cardenal als Kulturminister, Pater Edgar Parrales als Minister fiir
Soziale Wohlfahrt und ich als Beauftragter fiir die Alphabetisierung. Im Juni 1981 schliesslich,
nach langen Monaten der Spannung, erteilte uns die Bischofskonferenz die Erlaubnis, unsere
Arbeit fortzusetzen, aber nur im Sinne einer Ausnahme angesichts der Notlage, in der sich un-
ser Land befand. Als Gegenleistung mussten wir «freiwillig» darauf verzichten, 6ffentlich oder
privat die Messe zu lesen oder die Sakramente zu spenden. Seither wurden wir von den Bisch-
fen nie mehr zu einer Aussprache empfangen, obwohl wir wiederholt darum gebeten haben.

Ich bekenne vor Gott, dass ich eine schwere Siinde beginge, wenn ich meine priesterliche Option
fiir die Armen aufgeben wiirde.

Weniger als ein Jahr nach dieser Vereinbarung wiederholten die Bischofe ihre Druckversu-
che, um uns zum endgiiltigen Verzicht auf unsere revolutiondre Arbeit zu bewegen. Die Bi-
schofe suchten dafiir aber nicht etwa das personliche Gesprich mit uns, wir mussten ihre For-
derungen vielmehr liber die Massenmedien vernehmen. In den vergangenen zwei Jahren hat
sich auch der Vatikan an diesen Druckversuchen beteiligt und es ebenfalls nicht fiir n6tig be-
funden, mit uns den personlichen Kontakt aufzunehmen. Seit meiner Ernennung zum Erzie-
hungsminister hat sich der Druck so sehr verschirft, dass ich mich in diesen letzten Wochen des
Jahres 1984 wohl werde entscheiden miissen, ob ich mein Engagement in der Revolution auf-
geben oder ob ich den Ausschluss aus dem Jesuitenorden und die Suspension von der Aus-
tibung des Priesteramtes auf mich nehmen soll.

Allerdings hoffte ich bis zuletzt, dass die Kirche in meiner Arbeit einen priesterlichen Dienst
sehen konnte: die Prisenz des Evangeliums innerhalb eines historischen Prozesses, der sich auf

138



neue Art den Armen verpflichtet weiss, daher auch kein fundamentaler Konflikt zwischen den
Weisungen der Kirche und meinem Gewissen eintreten wiirde.

Wihrend dieser letzten Monate verwendete ich viel Zeit auf die Priifung meines Gewissens
und meines spirituellen Weges, aber auch auf das intensive Gebet, um die richtige Entschei-
dung zu treffen. Zugleich besprach ich meine Lage mit Mannern, die von einer tiefen geistli-
chen Erfahrung gepragt sind, die Kirche lieben und den Geist der Gesellschaft Jesu gut kennen.

Deshalb kann ich im vollen Bewusstsein meiner Verantwortung bekriftigen, dass mein Ge-
wissensentscheid ehrlich, objektiv und ernsthaft genug ist, um die Pressionen der kirchlichen
Autoritdten auf mich zu nehmen. Aufrichtig bekenne ich vor Gott, dass ich eine schwere Siinde
beginge, wenn ich meine priesterliche Option fiir die Armen, die in meiner Arbeit fiir die San-
dinistische Volksrevolution konkret Gestalt annimmt, aufgeben wiirde. Ganz intuitiv ist mir
bewusst, dass Gott selbst mir die Verpflichtung fiir die Sache der Armen in Nicaragua auferlegt
hat und dass von Gott selbst mein Verlangen kommt, diese meine Arbeit nicht zu verlassen.
Dem Evangelium treu bleiben und Gottes Plan fiir mein Leben folgen, heisst fiir mich heute,
meinen derzeitigen Auftrag erfiillen. Ich kann mir keinen Gott vorstellen, der von mir verlan-
gen wiirde, dass ich meine Verpflichtung gegeniiber dem Volk aufgeben miisste.

Glaubt nicht den Liigen iiber Nicaragua!

Es gibt viele Griinde, die meinen Gewissensentscheid stiitzen. Einige von ihnen will ich kurz
ausfihren:

a) Dieser revolutionidre Prozess in Nicaragua dient — trotz aller Fehler, die jedem menschli-
chen Tun unterlaufen —in erster Linie den Interessen der Armen. Die Option der lateinameri-
kanischen Kirche fiir die Armen erfihrt hier ihre legitime Umsetzung ins Politische.

b) Dieser Prozess sucht —wiederum trotz aller Fehler —ein eigenstindiges Modell der Revolu-
tion zu schaffen, dessen besonderes Merkmal darin liegt, dass es die christliche Religion der
Mehrheit der Nicaraguaner respektiert und die aktive Teilnahme der religiosen Fiihrer am
Aufbau der neuen Gesellschaft zulasst.

¢) Ich erachte meine priesterliche, religiose und chrlsthche Prasenz unter den Revolutionédren
als ein wichtiges Zeugnis fiir den Wert und die Aufgabe meines Glaubens. Diese Prisenz liegt
im Rahmen des IV. Dekrets der 32. Generalkongregation des Jesuitenordens und des beson-
deren Auftrags gegeniiber dem Atheismus, den Papst Paul V1. der Gesellschaft Jesu erteilt hat.
d) 1970, am Ende meines Terziats, habe ich versprochen, mein Priesteramt in den Dienst der
Armen zu stellen und mich in all meinen Handlungen vom Geist Gottes leiten zu lassen. Und
ich glaube auch, dass es mir dank der Gnade Gottes gelungen ist, dieses Versprechen einzuhal-
ten, immer auch nach Riicksprache mit meiner Ordensgemeinschaft und mit meinen Vorge-
setzten in der Gesellschaft Jesu. Ich erfiille es heute uneingeschrinkt durch meine Arbeit in-
nerhalb der Revolution.

e) Seither habe ich zahllose Jugendliche und Erwachsene aus verschiedenen sozialen Klassen
ermutigt, sich aufgrund ihres Glaubens fiir die Sache der Armen einzusetzen, und zwar auf eine
moglichst wirksame Art und Weise, wie sie in Nicaragua durch die FSLN (Frente Sandinista de
Liberacion Nacional) praktiziert wurde. Nicht wenige folgten meinen Worten und wirkten als
Ferment unter der Masse und in unserer Geschichte. Tausende wurden ermordet, unter ihnen
auch mein Schwager und drei meiner Neffen. Das vergossene Blut bindet mich an diese Sache,
an dieses Volk.

f) Ich bin liberzeugt, dass unsere Prisenz in der nicaraguanischen Revolution in der heutigen
Zeit von weitreichender Bedeutung ist, nicht nur fiir Nicaragua selbst, sondern auch fiir alle an-
dern gesellschaftsverdndernden Prozesse in Lateinamerika. Auch wenn wir nicht an Modelle
glauben, die sich von einem Land auf das andere iibertragen liessen, so sind das dennoch Erfah-
rungen, von denen eine leuchtende und vor allem inspirierende Kraft ausgeht.

g) Ich habe den Eindruck, dass unser revolutionérer Prozess so neuartig und eigenstindig ist,
dass es schwerfillt, ihn von aussen her zu verstehen. Man begreift weder die Herausforderung,
die vor uns liegt, noch die Verantwortung, die auf unseren Schultern lastet, noch die Riickwir-
kungen, die in diesem Augenblick jede unserer Entscheidungen hat.

139



h) Unser kleines Nicaragua ist beinahe vollig wehrlos gegeniiber den Verleumdungen und
Manipulationen, die es destabilisieren und anschwirzen sollen, um auf diese Weise eine milita-
rische Aggression gegen das Land um so leichter zu rechtfertigen. Im Interesse des Volkes und
der Wahrheit seiner gerechten Sache miissen wir so viel Schmutz und Schmahung entgegenwir-
ken. Wir konnen etwas dagegen tun, indem wir die Revolution zusammen mit unserem Volk
weiterfiihren und allen, die es héren wollen, mit der ganzen Kraft unserer priesterlichen Glaub-
wiirdigkeit und unserer moralischen Autoritit zurufen: «Glaubt nicht den Liigen iiber Nicara-
gua! Wir machen zwar Fehler wie alle Menschen, aber nicht die Fehler, derer wir von unseren
Angreifern bezichtigt werden. Unsere Ziele sind gerecht, edel, schon und heilig.» Nicaragua
braucht heute mehr denn je qualifizierte Zeugen fiir die Wahrheit und die Gerechtigkeit seiner
Sache. Darum miissen wir auf unserem Posten bleiben.

Ausgerechnet jetzt, wo das ganze Land in Alarmbereitschaft steht, befiehlt man mir, die Revolu-
tion im Stich zu lassen.

i) Die Revolution genau in diesem Moment zu verlassen, kiime einem Verrat an den Armen, ja
auch einem Verrat am Vaterland gleich. Die Analyse der internationalen Lage zeigt, dass uns
nicht nur Konterrevolutionire angreifen, die von der nordamerikanischen Regierung offiziell
und offentlich unterstiitzt werden, sondern dass uns jeden Augenblick auch die militdrische In-
tervention von seiten der Regierung der Vereinigten Staaten droht, eben weil diese die Sandi-
nistische Revolution nicht akzeptieren will.

j) Und ausgerechnet jetzt, wo das ganze Land unter Alarmbereitschaft steht und die Sandini-
stische Armee einen militarischen Angriff erwartet, befiehlt man mir, die Revolution im Stich
zu lassen. Gewiss, die Aufgabe, mit der ich fiir den Fall einer Intervention betraut wurde, ist ge-
fahrlich. Ich weiss genau, dass mein Leben dann in grosserer Gefahr wiire als jemals wihrend
der Zeit des Kampfes gegen die Diktatur Somozas. Aber ich kann mein Volk nicht verlassen.
Niemals. Ich liebe diese Aufgabe mehr als mein Leben. Dennoch erwartet man von mir, dass
ich genau dann aufgebe, wenn das Volk in grosster Gefahr ist, verleumdet und bedroht durch
das méchtigste Land der Erde.

k) Der Befehl, den man mir gibt, zwingt mich zu einer Gewissensentscheidung. Ich vermute
freilich, dass der Druck, der diesen Befehl ausgeldst hat, weder von theologischen Uberlegun-
gen, noch vom Glauben, noch von einer pastoralen Notwendigkeit gestiitzt wird. Und ohne die
Einheit mit der Kirche in Frage zu stellen, darf ich sagen, dass einige Bischofe von Nicaragua
eine politische Absicht verfolgen, die gestern wie heute in offenem Widerspruch zu den Inter-
essen der Armen in Nicaragua steht.

Der Heilige Stuhl und die Bischdfe erleichtern die Arbeit Goliaths gegen David.

Auch der Heilige Stuhl ist Nicaragua gegeniiber befangen durch politische Vorstellungen, die
unter dem Trauma von Konflikten in Osteuropa entstanden sind, die aber nichts zu tun haben
mit der Geschichte des Volkes Gottes in unseren lateinamerikanischen Landern und noch viel
weniger mit dem revolutioniren Prozess in Nicaragua. Daher stimmt die vatikanische Politik
gegeniiber Nicaragua mit derjenigen von Prisident Reagan iiberein. Unser Riickzug aus der
Politik soll den revolutionidren Prozess zersetzen. Doch es gibt in Nicaragua kein fundamenta-
les Religionsproblem, das Kirche und Revolution trennen wiirde. Hier steht kein Dogma des
Glaubens zur Diskussion, keine katholische Lehre und keine Forderung der christlichen Mo-
ral. Was vorliegt, ist nichts anderes als eine politische Konfrontation. Die Bischéfe stehen 6f-
fentlich auf der Seite jener, die gegen die Revolution vorgehen und diese Regierung zu Fall
bringen wollen, um zum vergangenen Regime zuriickzukehren. Die strenge Anwendung von
Canon 285 §3 (des neuen kirchlichen Gesetzbuches, der besagt, dass Priester keine politischen
Amter ausiiben diirfen — Red.) muss in Nicaragua wie ein Vorwand erscheinen, unter dem die
Revolution geschwiicht werden soll. Und diese Aktion schliesst sich an die Reihe von Angriffen
an, welche die US-Regierung und ihre Verbiindeten gegen unser kleines Land richten. Sie er-
leichtert die Arbeit Goliaths gegen David.

140



Ausserdem wurde unsere Angelegenheit durch die Bischofe auf eine wenig pastorale Art be-
handelt. Sechsmal habe ich die Bischofskonferenz von Nicaragua gebeten, mich zu einem Ge-
sprach zu empfangen. Doch meine Briefe wurden nicht einmal beantwortet. Es ist schmerzlich
zu spiiren, wie man dauernd von seinen Hirten abgewiesen wird.

Am 8. Juli 1984, noch bevor meine Ernennung zum Erziehungsminister bekanntgegeben
wurde, schrieb ich dem Prisidenten der Bischofskonferenz (mit Kopie an alle Bischofe) und
bat um ein Gespriach. Mein Brief schloss mit folgenden Worten: «Ich erklare mich von jetzt an
bereit, mit Ihnen oder der Bischofskonferenz alle Fragen aus dem Bereich des Erziehungswe-
sens zu behandeln, die Sie beunruhigen konnten.» Dieser Brief erlitt dasselbe Schicksal wie die
vorangegangenen: Er wurde nicht beantwortet.

Alle diese Griinde bilden einige der Elemente, derentwegen ich —zum ersten Mal in den 32
Jahren meines Ordenslebens als Jesuit — Probleme mit dem Gehorsam bekommen habe. Im
vorliegenden Fall verbietet mir das Gewissen den Gehorsam. Das ist kein voriibergehendes
Gefiihl. Schon vor zwei Jahren sagte ich zu Pater Téofilo Cabestrero in einem Interview, das
spater in meinem Buch «Diener Gottes, Diener des Volkes» (Ministros de Dio, Ministros del
Pueblo) erschienen ist:

«Ich fiihle zutiefst die religiose Berufung zum Gehorsam gegeniiber Gott. Niemals in mei-
nem Leben habe ich grossere Opfer fiir diesen Gehorsam gebracht als wihrend der Revolution.
Und nie wihrend der 30 Jahre meines Ordenslebens habe ich die Bedeutung des Gehorsams im
Glauben, der Gehorsam gegeniiber dem Willen Gottes ist, besser verstanden. Aber dieser Ge-
horsam hort das Rufen und Wehklagen unseres armen und leidenden Volkes. Ich versuche,
Gott vor allem andern gehorsam zu sein, und spiire, dass nichts und niemand mich ablenken
kann vom Weg des Gehorsams. Ich kann ohne Eitelkeit und Ubertreibung sagen (denn wir sind
es gewohnt, unser Leben aufs Spiel zu setzen), dass ich den Tod nicht fiirchte und zu allem be-
reit bin, was der Gehorsam gegeniiber Gott und dem Gewissen von mir verlangt. Dazu gehort
die bedingungslose und immerwihrende Treue zu meinem Volk, das in nur drei Jahren nicht
das Wunder vollbringen kann, all das Elend der Vergangenheit zu iiberwinden, zumal es daran
durch die gegenwirtige Blockade und die Aggressionen gehindert wird. . . Ich m6chte keinen
Zweifel daran lassen, dass ich, gehorsam im Glauben und geleitet von meinem Gewissen, auch
nach reiflichem Nachdenken meiner Verpflichtung gegeniiber dem Volk unwiderruflich treu
bleibe. Das ist es, was Gott von mir verlangt. Dafiir bin ich bereit, in den Tod zu gehen. Nichts
und niemand kann mich von hier wegbringen. Was gegen diese Verpflichtung steht, wider-
spricht fiir mich dem Willen Gottes und wire daher Siinde. Ich miisste Gott verraten, wenn ich
im Namen irgendeines Gesetzes mein Volk und die Armen verlassen wiirde oder die Studen-
ten, die fiir ihre Kameraden in den Hungerstreik traten und unter den Verfolgungen der Polizei
litten. Das spiire ich heute mehr und tiefer als je zuvor.»

Heute, zwei Jahre spiter, kann ich das damals Gesagte mit noch grosserer Uberzeugung be-
kraftigen.

II. Angesichts des Ultimatums und der kirchlichen Sanktionen

a) Ich habe nichts gegen den Canon 285 einzuwenden. Aber ich bin der Meinung, dass heute
mehr denn je die Ausnahmebewilligung fiir die Priester in Nicaragua erneuert werden sollte,
denn heute miisste die Kirche mehr denn je bezeugen, dass sie auf der Seite der Armen steht,
deren Hoffnung man zerstoren will.

Ich werde nicht fiir meine Siinden bestraft, sondern fiir das, was ich fiir meine Berufung vor Gott
halte.

b) Ich halte meinen Gewissensentscheid aufrecht. Die religiose Gemeinschaft, in der ich lebe,
bezeugt, dass meine Uberzeugung aufrichtig ist und dem Evangelium entspricht. Ich glaube,
dass es eine Siinde wiire, das Volk im Stich zu lassen, erst recht, seit es militdrisch, 6konomisch
und politisch angegriffen wird. Gott kann nicht von mir verlangen, dass ich mich auf die Seite
derer stelle, die das Volk verschlingen mochten wie ein Stiick Brot.

141



¢) Ich werde niemals darum bitten, aus dem Jesuitenorden austreten zu diirfen. Einen (ohne-
hin von oben erzwungenen) Ausschluss oder Sanktionen, wie sie die Bischofe mir auferlegen
wollen, halte ich fiir ungerecht. Ich anerkenne die Autoritit in der Kirche, weiss aber auch, dass
sie weder willkiirlich noch unbegrenzt sein kann. Aus diesem Grund protestiere ich gegen das,
was mir als ein Missbrauch der Autoritét erscheint.

d) Ich werde weiterhin als Priester leben und mit Gottes Hilfe versuchen, den Zolibat einzu-
halten. Mein Priesteramt kann mir niemand nehmen. Mit Gottes Hilfe und in Gemeinschaft
mit der Kirche hoffe ich, weiterhin ein geistlicher Fiihrer meines Volkes zu sein, und das heisst:
sein Diener bis zur Hingabe des Lebens fiir seine ganzheitliche Befreiung.

e) Ich halte mich fiir einen Siinder. Wer mich idealisieren wollte, erldge einem grossen Irrtum.
Aber das Interessante an meinem Fall ist, dass ich nicht fiir meine Siinden bestraft werde, son-
dern fiir das, was ich fiir meine Berufung vor Gott halte.

f) Fiir Unterstiitzung, Rat und Freundschaft danke ich meiner Ordensgemeinschaft in Bos-
ques de Altamira, besonders ihrem Superior, Pater Peter Marchetti. Wahrend all dieser Jahre
waren sie meine besten Freunde und Briider. Ich danke dem Delegierten des Provinzials fiir
Nicaragua, Pater Inaki Zubizarreta, der immer Anteil genommen hat an meinem Fall — ein
grosser Freund und ein Mensch nach dem Herzen Gottes. Der Provinzial fiir Zentralamerika,
Pater Valentin Menéndes, hat mich mit aufrichtiger Sympathie begleitet, mit Verstandnis und
Beistand. Ich méchte auch Pater Peter-Hans Kolvenbach, Generaloberer der Gesellschaft Je-
su, danken fiir den Respekt, den er meinem Gewissensentscheid entgegengebracht hat, fiir sei-
ne personliche Wertschitzung und fiir sein Interesse an einer befriedigenden Losung meines
Falles.

g) Wer es rundweg abgelehnt hat, den nicaraguanischen Priestern die Fortsetzung ihrer Arbeit
in der Revolutionsregierung zu erlauben, war Papst Johannes Paul II. Diese Tatsache schmerzt
mich tief, aber ich kann sie nicht verschweigen.

«Es gibt keine Griinde, es ist ein Befehl des Papstes.»

Als er mir im Jahr 1982 den damaligen péapstlichen Delegierten der Gesellschaft Jesu, Paolo
Dezza, schickte, um mir sagen zu lassen, dass ich meine Arbeit mit der Sandinistischen Jugend
aufzugeben hitte, schrieb ich ihm, er moge mir schriftlich darlegen, weshalb ich diese Tatigkeit
mit den jungen Revolutionéren einstellen sollte, damit ich iiber die Griinde nachdenken kénn-
te. Pater Dezza antwortete mir am 12. Januar 1983, es gebe keine Griinde. Es sei ein Befehl
des Papstes. Ich zitiere wortlich die wichtigsten Abschnitte dieses Briefes:

«Ich schitze sehr, was Sie fiir Ihre nicaraguanischen Briider tun konnten, vor allem wiahrend
der Alphabetisierungskampagne. Ich schitze auch Ihren Versuch, ein aufrechter Zeuge Ihrer
priesterlichen und jesuitischen Identitit zu sein. Sie haben darum die Ubernahme von Aufga-
ben abgelehnt, die Ihrer religiosen Berufung nicht zu entsprechen schienen, auch wenn Sie da-
mit Ihrem Land einen Dienst erwiesen hatten. Im Namen der Gesellschaft Jesu mochte ich Th-
nen Dank und Anerkennung aussprechen, gleichzeitig aber auch die gegenwartige Situation
mit der notigen Klarheit darlegen. Wie Sie wissen, habe ich dem Pater Provinzial den vom Hei-
ligen Vater gedusserten Wunsch mitgeteilt, dass sich alle Priester, nicht nur die Jesuiten, aus
dieser Art der Zusammenarbeit mit der Regierung zuriickziehen, da sie dadurch die Funktion
von Staatsorganen ausiiben. Das Amt, das Sie bekleiden, ist zwar noch keine Regierungstatig-
keit, aber es ist dusserst eng an die Regierung gebunden, handelt es sich doch um eine politische
Organisation der Frente Sandinista. Und obwohl man auch in einem Amt wie dem, das Sie in-
nehaben, ein echtes Apostolat ausiiben kann, hat der Heilige Vater wiederholt seinen Willen
gedussert, dass derartige Aufgaben nicht von Priestern iibernommen werden sollten, und er
hofft, wir Jesuiten wiirden dabei mit dem guten Beispiel des Gehorsams vorangehen. Es ist da-
her unerlasslich, dass wir den Willen des Heiligen Vaters sofort und im Geist der Treue erful-
len.

Wie Sie sehen, lieber Pater Cardenal, handelt es sich um eine heikle und schwierige Situa-
tion. Aber ich glaube, dass uns Gott seine Erleuchtung und Gnade geben wird, damit wir dem

142



Herrn vertrauen und seinem Beispiel des Gehorsams folgen konnen. Auch sein Gehorsam er-
schien ja den Menschen als Torheit, derweil er aus der Liebe erfolgte, die den Menschen aller
Zeiten die Erlosung brachte. Ich verstehe, dass ich von Thnen einen schwer zu erbringenden
Gehorsam fordere, fiir den die menschlichen Uberlegungen unzureichend erscheinen mogen.
Aber ich bin sicher, dass Gott Ihre Treue belohnen und fruchtbar machen wird. Zihlen Sie da-
fiir auf mein Gebet, meine Wertschdtzung und meine Hilfe, soweit es in meiner Hand liegt.»

Nun ist es aber gerade «die Liebe, die Erlosung bringt», die mich leitet, meinem Gewissen zu
folgen und auch weiterhin dieser verleumdeten und bekdmpften Revolution zu dienen, die sich
in Nicaragua der Sache der Armen annimmt. Obwohl es eine Gewissensentscheidung ist, will
ich sie aber nicht als Beispiel oder gar als Norm hinstellen. Andere mogen auf andere Weise ih-
rem Gewissen folgen. Fiir mich freilich ware es eine Siinde vor Gott, diesen harten und
schmerzvollen Weg nicht weiterzugehen. Was mir diesen Weg erleichtert, ist die Hoffnung,
dass mein Gehorsam gegeniiber Gott eines Tages vom Herrn der Geschichte und selbst von der
Kirche gegeniiber dem Volk gerechtfertigt werde.

Es scheint mir angebracht, dieses Zeugnis durch einen geschichtlichen Riickblick zu ergén-
zen, der zeigt, wie ich dazu kam, mich dem Kampf der Sandinistischen Befreiungsfront anzu-
schliessen.

IIl. Ausgangspunkte

Es wurde schon viel iiber die politische Betétigung der Priester geschrieben. Ich glaube, der be-
ste Beitrag, den ich dazu leisten kann, ist die Darstellung meiner eigenen Erfahrung. Unsere
Option wurde durch die konkrete Geschichte unserer Lander herausgefordert, und diese Ge-
schichte muss kennen, wer unsere Haltung verstehen will.

Unser Volk hat sich daran gewohnt, mitansehen zu miissen, wie das Kreuz das unterdriickende
Schwert segnet.

Unser Engagement hat verschiedene Ausgangspunkte:

1. InLateinamerika machte das Volk Gottes und machten die Massen der Armen die Erfah-
rung, dass die Kirchenfiihrer die Miachte der Unterdriickung unterstiitzten oder sich mit diesen
Maichten gar verbiindeten. Unser einfaches Volk hat sich daran gewohnt, mitansehen zu miis-
sen, wie das Kreuz das unterdriickende Schwert segnet.

2. In unseren Landern verfiigten die Armen iiber keine realen Moglichkeiten, um authen-
tisch und mit demokratischen Mitteln an der Macht teilzuhaben. In meinem Land existierten
auch keine wirklich demokratischen Institutionen. Um dies zu belegen, geniigt es, zwei Tatsa-
chen in Erinnerung zu rufen:

a) In Nicaragua gab es mehr als 51 Prozent Analphabeten und einen hohen Prozentsatz von
Leuten, die zwar etwas lesen gelernt hatten, davon aber keinen Gebrauch machen konnten.
b) Wihrend beinahe 50 Jahren hielten sich drei Mitglieder der Familie Somoza an der Macht.
Wegen der Verarmung und Unterdriickung, denen die Mehrheit damals ausgeliefert war, hat-
ten wir nach der Revolution nicht geniigend qualifizierte Kandidaten fiir die Amter des offent-
lichen Dienstes.

3. Es gelingt der Propaganda der machtigsten Lander der Gegenwart immer wieder, die re-
volutionaren Bewegungen, noch wiahrend ihr Kampf andauert, als « Terroristen» und «Subver-
sive» zu verunglimpfen und sie nach ihrem Sieg so hinzustellen, als hitten sie sich dem Totalita-
rismus und dem militanten Atheismus verschrieben.

Aus all diesen Griinden appelliere ich an die Weltkirche, das politische Engagement von
Priestern in der Dritten Welt, insbesondere in Landern mit einer katholischen Mehrheit, als
Ausdruck eines missionarischen Auftrags zur Inkulturation des Glaubens zu respektieren. Die
Kirche sollte dieses Engagement nicht iiber denselben Leist schlagen wie die Situation in den
entwickelten Landern, sie sollte vielmehr die Erprobung neuer Formen einer authentischen
Entscheidung fiir das Wohl der Armen zulassen.

143



IV. Die Rolle der katholischen Priester im Kampf fiir den Sturz der Diktatur
Unser Volk lebte seit vier Jahrhunderten inmitten von Armut, Untererndhrung, Analphabetis-
mus und Verwahrlosung. Es arbeitete unter ungerechten und unmenschlichen Bedingungen,
ohne Kommunikationsmittel, ohne Gesundheitszentren, ohne Schulen, ohne Kultur, ohne je-
de Teilhabe am politischen Schicksal seines Landes und ohne die geringste Moglichkeit, seine
eigene Geschichte mitzubestimmen. Zu diesen Leiden kam noch die somozistische Diktatur
hinzu, die ein halbes Jahrhundert dauerte und unser Land mit den grossten Ungerechtigkeiten,
dem Fehlen jeder Freiheit und einer andauernden grausamen Unterdriickung heimsuchte.
Unser Volk hat immer gekampft, vor allem seit der Griindung der FSLN von 1961 auch in
organisierter und wirksamer Form. Tausende von Nicaraguanern wurden im Lauf dieser Jahre
ermordet. Aber es erhoben sich immer neue Helden, die bis zum letzten Blutstropfen kampf-
ten, um das Volk aus der Sklaverei zu befreien, und ohne sich vor dem Pharao zu fiirchten.

In Nicaragua vergisst man nicht, dass der Erzbischof dem Diktator den Titel « Fiirst der Kirche»
verlieh.

Unsere Kirche aber lebte mit den Unterdriickern in Frieden. Dafiir sind einige Tatsachen be-
zeichnend. In Nicaragua vergisst man nicht, dass der Erzbischof von Managua wihrend der Be-
erdigung General Somoza Garcias, des Griinders der Dynastie, dem Diktator den Titel «Fiirst
der Kirche» verlieh.

1967 wurden verschiedene Verantwortliche der FSLN gefangengenommen und anschlies-
send umgebracht. Damals schrieb der Hilfsbischof von Managua einen Artikel in der Regie-
rungszeitung, worin er die Verfolgung der jungen Sandinisten praktisch damit rechtfertigte,
dass er sagte, sie seien seiner Meinung nach Kommunisten.

Ich werde auch jenen Hirtenbrief nicht vergessen, den ich 1968 bei meiner Riickkehr nach
Nicaragua zu lesen bekam, als die Repression und der Kampf des Volkes tiiglich heftiger wur-
den. Der Brief enthielt keine einzige theologische Uberlegung, die es uns ermdglicht hiitte,
Gottes Willen in jenen schwierigen Zeiten besser zu erkennen. Er verlangte lediglich von uns
Priestern, dass wir die schwarze Soutane tragen sollten.

1969 verliess ich das Land fiir neun Monate, um meine religiose Bildung mit dem letzten
Kurs, den die Jesuiten besuchen miissen, zu vervollstandigen. Ich bat darum, dieses sog. Terziat
in Medellin (Kolumbien) absolvieren zu diirfen. Ein Jahr zuvor hatte dort die Zweite Lateina-
merikanische Bischofskonferenz stattgefunden. Der Kurs wurde nicht mehr wie friither in dem
hiibschen vierstockigen Gebdude, umgeben von Gérten und Sportanlagen, durchgefiihrt, son-
dern im Elendsviertel von Medellin. Ich lebte in diesen Monaten inmitten von Leuten, die un-
ter Hunger, Arbeitslosigkeit und Krankheit litten. Sie lebten ohne elektrisches Licht und ohne
Versorgung durch die stidtischen Dienste. Ich begann jene Menschen ungemein zu lieben. Das
Zusammenleben mit ihnen hat mein Leben fiir immer geprigt.

Mein christlicher Glaube, meine menschlichen Gefiihle, alles, was ich sah und horte, liessen
in mir den téglich festeren Entschluss heranreifen: «Das darf so nicht weitergehen! Es ist nicht
recht, dass es so viel Elend gibt. Gott kann sich gegeniiber dieser Situation nicht neutral verhal-
ten.»

Meine spirituelle Erfahrung unter den Armen bestitigte mir die biblische Vorstellung von
einem Gott, der nicht neutral ist, sondern der das Rufen der Unterdriickten hort. Und ich nahm
fiir ihn und fiir seine Sache Partei. Die Bibel offenbarte sich mir nie deutlicher, als wenn ich sie
aus dem Blickwinkel jenes Elendsviertels in einem Vorort der Stadt zu verstehen suchte.

Um die Jahresmitte 1970 kehrte ich in meine Heimat zurtick, nicht ohne vorher den Bewoh-
nern jenes Quartiers von Medellin zu schwdren: «Ich werde mein Leben der Befreiung der Ar-
men in Lateinamerika widmen, wo immer es am nétigsten sein wird.» Ich begann an der Zen-
tralamerikanischen Universitdt von Managua als Vizerektor zu arbeiten. Eine lange Nacht la-
stete auf unserem Volk: Diktatur, Abhéngigkeit, Kerker, Folter, Hunger, Korruption, Unter-
erndhrung, Angst, Tod und Verletzung aller Menschenrechte. Die katholische Kirche aber leb-
te weiterhin friedlich mit jenem morderischen Regime zusammen. Nur etwa ein halbes Dut-
zend Priester versuchten, die neue Pastoral gemiss den Dokumenten von Medellin zu leben.

144



Die Revolution wird mit den Christen, trotz der Christen oder gegen die Christen kommen.

Die FSLN genoss schon damals allgemeinen Respekt wegen ihres sauberen Kampfes fiir das
Volk und gegen die Diktatur. Unter dem Eindruck der Dokumente von Medellin und im Be-
streben, sich fiir die allseitige Befreiung des Menschen einzusetzen, begannen einige Priester,
an den Kampfen des Volkes teilzunehmen: an Manifestationen, Kirchenbesetzungen, Hunger-
streiks, Offentlichen Diskussionen oder in Zeitschriftenartikeln usw. Gleichzeitig begannen
auch christliche Studenten, sich diesen Kdmpfen anzuschliessen, was spéter von grosser Bedeu-
tung sein sollte. 1970 kam es zur ersten Besetzung der Kathedrale von Managua. Drei Priester
begleiteten etwa 100 Studenten der Zentralamerikanischen Universitit bei einem Hunger-
streik in der Kathedrale. Wir forderten, dass das Leben jener Studenten respektiert wiirde, die
Tage zuvor inhaftiert worden waren. Wir wollten mit ihnen sprechen und verlangten, dass sie
gemass nicaraguanischem Gesetz innert zehn Tagen entweder freigelassen oder unter Anklage
gestellt wiirden. Sonst war es iiblich, dass politische Gefangene wéahrend Wochen in den Biiros
der Nationalen Sicherheitspolizei gefoltert wurden. Die Besetzung der Kathedrale 16ste eine
nationale Erschiitterung aus. Das Militar umkreiste die Kirche bedrohlich. Wir lauteten Tag
und Nacht alle 15 Minuten die Trauerglocken und gaben unsere Absicht kund, damit fortzu-
fahren, bis Recht gesprochen wiirde nach dem Gesetz. Aus den wichtigsten Pfarreien von Ma-
nagua kamen grosse Gruppen, die sich auf den Platz setzten, um uns zu unterstiitzen. Tausende
und Abertausende kamen in Autos und Bussen vorbei, um uns zu griissen. Nach dreieinhalb
Tagen gab der Diktator nach. Zum ersten Mal hatte eine christliche Gruppe eine erfolgreiche
offentliche Aktion durchgefiihrt. Es wurden auch Unterstiitzungscommuniqués von Basisge-
meinden und anderen christlichen Gruppierungen herausgegeben. Nur die nicaraguanische Bi-
schofskonferenz veroffentlichte wenige Tage danach einen Hirtenbrief, in welchem sie unseren
Protest verurteilte. Darauf unterschrieben Tausende von Christen einen Brief, der an die Bi-
schofe gerichtet war und festhielt, dass der Leib jedes Studenten ein Tempel des Heiligen Gei-
stes und daher wichtiger sei als der Tempel aus Stein. Aber die Hauptsache an diesem Brief war
die Stelle, wo es hiess, das Volk von Nicaragua habe einen neuen Weg entdeckt: den Kampf fiir
die Gerechtigkeit, derweil die Bischofe, statt sich an die Spitze dieses Volkes zu stellen, beiseite
stiinden und das Volk verurteilten. Von nun an werden die Christen in allen Kampfen des Vol-
kes gegenwartig sein.

In meinen Vortrédgen bei christlichen Gruppen sagte ich damals: «Lateinamerika geht seiner
Verianderung entgegen. Bald wird auch in Nicaragua eine Revolution stattfinden. Wir sollten
uns dariiber im klaren sein, dass diese Revolution mit den Christen, trotz der Christen oder
auch gegen die Christen kommen wird.» Jahre spiter erinnern mich viele in ganz verschiede-
nen Gegenden des Landes an diesen Satz. Ich wusste, wie wichtig es war, dass die Kirche von
diesem Prozess nicht ausgeschlossen wiirde. Vor allem die Jungen sollten erkennen, dass die
Kirche iiber eine Botschaft der Gerechtigkeit fiir die Ausgebeuteten verfiigte.

Paradoxerweise wurde das Problem des Biindnisses zwischen Christen und Revolutiondren
nicht von diesen, sondern von den Christen aufgeworfen. Ich kannte den Griinder der FSLN,
Comandante Carlos Fonseca Amador (ermordet 1976), personlich und wusste um seine Of-
fenheit und um seinen Wunsch nach Einigkeit mit den Christen. Ich studierte die 1969 von ihm
verfassten Statuten der FSLN, in denen er iiber die Religionsfreiheit und die Unterstiitzung der
Priester, die fiir das Volk arbeiteten, spricht. 1970 unterhielt ich mich mit Oscar Turcios, Mit-
glied der Nationalen Geschiftsleitung der FSLN (ermordet 1973). Er sagte mir: «Wichtig ist
nicht, ob du glaubst, dass das Leben nach dem Tod weitergeht, und ich im Gegensatz dazu glau-
be, dass es hier endet, sondern wichtig ist die grundsatzliche Frage, ob wir beide glauben, dass
wir gemeinsam fiir den Aufbau einer neuen Gesellschaft zusammenarbeiten konnen.»

Die christlichen Gemeinschaften und vor allem die jungen Christen zeigten eine immer gros-
sere Bereitschaft, an jenem langen und wagnisreichen Marsch in die Befreiung teilzunehmen.
Der Glaube bewegte Tausende von Nicaraguanern, die sich in diesem Kampf spontan und wie
von selbst engagierten. Sie verstanden, dass sie mit ihrem Kampf fiir die Armen die Sache Got-
tes vertraten. Ihnen ist es zu danken, dass sich die Revolution in Nicaragua mit den Christen zu-
sammen vollzog.

145



Die Samariter von Nicaragua baten mich, ihnen zu helfen, ihr verletztes Volk zu pflegen.

Als mich 1973 Comandante Eduardo Contreras (ermordet 1976) fragte, ob ich mich offiziell
der Arbeit der FSLN anschliessen wiirde, dachte ich an das Gleichnis vom barmherzigen Sama-
riter. Ich durfte nicht sein wie jener Priester oder jener Levit, die den Verwundeten sich selbst
iiberliessen. Die Samariter von Nicaragua hatten mich gebeten, ihnen zu helfen, ihr verletztes

Voik zu pflegen. Darauf kannte mein christlicher Glaube nur eine Antwort: das Engagement.
Ich arbeitete weiter mit Studenten, indem ich Exerzitien gab, Kurse leitete und meinen Lehr-
stuhl fiir Philosophie an der Autonomen Universitit von Nicaragua beibehielt. Aber ich arbei-
tete heimlich mit der FSLN zusammen in ihrem Kampf fiir die nationale Befreiung.

Unser Mitgehen mit dem Volk verschaffte uns die Legitimitat, unser Prestige als Priester,
unsere moralischen Forderungen und unsere Sicht des neuen Menschen in diese Bewegung
einzubringen, die als einzige in der Lage war, unserem Volk zu einer gerechten Gesellschafts-
ordnung zu verhelfen. So konkretisierte sich Liebe zum Nichsten und vorrangige Option fiir
die Armen. Es galt, der bisherigen Allianz zwischen der offiziellen Kirche und der repressiven
Staatsgewalt jede Berechtigung abzusprechen. Meine Ausbildung hatte mich fiir die Sakra-
mentenpastoral vorbereitet, der Schrei der Unterdriickten liess mich einen anderen Aspekt
desselben Priesteramtes entdecken. Es gab keinen Bruch mit diesem Amt, ich unterstrich nur
dessen prophetischen Teil, wie er im Alten und im Neuen Testament enthalten ist.

Meine Arbeit wurde jeden Tag gefahrlicher, da die meisten meiner revolutiondren Aktivita-
ten bekannt wurden. Die somozistischen Machthaber schlossen mich 1970 aus der Zentrala-
merikanischen Universitdt von Managua aus. 1973 nahm ich an der Griindung des Movimiento
Cristiano Revolucionario teil, das in der Folge zahlreiche Kader und leitende Funktionare der
FSLN ausbildete. Die Fiithrungsgremien der Revolution sandten mich 1976 nach Washington,
damit ich vor dem Kongress der Vereinigten Staaten die Menschenrechtsverletzungen des Dik-
tators Somoza aufzeigte. Nach meiner Riickkehr in die Heimat schlug der Senatsprasident von
Nicaragua vor, mich als Landesverriter zu deklarieren. Darauf griindeten wir die nicaraguani-
sche Menschenrechtskommission usw.

Tausend Einzelheiten unseres Kampfes, unsere Angste und Hoffnungen finden hier keinen
Platz. Auch wenn wir suchten, vom Glauben geleitet dem Herrn der Geschichte zu folgen,
tappten wir oft im Dunkeln. Wir sahen nichts als Verbrechen und einen Diktator, der sie 14-
chelnd und siegreich iiberstand. Manchmal verloren wir die Hoffnung, und ich hatte Angst,
sehr grosse Angst, vor allem vor Folterungen.

Trotz des Haftbefehls, der gegen uns ausgestellt worden war, kehrten wir am 4. Juli 1978
wieder nach Nicaragua zuriick, wo wir zunédchst im Untergrund arbeiteten. Es folgten der Sep-
temberaufstand und die Endoffensive, die wir am 19. Juli 1979 nach dem heldenmiitigen Op-
fer von 50’000 Landsleuten gewannen. Wir waren nicht die einzigen Geistlichen, die sich am
Kampf beteiligten. Andere Priester unterstiitzten uns mit ihren Predigten, viele Ordensménner
und Nonnen arbeiteten mit den Guerilleros zusammen, und Tausende von Christen kampften
auf den Barrikaden in den Stédten und auf dem Land. Schliesslich verurteilten auch die Bischo-
fe in einigen Schriften die Menschenrechtsverletzungen des Diktators, und bei verschiedenen
Gelegenheiten nahmen sie gegen Somoza Stellung. Aber all dies geschah unter grossten Wi-
derspriichen. Und bis zum Sieg wurde kein Buchstabe zugunsten des sandinistischen Kampfes
geschrieben. Noch schlimmer, sie verurteilten den Kampf des Volkes, wenn sie sich in ihren
Schriften gegen «die Gewalt, wo immer sie auch herkomme», aussprachen; denn sie stellten die
Gewalt des kriminellen Unterdriickers auf die gleiche Stufe wie die Verteidigung des unter-
driickten Volkes. Erst eine Woche vor der Endoffensive rechtfertigten sie den Volksaufstand.

V. Unsere Rolle nach dem Sieg

a) Nach dem Sieg hitte man sich von den politischen Aktivitidten zuriickziehen konnen. Wir
taten es nicht, da wir die Hérte des noch bevorstehenden Kampfes voraussahen. Ausserdem
war es nicht unser Bestreben, an der Macht teilzuhaben, sondern wir wollten uns dafiir einset-
zen, dass die Armen an der Macht bleiben konnten. Wir wollten den Kampf fiir den neuen

146



Menschen und die neue Gesellschaft fortsetzen, die christlichen Werte dieses Kampfes vertre-
ten und dafiir sorgen, dass die Linke, die zum ersten Mal an die Macht gekommen war, nicht
antichristlich wurde. Unsere geschichtlichen Moglichkeiten waren bedroht und schwach. Wir
sind ein kleines Land von nur drei Millionen Einwohnern.

b) Wirfiihlten, dass ganz Lateinamerika auf uns schaute. Wir waren das Symbol fiir den Bruch
mit der Macht in der Kirche. Wir durften die in uns gesetzten Erwartungen nicht enttduschen.
Was wir ernteten, waren in Tat und Wahrheit Arbeit, Opfer und Attentats- oder Entfithrungs-
drohungen und nicht die eitlen Privilegien, die in Entwicklungslandern fiir gewohnlich mit poli-
tischen Amtern verbunden sind.

¢) Andererseits stimmten die uns iibertragenen Aufgaben gut mit jenen iiberein, die uns die
Berufung zum Priester auferlegte. Die Revolutionsfiihrer beauftragten mich mit der Alphabe-
tisierung. Unser ganzes Volk wurde fiir diese Aufgabe mobilisiert, und die meisten Studenten
gingen in die Berge und brachten es fertig, die 51 Prozent Analphabeten in fiinf Monaten auf
12,9 Prozent zu reduzieren. Das war unser zweiter Aufstand. Ich fiihlte, dass ich mehr Priester
war, als ich meinem Volk das Lesen beibrachte, denn zur Zeit, als ich an der Universitit Platon
und Aristoteles unterrichtete.

Wir Christen hatten an dieser Phase der Revolution einen grossen Anteil. Am Zweiten Al-
phabetisierungskongress sagte Genosse Carlos Corrion Cruz, Delegierter der Nationalen Ge-
schiftsleitung der FSLN: «In diesen Tagen wurden tonnenweise Papier und Tinte vergeudet,
um die Christen davon zu iiberzeugen, dass man nicht Christ und Revolutionér zugleich sein
konne. Die echten Christen jedoch, Geistliche ebenso wie Laien, haben keine Zeit fiir solche
theoretischen Schwitzereien aufgewendet; sie haben mit ihrer herausragenden Teilnahme an
der Alphabetisierungskampagne durch die Praxis bewiesen, dass Christsein und Revolutionir-
sein nicht nur vereinbar sind, sondern sogar zusammengehoren. »

Die Sandinistische Revolution hat die Ausbildung ihrer Jugend einem Priester iibertragen.

Nach der Alphabetisierung entsprach die FSLN meiner Bitte, mit der «Sandinistischen Jugend
19. Juli» zu arbeiten. Ich weiss, dass die Kirche diese Arbeit mit dem Etikett «politische Betiti-
gung» hitte versehen und verbieten konnen. Aber es ist eine Tatsache, dass die Sandinistische
Revolution einem Priester eine leitende Funktion iibertrug, und zwar fiir die Ausbildung des
Kostbarsten, das sie hat: ihre Jugend, und das heisst ihre Zukunft. Als Priester wie als Erzieher
habe ich mich zutiefst verwirklicht durch diese Arbeit in einer Organisation, zu der mehr als 60
Prozent aller nicaraguanischen Studenten gehoren.

Im Juli 1984 wurde ich Erziehungsminister. Miguel und Ernesto leisteten in ihren Ministe-
rien schon eine aussergewohnliche Arbeit im Dienste des Volkes, die in allen Teilen der Welt
Anerkennung findet. Und Pater Edgard Parrales vertritt die Revolution als Botschafter bei der
Organisation Amerikanischer Staaten (OAS) in Washington.

VI. Abschliessende Uberlegungen

a) Wirsind uns bewusst, dass es sich bei unserer politischen Arbeit um Ausnahme- oder besser
Grenzfille handelt. Wir beanspruchen nicht, Prizedenzfille zu sein, die spéter Allgemeingiil-
tigkeit erlangen konnten, noch meinen wir, dass in allen noch zu erwartenden lateinamerikani-
schen Revolutionen Priester Ministerposten bekleiden sollten. Die Erlaubnis, die uns die Bi-
schofskonferenz im Juni 1981 fiir das Verbleiben in unseren politischen Amtern erteilte, griin-
dete auf der Annahme, dass es sich um eine « Ausnahme in einem Notstand» handelte, in dem
wir uns seit dem Befreiungskampf noch immer befanden.

b) Indem wir an der Front stehen, erfiillen wir eine Mission, die gut zu unserem Priesteramt
passt; inmitten einer sakularen geschichtlichen Bewegung helfen wir, dass diese nicht antireli-
gios und antichristlich wird, sondern wahrhaft «revolutionir» bleibt, menschlich in ihren Mit-
teln, ein echter Dienst an den Armen.

¢) Was hier zur Diskussion steht, ist nicht ein kirchliches Gesetz, sondern die im Glauben be-
jahte Moglichkeit einer Option fiir die Armen, die weltweit von den Michtigen entrechtet wer-
den.

147



d) Niemand sollte dariiber hinwegsehen, was es fiir die Zukunft einer Nation bedeutet, wenn
die Fiihrer einer Revolution den christlichen Beitrag 6ffentlich anerkennen. In einem Commu-
niqué der FSLN zur Religionsfreiheit vom 7. Oktober 1980 lesen wir Abschnitte wie diese:
«Die christlichen Patrioten und Revolutionire sind integrierender Bestandteil der Sandinisti-
schen Volksrevolution, nicht erst heute, sondern seit vielen Jahren.» — «Viele Militante und
Kombattante der FSLN fanden in ihrem Glauben die Motivation, um sich dem revolutioniren
Kampf und der FSLN anzuschliessen.» — «Alle waren sie bescheidene Menschen, die ihre
Pflicht als Patrioten und Revolutionire erfiillten, ohne sich in lange philosophische Diskussio-
nen zu verwickeln.» — «Die Christen waren demnach ein integrierender Bestandteil unserer
Revolutionsgeschichte, und zwar in einem noch nie dagewesenen Ausmass innerhalb der la-
teinamerikanischen Revolution und vielleicht auf der Welt tiberhaupt.»

e) In Nicaragua muss man es wohl zulassen, dass wir Jesus Christus aufgrund solcher Tatsa-
chen bezeugen und dadurch die Christen ermutigen und begleiten, die mitten in einer ge-
schichtlichen Entwicklung stehen, die dem Geist und der Lehre Christi entspricht.

Man verbietet mir, die beiden grossen Lieben meines Lebens zu vereinen.

Ich habe Ihnen mein Zeugnis mitgeteilt und iiber meine kirchliche Erfahrung berichtet, die fiir
mich sehr schmerzlich ist. Aus meiner Sicht kann ich gleichzeitig einerseits der Kirche als Prie-
ster und Jesuit treu bleiben und andererseits den Armen von Nicaragua und der Sandinisti-
schen Revolution dienen. Man verbietet mir jedoch, die beiden grossen Lieben meines Lebens
zu vereinen; in Wahrheit sind es nicht zwei, es ist nur eine Liebe (Mt. 25). Ich schliesse diesen
Brief mit dem Glauben, der Hoffnung und der Liebe eines Christen. Ich wiinsche mir nichts an-
deres, als die Erwartungen des Herrn und meines Volkes erfiillt zu haben. Ich bitte Sie um Ihr
Gebet und um Ihre Solidaritat. Fernando Cardenal M.

(Ubersetzung aus dem Spanischen von Yvonne Hiberli)

Hinweis auf ein Buch.

Tomas Borge Martinez: Die Revolution kimpft gegen die Theologie des Todes. edition liberacién/Exodus,
Freiburg/Miinster 1984. 121 Seiten, Fr. 9.80.

Tomas Borge Martinez, einziger iiberlebender Mitbegriinder der Sandinistischen Befreiungsfront und
wihrend fiinf Jahren in den Gefingnissen Somozas grausam gefoltert, ist heute Innenminister Nicaraguas.
Borge deklariert sich nicht ausdriicklich als Christen, denn—so schreibt sein Freund, der Franziskanerpater
Uriel Molina, im Vorwort zum vorliegenden Béndchen — «es widerstrebt ihm, denselben Namen zu tragen,
den viele Ausbeuter beanspruchen und eine Hierarchie, die nach eigenen Worten eine ,Eskalation des Ter-
rors‘ gegen jene Priester und Laien entfesselt, die sich im revolutiondren Prozess engagieren». Aber Borge
lebt als Christ. Dafiir das eindriicklichste Beispiel findet sich ebenfalls in diesem Bindchen: Als der Morder
seiner Frau verhaftet wurde, iibte er keinerlei Vergeltung, sondern sagte: «Unsere Rache an unseren Fein-
den ist unsere Vergebung; sie ist die beste Rache.»

Der Text, der dieser wichtigen Veroffentlichung unserer Freunde vom Verlag «edition liberacién/
Exodus» (Vgl. NW 1984, S. 326ff.) den Titel gab, ist in gekiirzter Fassung auch in unserer Zeitschrift er-
schienen (NW 1983, S. 256ff.). In den iibrigen der hier gesammelten Ansprachen unterstreicht Borge den
Anspruch, «Nicaragua in ein Land zu verwandeln, das ein Vorbild fiir dic Respektierung der Menschen-
rechte sein wird». Die Rede ist aber auch vom Kampf gegen den Biirokratismus und von der revolutioni-
ren Selbstkritik, die Borge als eine «besondere Form der Beichte» ansieht. Mit besonderem Nachdruck
vertritt er die Uberzeugung, dass «die Aufgabe der Sandinisten ohne die Beteiligung der Christen nicht er-
fullt werden» konnte. Damit ist weit mehr als Taktik und Strategie gemeint: «eine echte gegenseitige
Durchdringung, die diesen revolutiondren Prozess weiterfiihren konntes.

Borge ist Politiker und Prophet zugleich. Seine Weherufe an die Adresse einer pharisdischen Amtskir-
che verkiinden das Gericht des Reiches Gottes iiber jedes derartige Pfaffentum. W. Sp.

148



	Das Dokument : Fernando Cardenal an seine Freunde

