
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 2

Artikel: SP und Disputation '84 : ein Plädoyer für die Verkündigungsfreiheit der
Kirche

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und Ausländern in eine ganzheitliche
Gesellschaft, u.a. durch das Jugend- und
Ausländerstimmrecht in den Kirchen;
- eine echte Volksseelsorge, unabhängig

vom deklarierten Mitgliederstatus,
Seelsorge verstanden als umfassende,
ganzheitliche Begleitung von Menschen,
die diesen Dienst wünschen. Solche
Seelsorge wäre zu leisten, ohne dabei in
falsch verstandene Frömmigkeit
abzugleiten, ja ohne ausschliesslich religiös
begründet zu werden. Eine neue
Ökumene, welche die Zusammenarbeit auch
mit Nichtchristen, wie z.B. dem humanistischen

Betreuungsdienst, aufnähme,
wäre endlich auch zu realisieren;
- die Herausforderung eines fragwürdig
gewordenen Rechtsverständnisses durch
ethische Grundsätze, z.B. durch die Auf¬

wertung des kirchlichen Raums als Asyl;
- den Einfluss auf die politische Macht
als Mittel für die sozial Benachteiligten
einzusetzen.

Dass eine solche Haltung geistigen
Sprengstoff bedeuten würde, dürfte klar
sein. Aber eine von den Händlern
freigepeitschte Kirche wäre für die Parteien
des demokratischen Sozialismus als
Diesseitspartner von grösster Bedeutung.

Und die SP ist liberal genug, um
echte Partner aller Schattierungen im
Kampf gegen das Leiden willkommen zu
heissen! Die Diskussion über eine
transzendentale Jenseitshoffnung soll
zwischen den weltanschaulichen Gernein-
schaften gepflegt werden. Sie ist jedenfalls

kein Hindernis im gemeinsamen
Kampf für eine bessere Welt.

Willy Spieler

SP und Disputation '84
Ein Plädoyer für die Verkündigungsfreiheit der Kirche

Wenn der demokratische Sozialismus
den Dialog mit der Kirche aufnimmt,
dann argumentiert er nicht spezifisch
christlich oder sonstwie religiös, natürlich

auch nicht atheistisch, sondern
«laizistisch», «säkular», «weltlich», und das
heisst: vom Massstab des Menschlichen
her. Der demokratische Sozialismus
sucht menschliche und jedem Menschen

- gleichgültig ob Christ oder Nichtchrist
— erkennbare Grundwerte in die politische

Programmatik und Praxis umzusetzen.

Die letzte Begründung dieser
Grundwerte entzieht sich hingegen
seinem politischen Auftrag.

Religion ist für den demokratischen
Sozialismus in dem Sinne «Privatsache»,
als sie keine Parteisache oder gar Staatssache

sein kann und sein darf. Wie wir als

Mitglieder der Sozialdemokratischen
Partei unseren Sozialismus im Letzten
begründen, ob zum Beispiel aus der
Botschaft des nahenden Gottesreichs oder
aus einem marxistischen «Prinzip
Hoffnung», ist unserem persönlichen
Gewissensentscheid überlassen. Die Partei will
und kann uns diesen Entscheid nicht
abnehmen bzw. vorschreiben. Sie vereinigt
uns als Christen, Juden, Marxisten,
Freidenker usw. im gemeinsamen Kampf für
die Gerechtigkeit, ohne dass
Weltanschauung uns trennen müsste.

Diese weltanschauliche Neutralität gilt
aber nicht nur für den demokratischen
Sozialismus, sie gilt auch für den Staat
selbst, sofern er sich als modernen
Rechtsstaat versteht1. Dass sie ein Prinzip

der Freiheit ist, das auch die umfas-

48



sende Verkündigungsfreiheit der Kirche
in sich schliesst, kann von uns demokratischen

Sozialisten nicht nachdrücklich
genug betont werden.

Die weltanschauliche Neutralität
des Staates in ihrer
freiheitlichen Konsequenz für
das Verhältnis von Kirche und Politik
In der ersten ihrer sechs «Thesen über
Kirche und Sozialdemokratie»2 erklärt
die SP des Kantons Zürich:

«Der demokratische Sozialismus
bejaht die Neutralität des Staates in Fragen
der Religion und Weltanschauung. Ein
Staat, der sich der freien Auseinandersetzung

unter den Kirchen und
weltanschaulichen Richtungen in einer
pluralistischen Demokratie verpflichtet weiss,
kann und darf sich keine letzten Antworten

auf die Fragen nach dem Sinn des
Lebens anmassen. - Auch der demokratische

Sozialismus will keine letzten Wahrheiten

verkünden, nicht weil er die
Glaubensentscheidungen der Menschen
geringschätzt, sondern weil er sich nicht
berufen fühlt, die verschiedenen Bekenntnisse

nach Wahrheit oder Irrtum zu
beurteilen.»

Aus dieser weltanschaulichen Neutralität

des demokratischen Sozialismus
beziehungsweise des modernen Rechtsstaates

folgt dreierlei:

/. Die Gleichberechtigung der Kirchen
und Weltanschauungsgemeinschaften
Weltanschauliche Neutralität gegenüber
Kirchen und Weltanschauungsgemeinschaften

heisst: Nichtidentifizierung,
Nichtprivilegierung, Nichtdiskriminierung.

Sie alle sind gleichberechtigt: von
den Landeskirchen bis zu den
Freidenkervereinigungen

Wir unterscheiden zwischen einer
negativen und einer positiven
Gleichberechtigung. Im Falle der Trennung von
Kirche und Staat entsteht eine negative
Gleichberechtigung, weil hier keine
religiöse oder weltanschauliche Gemeinschaft

mehr eine besondere staatliche

Unterstützung erhält. Demgegenüber ist
ein System der Verbindung von Kirche
und Staat, wie wir es im Kanton Zürich
kennen, für uns nur annehmbar, wenn
der Staat auch allen übrigen religiösen
und weltanschaulichen Gemeinschaften
dieselbe oder eine analoge Unterstützung

anbietet, wenn er also bereit ist, eine

positive Gleichberechtigung zu
praktizieren.

Daraus ergibt sich die Frage an die
Kirche: Ist sie willens, die weltanschauliche

Neutralität des Staates anzuerkennen,

die andern religiösen oder
weltanschaulichen Gemeinschaften als
gleichberechtigt zu betrachten und folglich auf
alle Privilegien zu verzichten, zum
Beispiel auch auf die «historischen Rechtstitel»,

an denen nur soviel stimmt, dass sie
historische sind?3

2. Die (auch politische)
Verkündigungsfreiheit der Kirche
Wenn Politik über die letzten Wahrheitsfragen

nicht zu entscheiden hat, dann
darf sie sich auch nicht in das innerkirchliche

oder zwischenkirchliche Ringen um
diese Wahrheitsfragen einmischen. Sie
kann und darf auch nicht beurteilen, wie
politisch die Botschaft der Kirche sei
oder auszulegen sei. Im Rahmen der
öffentlichen Ordnung ist die
Verkündigungsfreiheit absolut.

Gefahr droht dieser Verkündigungsfreiheit
denn auch nicht von seiten der

Anhänger der weltanschaulichen
Neutralität von Staat und Parteien, sondern
von seiten einer bürgerlichen Rechten,
die durch staatliche Repression oder
durch parteipolitischen Druck der Kirche

eine bestimmte Auslegung der
biblischen Botschaft aufzwingen will. Dazu
drei Beispiele:

Beispiel 1: Auf Ende 1978 wurden
der reformierte und der katholische
Feldprediger des Waffenplatzes Bern
vom Eidgenössischen Militärdepartement

«zur Disposition gestellt» und damit

vom Dienst «befreit». Der Gegensatz

zwischen Feldpredigt und Bergpre-

49



digt war den beiden immer deutlicher
bewusst geworden. Deshalb erklärten sie
den Soldaten, «dass unser bewaffneter
Verteidigungsdienst in unüberbrückbarem

Gegensatz zu Jesus in der Bergpredigt

(Feindesliebe, Gewaltlosigkeit)
steht»4. Dass sie damit beim
Militärdepartement in Ungnade fielen, ist
verständlich. Weniger verständlich ist die
Tatsache, dass die Kirchenleitungen sich
nicht für die Verkündigungsfreiheit der
beiden Feldprediger wehrten. Die Folgen

dieses Präzedenzfalls sind unabsehbar:

Über die richtige Auslegung des
Evangeliums entscheidet nicht mehr die
Kirche, sondern das EMD. Die
Verteidigungsideologie der Armee ist Staatsreligion

geworden."1
Beispiel 2: In ihrer Vernehmlassung

zur kantonalzürcherischen Initiative für
die Trennung von Kirche und Staat
schrieb die FDP: «Der Weiterbestand
der Kirchen als Körperschaften des
öffentlichen Rechts wird sich auf die Dauer
nur aufrechterhalten lassen, wenn die
Kirchen den Boden der christlichen
Heilslehre und Ethik nicht mit dem der
Politik vertauschen.»'1 Ähnlich warnen
die freisinnigen «Grundsätze über das
Verhältnis von Kirchen und Politik»:
«Sie (sc. die Kirchen) dürfen sich nicht an
irgendeine evangeliumsfremde politische

Ideologie binden.»7 Wann aber
weicht die Kirche von ihrer Heilslehre
und Ethik ab, wann verbindet sie sich mit
einer evangeliumsfremden politischen
Ideologie? Die Grenzen zieht offenbar
der Freisinn. Eine politische Partei masst
sich damit eine gewissermassen lehramtliche

Kompetenz über die richtige Auslegung

des Evangeliums an. Offenbar soll
das bürgerliche Christentum (wiederum)
Staatsreligion werden. Warum lässt sich
die Kirche solches gefallen?

Beispiel 3 und aus den USA: Im
Grundsatzdokument des Interamerikanischen

Sicherheitsausschusses von 1980
in Santa Fé wird festgehalten: «Die
Aussenpolitik der USA muss beginnen, sich

der Theologie der Befreiung entgegenzustellen

(und nicht einfach im nachhinein

zu reagieren), so wie sie in
Lateinamerika durch den Klerus verwendet
wird.» Und: «Leider haben die
Marxisten-Leninisten die Kirche als politische
Waffe gegen das Privateigentum und das
kapitalistische Produktionssystem
benutzt, indem sie die Religionsgemeinschaft

durch Ideen infiltrierten, die weniger

christlich als kommunistisch sind.»8
Was christlich ist, was die Kirche verkündigen

darf und was nicht, bestimmt die
Regierung der Vereinigten Staaten von
Amerika. Für sie ist der Kapitalismus zur
Staatsreligion für Lateinamerika geworden.

Der US-Imperialismus fällt auf die
(vorrechtsstaatliche) Herrschaftsformel
des Augsburger Religionsfriedens von
1555 zurück: «Cuius regio, eius religio»
(wessen Gebiet, dessen Religion).

Die Kirche sollte den Anfängen wehren,

denn diese enthalten nicht mehr und
nicht weniger als die Anmassung
inquisitorischer Befugnisse durch die Politik.
Das Problem ist natürlich nicht neu: Als
Kaiser Friedrich II. in einer Konstitution
von 1231 den «Irrglauben» zum «öffentlichen

Verbrechen» erklärte und den
Papst gar mahnte, in der Verteidigung
des Glaubens grösseren Eifer zu entfalten,

da erkannte die damalige Kirche
wenigstens die tödliche Gefahr, die ihr von
diesem Eingriff in ihre Verkündigungsfreiheit

drohte. Papst Gregor IX. parierte
den Schlag mit der Schaffung der

kirchlichen Inquisitionsbehörde, die
fortan für die theologische Beurteilung
von «Glaubensdelikten» zuständig sein
sollte. Die heutige Kirche erkennt diese
tödliche Gefahr viel zu wenig. Sonst würde

sie ihre Verkündigungsfreiheit ganz
anders verteidigen, gewiss nicht mehr mit
der stumpfen Waffe der «heiligen
Inquisition», wohl aber mit der entschiedenen
Zurückweisung aller Druckversuche,
Drohungen und Repressionen gegen das

von einer Bürgerreligion sich emanzipierende

Christentum.

50



3. Von der äusseren zur inneren
Verkündigungsfreiheit
Wir Sozialdemokraten sind bereit, die
Kirche bei der Verteidigung ihrer
Verkündigungsfreiheit zu unterstützen.
Auch wenn wir als Partei nicht über
Wahrheit oder Irrtum in Glaubensfragen
urteilen wollen und können, so sind wir
doch der Überzeugung, dass Wahrheit
nur in Freiheit erkannt, geglaubt und
praktiziert werden kann. Daran wäre
freilich die nächste Frage anzuschliessen,
ob Kirche diese Freiheit nur nach aussen
beanspruchen darf und sie nicht vielmehr
auch nach innen gewährleisten sollte. Ist
Verkündigungsfreiheit das Monopol der
Kirche als Körperschaft, der Kirchenleitungen,

der demokratischen Mehrheit,
oder steht Verkündigungsfreiheit nicht
vielmehr auch den Hilfswerken, den
Heimstätten, den einzelnen Gliedern der
Kirche zu?

Es ist für uns schwer verständlich,
wenn zum Beispiel

- Vertreter der kirchlichen Hilfswerke
sich zu sozialethischen Fragen, wie sie
etwa von der Bankeninitiative
aufgeworfen wurden, nicht nach Wissen und
Gewissen äussern dürfen9;

- Kirchgemeinden gegenüber dem
Evangelischen Tagungs- und Studienzentrum

Boldern den Geldhahn
zudrehen, nur weil ihnen die politische
Richtung dieser Heimstätte nicht
passt 10.

- die Kirche sprach- und tatenlos
zusieht, wie ein Gottesdienst für die
Anliegen der Mitenand-Initiative von
einem Schlägertrupp der Nationalen
Aktion verhindert wird.11

Gewiss ist es nicht Sache einer
sozialdemokratischen Partei, der Kirche die
innere Verkündigungsfreiheit
vorzuschreiben ; aber wir dürfen, j a müssen der
Kirche solche Fragen stellen, wo immer
wir Toleranz und Liberalität auch in ihr
selbst gefährdet sehen.

Die weltanschauliche Neutralität
des demokratischen Sozialismus
als Voraussetzung für
einen echten Dialog mit der Kirche
Da der demokratische Sozialismus sich
zur Kirche weltanschaulich neutral
verhält, kann und will er weder ihre Strukturen

beurteilen noch auf den Inhalt ihrer
Verkündigung Einfluss nehmen. Aber er
kann und will der Kirche dialogisch
begegnen. Er kann ihr dialogisch begegnen,
eben weil er sich der Anmassung enthält,
Kirchliches nach Wahrheit oder Irrtum
zu beurteilen und aus solchem Urteil gar
einen Herrschaftsanspruch in die Kirche
hinein abzuleiten. Und der demokratische

Sozialismus will mit ihr dialogisch
umgehen, da er in der biblischen
Botschaft auch Geist von seinem eigenen
Geist entdeckt und geborgen sieht. Darum

schrieben wir in der letzten der
«Thesen über Kirche und Sozialdemokratie»:

«Das christliche und zutiefst menschliche

Ideal der Nächstenliebe und der
Parteinahme für die Benachteiligten deckt
sich mit den Forderungen des demokratischen

Sozialismus. Die Sozialdemokratische
Partei weiss sich daher solidarisch

mit einer Kirche, die nicht nur den
Gesinnungswandel des Einzelnen, sondern
auch die Überwindung jeder Form der
Unterdrückung und Ausbeutung des
Menschen durch den Menschen verlangt
und so ihre Hoffnung auf das Reich Gottes

bezeugt.»
Es ist nicht unser Ansinnen, der Kirche

zu sagen, wie sie sich für die Benachteiligten

einsetzen, wie sie ihre Hoffnung
auf das Reich Gottes bezeugen oder welche

Sozialethik sie vertreten soll. Allenfalls

nehmen wir die Kirche beim Wort,
wenn sie die Parteinahme für die
Benachteiligten als ihren christlichen Auftrag

verkündet. Allenfalls sagen wir der
Kirche auch, was wir unter dieser
Parteinahme verstehen, damit sie politisch
wirksam werden kann. Aber nie sagen
wir, dass unser Verständnis von Partei-

51



nähme und Sozialethik auch für die Kirche
verbindlich sei. Die Humanität, der Kirche

und Sozialdemokratie sich verpflichtet
wissen, ist die Grundlage des Dialogs,

zu dem beide Seiten ihren autonomen
Beitrag leisten.

Wie fruchtbar dieser Dialog sein kann,
habe ich im Verlauf des kritischen Jahres
1980 während insgesamt fünf mehrstündigen

Begegnungen zwischen einer SP-
Delegation und dem Kirchenrat der
Evangelisch-reformierten Landeskirche
des Kantons Zürich erfahren. Besonders
nachhaltig ist mir die Gesprächsrunde
vom 9. September 1980 in Erinnerung
geblieben. Wir trafen uns damals zu
einem Zeitpunkt, als die Zürcher Unruhe
einer kritischen Phase der Auseinandersetzung

mit der unfähigen Stadtregierung
zutrieb. Wir appellierten an die vom

Kirchenrat repräsentierte Kirche, ihre
ganze moralische Autorität für die
Anliegen der Jugend und für einen echten
Frieden in dieser Stadt einzusetzen. Der
Appell wurde gehört: Schon am
darauffolgenden Tag versandte der Kirchenrat
ein Rundschreiben an alle Kirchgemeinden

und kirchlichen Mitarbeiter, das zur
Versöhnung mahnte und die Veranstaltung

offener Gespräche empfahl. Und

wenig später übernahm die reformierte
Landeskirche zusammen mit der katholischen

Kirche die Trägerschaft für das
AJZ.

Der Kirchenrat sagte an jenem dramatischen

9. September, er betrachte die
Jugendunruhe als Herausforderung zur
«Überprüfung der Fundamente unserer
Gesellschaft». Auch daran möchte ich
ihn - und uns - anlässlich der Disputation

'84 erinnern.

1 Vgl. z.B. Herbert Krügers (liberal-konservati
ve) «Allgemeine Staatslehre», Stuttgart 1966,

S. 178ff.
2 Veröffentlicht in: NW 1980, S. 156ff.
3 Die «historischen Rechtstitel» wurzeln im

mittelalterlichen Pfrundwesen. Als der Stand
Zürich im letzten Jahrhundert die kirchlichen
Güter säkularisierte, verpflichtete er sich, als
Gegenleistung die reformierten Pfarrer aus der
Staatskasse zu besolden.

4 Vgl. die Dokumentation in: NW 1979, S. 30f.
5 Vgl. W. Spieler, Die Armee als Staatsreligion,

in: NW 1982, S. 31 lf.
6 NZZ, 576. Juni 1976.
7 NZZ, 8. Oktober 1982.
8 Zit. nach Franz J. Hinkelammert, Die Politik

des totalen Marktes, ihre Theologisierung und
unsere Antwort, in: NW 1984, S. 307.

9 Vgl. NW 1984, S. 205f.
10 Vgl. NW 1981, S. 240.
11 Vgl. NW 1981. S. 127.

«Religion ist Privatsache» - das steht nicht in unserem Programm, weil es selbstverständlich ist,
und zwar deshalb selbstverständlich, weil nirgends im Programm gesagt wird, dass wir nach der
religiösen Überzeugung eines Parteigenossen fragen. Jeder mag glauben, was er will; er kann als
Sozialdemokrat katholischer Christ, er kann Materialist und Atheist sein, das geht keinen
Menschen innerhalb der Partei etwas an.

Wir treten der Vermengung der kirchlichen und der staatlichen Gewalt entgegen und verlangen
die absolute Trennung dieser Gewalten. Wir vertreten die Anschauung, dass der Staat ein rein
weltlicher Staat ist und dass Religionsgemeinschaften private Gesellschaften sind. Wir erklären
uns aufdas entschiedenste dagegen, dass der Staat kraft der Gesetzgebung und seiner Zwangsmittel

irgendeinen Menschen nötigt, zu einer Gemeinschaft zu gehören oder Mittel zur Unterhaltung
dieser Kirchengemeinschaft herzugeben oder dass der Staat selbst seine eigenen, aus dem
allgemeinen Steuersäckel gewonnenen Mittel für kirchliche Gemeinschaften hergibt.

Es soll mit diesem Programmpunkt in keiner Weise den religiösen Anschauungen einzelner zu
nahe getreten werden, wir stehen im Gegenteil — und das ist unsere heiligste Überzeugung — auf
dem Standpunkt, dass wir in religiösen Glaubensfragen absolute Neutralität und nichts als
Neutralität zu beobachten haben.

(August Bebel am SPD-Parteitag von 1902 in München, zit. nach: Rüdiger Reitz, Christen und
Sozialdemokratie, Konsequenzen aus einem Erbe. Stuttgart 1983. S. 246/247)

52


	SP und Disputation '84 : ein Plädoyer für die Verkündigungsfreiheit der Kirche

