
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 2

Artikel: Glücklich die Menschen, die nach Gerechtigkeit hungern und nach
Leben dürsten : unser Widerstand gegen die Verharmlosung und
Entpolitisierung der Botschaft Jesu in den Kirchen

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Hedinger

Glücklich die Menschen, die nach Gerechtigkeit
hungern und nach Leben dürsten
Unser Widerstand gegen die Verharmlosung
und Entpolitisierung der Botschaft Jesu in den Kirchen

Wohin gehen wir? Zu Ronald Reagans
«Leisure World» (Welt der Musse), zur
Stadt mit den Schlagbäumen, der
Einkaufssumme von 40'000 Dollars für ein
Einzimmerappartement, wo keine Russen

hinkommen und sich nur wenig
Schwarze aufhalten? Oder zum «neuen
Jerusalem», dem bräutlich geschmückten,

mit dem Tisch Sarahs und Abrahams,

bereitet für die «vielen aus Morgen

und Abend» (Of. 21,2 und Mt.
8,11)? Was gilt? Dass «der dritte Teil der
Erde» verbrannt werden wird, der «dritte

Teil der Bäume» und «alles grüne
Gras» (Of. 8,7)? Oder dass die «Völker
den Krieg nicht mehr lernen werden»
und das Reich Gottes anbrechen wird,
gleich einem «Baum, in dessen Zweigen
die Vögel des Himmels nisten» (vgl. Jes.
2,4 und Mt. 13,32)? Wir können diese
Frage weder aus der Distanz von
Zuschauern und bloss weltanschaulich
Interessierten noch aus der Enttäuschung
nach dem Jahre 1968 heraus beantworten,

wenn anders uns der Geist des
Evangelischen Manifestes Jesu von Nazareth
erfasst: «Ihr seid das Salz der Erde. Ihr
seid das Licht der Welt» (Mt. 5,13f.).

1. Gegen das Kreuz, das Unrecht
beschönigt
Jesus und die Seinen haben in einem
doppelt und dreifach kolonialisierten
Land gewirkt: im galiläischen und judä-
ischen Volk, das die sozialen Klassengegensätze

zwischen Reichen und Armen
kannte, dann so etwas wie Klassengegensätze

zwischen «Kirchlichen» und
«Unkirchlichen» (d.h. zwischen Gesetzes¬

treuen und «Abtrünnigen») und das dazu

vom Kaiser Roms und seinen Legionären

abhängig war. Jesus hat das
Evangelium, die Botschaft vom kommenden
Reich Gottes, keineswegs bloss als Trost
an Einzelne gerichtet, sondern mitten in
die gesellschaftlichen, politischen,
wirtschaftlichen und kulturellen Lebensbereiche

seiner Zeitgenossen hineingesagt,
hineingelebt. Aus ihm und seiner Bewegung

entquoll messianische Hoffnung:
die Hoffnung auf Aufhebung der sozialen

und der religiösen Nöte und
Klassengegensätze, und dazu oder ineins damit
hat Jesus erst noch an der Herrschaft der
Kaiser und Fürsten gerüttelt (Mt. 20,25).
Dafür hat er vom römischen Statthalter
Pilatus und der mit Rom zusammenarbeitenden

Priesteraristokratie, den
Sadduzäern, den Rebellenlohn empfangen:
die Ermordung durch Kreuzigung.

In der Geschichte des Christentums
wurde die Beseitigung Jesu zum
Heilsdrama uminterpretiert, das schwarze
Kreuz wurde zum perversen Schmuckstück

an den Triumphbögen der Cäsaren
und den Kathedralen der Kirchenfürsten.

Doch gab es in der Geschichte des
Christentums Gegentendenzen: so in der
hussitischen und in der frühzwinglischen
Bewegung, wo die Sozialrevolutionäre
(und spätere täuferische) Berufung auf
die Bibel noch nicht als Schwärmerei
abgetan wurde. So bei Schuster Klaus Hot-
tinger und seinen Gefolgsleuten, die im
September 1523 in Zürich-Stadelhofen
ein abgöttisch verehrtes Kreuz beseitigten.

Inzwischen ist es auch in den
protestantischen Kirchen wieder tausendfach

40



als hoch-religiöses Feldzeichen gegen
sozialutopische Träumereien und
sozialethisch geprägten Veränderungswillen
errichtet worden.

Gegen das Kreuz, welches Unrecht,
Klassen- und Rassenherrschaft beschönigt,

wendet sich der von Jesus geweckte
und gepriesene Hunger und Durst nach
Gerechtigkeit und Leben. Als solcher
Hunger und als solche Sehnsucht wirkt
die Kraft der Auferstehung, des Aufstandes,

des Widerstandes gegen den «alten
Aon» («altes Zeitalter»: Welt und
Gesellschaft, welche keine wirkliche und
dauerhafte Freude aufkommen lassen).

Thesen und Anmerkungen
a) Die herrschende Theologie beider in Europa

entstandenen Grosskirchen hat Jesu
Evangelium wesentlich nur als Heilmittel gegen die
religiöse Not, als Vergebung der Schuld
verwenden wollen und darüber seinen Kampf
gegen die soziale Not, seine Bitte um das tägliche
Brot, vernachlässigt. Die Mühseligen und Be-
ladenen, mit denen Jesus sich solidarisierte,
sind aber keineswegs nur als die von ihren Sünden

Beladenen zu verstehen (vgl. dazu U.
Hedinger, Die Hinrichtung Jesu von Nazareth,
Kritik der Kreuzestheologie, Stuttgart 1983, S.

85ff).
b) Die herrschende Frömmigkeit pocht darauf,

dass sie, gleichmässig und ausgewogen,
Reichen und Armen Sündenvergebung und
Trost spendet. Sie isoliert die Menschen von
ihrer konkreten geschichtlichen Situation,
bagatellisiert oder ignoriert die Klassengegensätze
zwischen Besitzenden und Habenichtsen,
zwischen Nord und Süd. Sie tut dergleichen, als ob
der reiche, bloss seine Hunde ernährende
Mann und der verhungernde Lazarus gleicher-
massen in erster Linie Sünder seien.
c) Die herrschende Theologie und Frömmigkeit

haben aus der Ermordung Jesu ein
Heilsdrama gemacht. Massgebend dafür waren die
gewaltigen Mythen der Vor- und Umwelt des
Neuen Testamentes, die aus dem Sterben einer
Gottheit Heil entspringen Hessen; aber auch
der aus Angst vor den die Juden und Christen
verfolgenden Kaisern versuchte Nachweis,
dass die Bewegung Jesu im Grunde genommen
nicht reichsfeindlich sei.

2. Jesuanische Sehnsucht
oder christliche Religiosität?

Sehnsucht nach Gerechtigkeit und
Leben ist weder Gefühlsangelegenheit noch
Verstandessache allein noch bloss die
Synthese beider. Sie könnte, mit nicht
unproblematischem Rückgriff auf
Mystik, Soziologie und Psychologie gesprochen,

als Inkarnationsprozess Gottes in
der Welt bezeichnet werden; als Befreiungs-

und Menschwerdungsprozess von
Gesellschaft und Individuum. Sie erfüllt
die Rationalität, Sensibilität, Emotiona-
lität und die Phantasie der Menschen. Sie
ist nicht nur ein geistiges oder geistliches,
nicht nur ein das Individuum bereicherndes

Geschehen. Sie schämt sich nicht, an
den politischen Problemen und Kämpfen
Anteil zu nehmen. Sie weiss zu differenzieren

und hütet sich vor Schwarzweiss-
malerei. Sie weiss Partei zu ergreifen und
übermalt die Probleme und Gegensätze
nicht mit Graufarben. Sie führt zur
Zivilcourage, die in einem Klima der Apathie
für ethische und politische Stellungnahmen

nötig ist. Ihr Ziel (darf ich sagen: das
Ziel des religiösen Sozialismus?) ist die
nicht mehr molochhafte, die nicht mehr
kapitalistische, die nicht mehr stalinistische,

nicht mehr rassistische, nicht mehr
sexistische, nicht mehr militaristische,
nicht mehr hierarchische Gesellschaft:
die Erde als Vorzeichen des Reiches
Gottes, in dem alle Tränen, auch die
durch Tod und Verweslichkeit der Kreatur

verursachten, abgewischt werden.
Jesuanische Sehnsucht übersieht die

Realitäten nicht, kapituliert aber auch
nicht vor ihnen. Sie verlangt die kritische
Analyse der Vergangenheit und der
Gegenwart. Sie ist offen für die mannigfachen

hellen Utopien, welche die Arbeiter-

und Frauenbewegung, die Friedens-,
Drittwelt-, Ökologie- und Jugendbewegung

geprägt haben und noch prägen. Sie
(darf ich auch «religiöser» oder
«humanistischer Sozialismus» sagen?) kann und
soll Element und Ferment der Verbindung

und Verbündung der genannten

41



Exodus- und Emanzipationsbewegungen
sein, die alle genug haben vom Joch

des Pharaos, seinem Weihrauch und
seinen Fleischtöpfen.

Würde die jesuanische Sehnsucht
Kern und Stern des christlichen Glaubens

ausmachen, dann wäre dieser ein
(sicher nicht das einzige) gewaltiges
Ferment in den Befreiungsbewegungen der
Völker, der Geschlechter, der Klassen,
der Gruppen und Einzelnen. Wäre.
Wir müssen kritisch gegenüber der
sogenannten Zivilisation und auch gegenüber
der «Hochreligion», die «christlich»
heissen, sagen, dass diese die jesuanische
Sehnsucht von der christlichen Religiosität

weitgehend abgetrennt haben. Durch
den schon im jungen Christentum
einsetzenden Prozess der Privatisierung und
Entpolitisierung des Glaubens, durch
den Sieg über die sozialethischen und
revolutionären Strömungen innerhalb der
Reformationsbewegungen des 15. und
des 16. Jahrhunderts ist die kirchliche
und die säkularisierte Religiosität in den
späteren und heutigen reichen Industrienationen

gegenüber den herrschenden
Wirtschafts- und Eigentumsordnungen
immun und zu deren Stütze geworden.

Die jesuanische Sehnsucht ist von der
christlichen Frömmigkeit wegoperiert
worden; diese wurde dadurch zu einer
Verbindung zwischen patriarchalisch
orientierter kindlicher «Gläubigkeit»
und einer teilweise lebensfeindlichen In-
dividualmoral. Als Hauptoperatoren seien

genannt: der «Grossinquisitor», wie
ihn der russische Schriftsteller Feodor
Dostojewski in der gleichnamigen
Legende gezeichnet hat, und der deutsche
Reformator Martin Luther, der 1525 die
Bauernbewegung Süd- und
Mitteldeutschlands verraten und den Schergen
der Fürsten ausgeliefert hat. Der
Grossinquisitor, mit dem Dostojewski nicht
nur die römisch-katholische Papstkirche,
sondern auch die dämonische Seite eines
verzweifelten Sozialismus charakterisieren

wollte, hat den christlichen Glauben
vom Streben nach Freiheit, das ebenso

wie das Streben nach Gerechtigkeit zum
Herzschlag der Sehnsucht gehört,
«gereinigt» und ihn zu einer autoritären
Religion gemacht, in der Gott beziehungsweise

die Herrschenden den Menschen
zum Empfänger genügender Kalorien
und zum Bewunderer von Wundern
degradiert haben, zum Leser des günstigen
Horoskops und der sensationell langweiligen

Schilderung, wie eine(r) vom Tel-
lerabwäscher zum Milliardär oder dessen
Frau oder dessen Geliebter wird. Martin
Luther aber hat als Verfasser der Schrift
«Wider die räuberischen und mörderischen

Rotten der Bauern» die jesuanische

Seligpreisung der Armen und-Jesu
Weheruf gegenüber den Reichen (Lk.
6,20 und 24) verraten. Warum? Weil er
den Christenglauben als Akzeptanz einer
durch Unrecht und Ungleichheit geprägten

Wirtschaftsordnung definiert.

Thesen und Anmerkungen

d) Luther erkühnt sich, Christus den aufständischen

Bauern als Garanten der feudalistischen

Wirtschaftsstrukturen vorzuhalten. Er
weist die sich auf 1. Mose 1,28 und 1. Mose
2,15 berufende Befreiungstheologie der Bauern

mit Hohn zurück: «Im Neuen Testament
hält undgilt Mose nicht, sondern da steht unser
Meister Christus und wirft uns mit Leib und
Gut unter den Kaiser und weltlich Recht»
(Weimarer Ausgabe Bd. 18, S. 358). «Rote
Flut», so tituliert und beschimpft der
Kommentator G. Merz die aufständischen Bauern
in der in manchem Pfarrhaus verbreiteten
Ausgabe, die im Chr. Kaiser Verlag erschien
(Bd. 4, 3. Aufl., 1957, S. 387f). Nach Luther
gehört nur die Seele Christus, nicht der «Leib».
Der hartnäckige Widerstand gegen den Einbezug

des «Leibes», der Wirtschaft und der Politik,

in den christlichen Glauben und in den

Auftrag der Kirchen kann sich aufdiesen
Ausspruch Luthers berufen. Luthers Haltung zur
Bauernrevolution im Jahre 1525 ist mitschuldig

geworden am jahrhundertelangen Elend
der Bauern und später der Arbeiter Europas,
am Elend auch der zu Gebärerinnen neuer
Untertanen degradierten Frauen. In dem von der
Reagan-Regierung gegründeten «Institut für
Religion und Demokratie» feiert die antimes-

42



sianische, konterrevolutionäre Stellungnahme
Luthers Urständ; das erwähnte Institut stellt in
einer Publikation von M. Novak eine (sinnwidrige

oder adäquate?) Verbindung von
Kreuzestheologie und «verachteter» Wirtschaft der
kapitalistischen Unternehmung her («Neue
Wege», 1984, S. 307).

3. Glauben - ein Sprung ins
Abgründige und Unsichtbare?

In der paulinischen Sprache heissen
Hunger und Durst nach Gerechtigkeit
Glaube, Hoffnung und Liebe (1. Kor.
13,13); die «grösste unter diesen» ist die
Liebe. Luther und teilweise auch Calvin
räumen jedoch dem Glauben die erste
Stelle ein. Die Reformatoren wollten
sich damit - das war und bleibt ihr gutes
Recht und ihr prophetischer Auftrag
gegenüber den von Gottes Barmherzigkeit
weit weggerückten Kirchen - von einer
«Liebe» distanzieren, welche die
spätmittelalterliche Frömmigkeit zur
Werkgerechtigkeit und Tugend deformiert
hatte. Der Glaube selbst war im Mittelalter

zu einer Art irrationalem Positivismus

geworden, etwa beim grossen Mystiker
und Kreuzzugsideologen Bernhard

von Clairveaux, der einmal meinte: «Je
widervernünftiger der Inhalt des Glaubens,

desto verdienstvoller wird er.»
Gar nicht so weit weg von diesem

Ausspruch ist die Ansicht des Philosophen
Karl Jaspers, der Glaube, Jesu Glaube
finde in «höchster Not und Qual» den
«Grund der Transzendenz» (Die grossen
Philosophen, München 1957, S. 221).
Allerdings ist Jaspers kein Förderer der
«affirmativen Religion», welche die
Strukturen des bestehenden Unrechts
belässt und zementiert. Daraufweist zum
Beispiel seine Antithese zwischen
«Gottesglauben» und «Kirchenglauben» hin
(Der philosophische Glaube angesichts
der Offenbarung, München 1962, S.

230).
Jesuanische Sehnsucht basiert nicht

auf einem Glauben, der so etwas wie eine
irrationale oder heroische Tugend sein

wollte, die in die unergründlichen Tiefen
und Vésuve des Unsichtbaren springt.

Thesen und Anmerkungen
e) Die jesuanische Sehnsucht widerspricht der
herrschenden Theologie, welche, Jaspers nicht
unähnlich, Jesu Sterben am Kreuz als paradoxen

Vertrauensbeweis in den «unsichtbaren»
(in Pilatus freilich sehr sichtbar und mörderisch

handelnden) Vater oder als Gehorsamserweis

gegenüber dem absoluten Richter feiert.

Jesuanische Sehnsucht ist wenig geeignet,
einen Hymnus auf das Unsichtbare, Ungreifbare

und Unaufweisbare zu singen. Oft genug
haben sich hinter dem Unsichtbaren und dem
Paradoxen massive Interessen der Herrschenden

und Träger des «alten Äons» versteckt. Sie
hält mit Dietrich Bonhoeffer dafür, dass ein
ewig unsichtbarer Gott uns bald einmal kaputt
macht. Glaube, der gar nichts sieht und spürt,
ist ein glimmender Docht, ist im besten Fall ein
zähes Festhalten daran, dass die Hoffnung
zum Feuer entfacht werden wird. Falls aber
Glaube als Vertrauen definiert werden soll,
müsste bedacht bleiben, dass Vertrauen auf
guten, sichtbaren Erfahrungen der Geborgenheit

in der Liebe und der Befreiung von der
Angst beruht.

Christlicher Glaube muss wieder zur
jesuanischen, Leib und Seele umfassenden

Sehnsucht nach Gerechtigkeit und
Leben werden. Vielleicht helfen uns dazu

die Begegnungen mit Christen aus der
«Dritten Welt», mit Nichtchristen und
Christen hier, die nicht in den gängigen
Stromlinienformen leben, mit Trauernden,

Kranken, Künstlerinnen und Künstlern,

Träumerinnen und Träumern.

4. Hoffnung für die Hoffnungslosen
Glauben, Hoffen, Lieben sind untrennbar

verbunden in der Sehnsucht nach
Gerechtigkeit und Leben. Sie braucht
diese intensive Verbindung, nicht zuletzt
angesichts der Tatsache, dass sie in unserer

Zeit, zumal auch in der «Ersten» und
«Zweiten Welt» auf Reihen und Reihen
von Hoffnungslosen und hoffnungslos
Gemachten stösst - Reihen, die oft und
plötzlich auch Positionen in uns besetzen.

Sehnsucht im Sinne Jesu, des kom-

43



menden Christus, ist Hoffnung für die
Hoffnungslosen. Hoffnung schliesst keine

Hoffnungslosen von ihrem Wirkbereich

aus. Darum möchte ich die Ansicht
von Hanna Wolff ablehnen, nach der das
Wirken Jesu bei den «Menschen absolut
erloschener Rezeptivität» an seine Grenzen

stösst (Jesus als Psychotherapeut,
Stuttgart 1978, S. 79).

Hoffnung widerstreitet dem furchtbaren,

Millionen von Menschen in realer
Angst darniederhaltenden Mythos der
ewigen Todesstrafe und Hölle für die
Ungläubigen und Unbotmässigen. Sie

glaubt an den Sieg der Liebe, an die «All-
Versöhnung», an die Aufhebung von
Trennung, Ausschluss, Ghetto, Zuchthaus,

Zuchthaus mit Sonderabteilung.
Zugleich widersetzt sich die jesuanische
Sehnsucht dem «Versöhnlertum», der
süsslichen Verzerrung der Versöhnung
und Vergebung. Sie bekennt Farbe, weil
sie den bleichen und entstellten Gesichtern

der Unterdrückten nahe ist. Sie offeriert

dem Unterdrücker, dem Profiteur
der bleich gemachten Menschen nicht
voreilig die Vergebung der Schulden.
Vergebung, Versöhnung ist dem Nicht-
mehr-Unterdrücker verheissen, ist kein
religiöses Ruhekissen, kein religiöser
Katalysator für die Weiterfahrt mit
Unrecht und Unterdrückung. Hoffnung ist
Anwalt der «Revolution ohne
Todesstrafe»: was einerseits Änderung der
Verhältnisse zugunsten der Belasteten
und Geplagten bedeutet, andererseits
Verzicht auf Vergeltung und stalinistischen

Terror gegen die ehemaligen
Schinder. Für beides setzen sich die meisten

Christen in Nicaragua ein - trotz der
fortgesetzten Provokationen durch
Terroranschläge, die finanziell und geistig
von den nordamerikanischen Geheimdiensten

und vom nordamerikanischen
«Institut für Religion und Demokratie»
unterstützt werden.

Thesen und Anmerkungen
f) Möglicherweise zieht der Satz, dass Vergebung

dem Nicht-mehr- Unterdrücker verheis¬

sen sei, das Verdikt auf sich, er würde den
Glauben wieder zur «Werkgerechtigkeit»
machen. Meine Entgegnung lautet: Unbedingt
sind sowohl die Gnade Gottes als auch sein
Gebot, vom Unrecht zu lassen. Es muss ein
geschichtlich vermitteltes Verhältnis zwischen
der reformatorischen Lehre von der unbedingten

Gnade Gottes (der Lehre von der Rechtfertigung

des Sünders) und derprophetisch-jesu-
anischen Ethik gefunden werden. Dann ist der
angegriffene Satz nicht nur möglich, sondern
notwendig.

Der johanneische Universalismus und
Pluralismus ist von demjenigen der «Konsensdemokratie»

wohl zu unterscheiden. Die
Verheissung des johanneischen Christus: «In meines

Vaters Haus sind viele Wohnungen» (Joh.
14,2), kann deshalb nicht zur Lähmung des

messianisch-sozialrevolutionären Lobes:
«Gott hat Gewaltige von den Thronen gestos-
sen» (Lk. 1,52), führen. Christlich-messiani-
scher Universalismus und Pluralismus enthält
keine teilweise Rechtfertigung der Herrschaftsund

Unrechtsstrukturen; hingegen ein
uneingeschränktes Ja zu einer Vielfalt kulturell-sozialer

Lebensformen und Lebensstile - im
Bereich zwischenmenschlicher Beziehungen,
etwa in der hetero- und homoerotischen,
bisexuellen und freiwillig-zölibatären Lebensgestaltung.

5. Sehnsucht nach Gerechtigkeit
braucht die Erfahrung des Eros

Hoffnung für die Hoffnungslosen erblüht
in der Liebe zu ihnen, genauer in der
Agape, die sich auch ohne Antwort der
Geliebten, ohne Gegenliebe durchhält,
deren Suchen nicht befristet und nicht
bedingt ist. Nicht richtig freilich wäre der
Satz: Christliche Existenz ist nichts anderes

als die unbedingte und alles duldende
Agape. Einmal darum, weil christliche
Existenz auch Protest und Widerstand
gegen die Leidensverursachung - und
Leidensverursacher - ist. Zum andern
darum, weil das christliche und menschliche

Leben auch angewiesen ist auf erwiderte

Liebe, auf «Eros», auf glückhafte
erotische Erfahrung mit Schwestern und
Brüdern, mit Frauen, Männern,
Kindern, mit der Natur, mit lustvoller
Arbeit, mit dem Fest, mit Gott.

44



Thesen und Anmerkungen

g) Die herrschende Theologie zeigt sich nicht
nur interessiert an einer klaren Unterscheidung

zwischen Agape und Eros, sondern auch
an deren scharfer Trennung - so wie Luther
1525 scharfzwischen Leib und Seele des
Menschen getrennt hat. Markante Vertreter lutherischer

Konfession vor allem haben Agape als
die Seinsweise Gottes und als die dem
Glaubenden geschenkte und aufgegebene Existenz
definiert, «Eros» aber als «heidnisch»
disqualifiziert.

Sehnsucht nach Gerechtigkeit und
Leben bewährt sich in der Agape, in der
Liebe zu den Hoffnungslosen. Sie
braucht zu ihrem Bestand aber auch die
Erfahrung des Eros. Die Glücklichprei-
sung der nach Gerechtigkeit Hungernden

und Dürstenden durch Jesus bedeutete

für seine Jüngerinnen und Jünger
wohl eine solche Erfahrung. Auch Jesus
brauchte seinerseits die Erfahrung des
Eros - und empfing sie auch. Gerade der
religiöse Sozialismus darf das in seinem
anspruchsvollen, von den biblischen
Propheten geprägten Ethos nicht vergessen.
Sonst verkümmert er zu einem Puritanismus,

der sich im politischen und im
persönlichen Lebensbereich gleichermassen
fatal auswirkt. Die prophetische Kritik
an den sorglos zechenden Reichen (Am.
6,4ff) darf die Sorglosigkeit und Freude
nicht ersticken, die den wohlhabenden
Vater im berühmten Gleichnis bei der
Heimkehr des verlorenen Sohnes zu Fest
und Musik veranlassen (Lk. 15,22ff).

Jesus nennt diejenigen glücklich, «die
nach Gerechtigkeit hungern und dürsten,
denn sie werden gesättigt werden» (Mt.
5,6). Konnte er das, weil er das Reich
Gottes in nächster Nähe erwartete? Weil
ihm viele glückhafte Erfahrungen mit
den Armen und Staunenden, mit Frauen
und Kindern und Männern zuteil
wurden?

Sind wir als Hoffende auch glücklich?
Die Frage sei ernsthafter gestellt, als sie

Agenten der Moralischen Aufrüstung
oder der Erfolgreichen Werbung zu stellen

pflegen.

Mir gibt die schwarze Vision zu schaffen,

die Eugène Ionesco am Schluss seines

Theaterstücks «Hunger und Durst»
entwirft. Es ist die Vision von der ewigen
Unstillbarkeit des Durstes und Hungers
der Menschen. Sollen wir vor dieser
Vision ins erhabene Nirvana buddhistischer
Religiosität und Spiritualität fliehen, wo
Durst und Nichtdurst ausgelöscht sind?

Vor seiner Vision der Hölle lässt
Ionesco eine teuflische Folterszene aufführen:

Zwei Gefangene werden von den
«Roten» und von den «Schwarzen» mit
dem Hungertod bedroht. Die immer
mehr begehrte Suppe soll ihnen erst dann
an den Käfig gebracht werden, wenn der
eingesperrte «Gläubige» sich zum
«Materialismus» bekennt, der eingesperrte
Atheist den Vater im Himmel um das
tägliche Brot bittet.

Christen und Buddhisten, Juden und
Mohammedaner, Hindus und Sikhs,
religiöse und nichtreligiöse Sozialisten,
Marxisten und Humanisten müssen sich
verbünden, um das teuflische Spiel mit der
Folterung und Entmündigung der
Hungernden und Abhängigen aufzuheben.
Dazu ist beharrlicher Widerstand gegen
das Unrecht vonnöten, wie ihn Jesus im
Gleichnis von der den harten Richter
bedrängenden Witwe lobt (Lk. 18,1-5),
aber auch die Erfahrung, dass Hunger
und Durst nach Liebe gestillt werden.
Solche Erfahrung wurde Jesus noch kurz
vor seiner Hinrichtung durch eine
unbekannte Frau zuteil, die er dann auch vor
den puritanischen Anwandlungen seiner
männlichen Anhänger in Schutz nahm.
Die «schöne Tat», die sie ihm erwies
(Mk. 14,6), schickt einen österlichen
Strahl in das in der Gewalt der Finsternis
hart angefochtene Trachten Jesu nach
dem Reich Gottes.

45


	Glücklich die Menschen, die nach Gerechtigkeit hungern und nach Leben dürsten : unser Widerstand gegen die Verharmlosung und Entpolitisierung der Botschaft Jesu in den Kirchen

