
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 79 (1985)

Heft: 1

Artikel: Solidarität in dürftigen Zeiten : dürftige Zeiten fallen nicht vom Himmel ;
Eine christliche und eine sozialistische Geschichte der Solidarität ; Fette
und magere Jahre ; Vom kleinen Einmaleins der Freundschaft und des
Netzwerks zum grossen Einmaleins d...

Autor: Simpfendörfer, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Simpfendörfer

Solidarität in dürftigen Zeiten

Dürftige Zeiten
fallen nicht vom Himmel

Wir gehen miteinander davon aus, dass
wir in dürftige Zeiten geraten sind. Wir
haben von Erfahrungen mit geknickten
Hoffungen berichtet und gehört, und es
ist ein dürftiges, ein beklemmendes Bild
unserer Lage entstanden, in die wir geraten

sind, so wie man in ein Unwetter oder
eine Katastrophe oder eine Flaute gerät.

Zu diesem Bild der Lage möchte ich
als erstes die Erfahrung beitragen, dass
dürftige Zeiten nicht vom Himmel fallen,
nicht über uns kommen wie Naturkatastrophen

- dürftige Zeiten haben ihre
Vorgeschichte. Dürftige Zeiten werden
gemacht - so wie der Hunger und das
Elend und die Arbeitslosigkeit gemacht
werden. Derartige Katastrophen werden
gemacht unter unserer eigenen Mitbeteiligung.

Dürftige Zeiten sind nicht nur,
aber sie sind auch ein Ergebnis unserer
eigenen Fehler - von Fehleinschätzungen

der Gesamtlage, Fehleinschätzungen
unserer Möglichkeiten und Potenzen
und daraus folgendem Fehlverhalten und
falschen Strategien, die dann zu geknickten

Hoffnungen führen. Aus meinem
eigenen Erfahrungsbereich möchte ich das
an zwei Beispielen illustrieren:
- Ich war mehrmals beteiligt am Entstehen

dürftiger Zeiten im Bereich von
Gruppen und Organisationen, indem ich
die falschen Leute an die falschen Stellen
brachte oder kommen liess. In sehr vielen

Fällen werden dürftige Zeiten durch
falsche Personalentscheidungen erzeugt.
Eine ganze Reihe wichtiger und
hoffnungsvoller Reformbewegungen in Kir¬

che und Gesellschaft sind daran gescheitert,
dass der Falsche oder die Falsche an

die falsche Stelle gekommen sind. Ich
möchte hier weder von Washington noch
von Moskau, weder von Rom noch von
Genf reden, sondern uns einfach an
unseren eigenen Erfahrungs- und Einflussbereich

erinnern.

- Ich habe häufig miterlebt und
mitgemacht, dass die Verknüpfung von Idee
und effektiver Praxis, von Bewegung und
Institution, von Vision und Macht nicht
gelungen ist. Für die «Grünen» in der
BRD ist dieses Problem gegenwärtig
wieder einmal eine Frage auf Leben und
Tod, und in gewisser Weise gilt das für jede

Initiative und Bewegung - wiederum
in Kirche und Gesellschaft. Jede Idee
drängt nach Dauerhaftigkeit. Aber leider
gilt: Keine Dauer ohne Power. Und dann
lautet die Gretchenfrage: Wie verhindern

wir, dass die Power, die Macht -
heute vor allem in Gestalt der Bürokratie
- sich verselbständigt und sich gegen die
kehrt, denen sie dienen soll.

Dürftige Zeiten werden gemacht, das
ist meine erste Erfahrungsthese. Ich
möchte diesen Abschnitt abschliessen,
indem ich sie positiv wende: Weil dürftige

Zeiten gemacht werden, muss und
kann auch Solidarität gemacht werden.
Auch sie fällt nicht vom Himmel,
sondern liegt in unserer aktiven Verantwortung.

Und so wie wir die Ursachen für
dürftige Zeiten - zumal bei uns selbst -
ausfindig machen und beim Namen nennen

müssen, damit es auch in dürftigen
Zeiten wieder zum Blühen und Wachsen
komme, so müssen wir auch die
Voraussetzungen und Bedingungen für Solida-



rität miteinander studieren, benennen
und herbeiführen.

Eine christliche und eine sozialistische
Geschichte der Solidarität
Dürftige Zeiten haben ihre Geschichte,
und so hat sie auch die Solidarität. Ohne
dies jetzt im einzelnen auszuführen, gehe
ich von der historischen These aus, dass
Solidarität eine christliche und eine
sozialistische Geschichte hat. Die
Wahrnehmung dieser historischen Herkünfte
gehört zur Benennung der Voraussetzungen

und Bedingungen, Solidarität
neu zu bauen. Denn mit diesen beiden
geschichtlichen Wurzeln sind inhaltliche
Orientierungen vorgegeben, an die wir
uns - wie kritisch auch immer - erinnern
müssen, wenn wir uns an den Neubau
von Solidarität machen wollen.

Solidarität entsteht nicht auf der grünen

Wiese, und sie kann auch nicht erst in
dürftigen Zeiten entwickelt werden.
Genauso wenig es stimmt, dass Not beten
lehrt, genauso wenig stimmt es, dass

dürftige Zeiten automatisch Solidarität
erzeugen. Dürftige Zeiten sind vielmehr
ein schlechter Nährboden für Solidarität,
weil sie alle möglichen Spaltpilze mobilisieren,

eher zur Entzweiung, zur
gegenseitigen Schuldzuweisung und zur
Entmutigung beitragen als zur Entwicklung
von Solidarität. Es besteht ein tiefgreifender

Zusammenhang zwischen dürftigen

Zeiten und Prozessen der Ent-Soli-
darisierung. Dazu zwei historische
Erinnerungen:
— Die vierzigjährige Wüstenwanderung
Israels scheint eine einzige Folge von
Entsolidarisierungskämpfen gewesen zu
sein, die in dem Verlangen gipfelten, zu
den Fleischtöpfen Ägyptens und damit in
die Sklaverei zurückgeführt zu werden.

- Auch die sozialistische Geschichte
kennt traurige Beispiele solcher Entsoli-
darisierungsprozesse in dürftigen Zeiten.
Ich erinnere nur an das tragische Scheitern

des Wiener Arbeiteraufstandes zu
Beginn der 30er Jahre oder an das nicht
weniger tragische Scheitern der soziali¬

stischen Revolution in Grenada, die nach
meiner Einschätzung - übrigens im
Gegensatz zu Kuba! - an einem tiefgreifenden

sozialen Entsolidarisierungsprozess
zerbrochen ist.

Natürlich sind in jedem Fall die
weiterreichenden politischen und sozialen
Rahmenbedingungen in Rechnung zu
stellen, die solche Entsolidarisierungs-
prozesse von aussen gefördert haben und
noch fördern. In unserem Zusammenhang

möchte ich mit diesen Erinnerungen

nur meine zweite Erfahrungsthese
illustrieren, dass Solidarität nicht erst in
dürftigen Zeiten entstehen kann. Sie
muss ihre Herkünfte wahrnehmen und
ihnen auch treu bleiben, sie er-innern.

Fette und magere Jahre
Initiative zu und Pflege von Solidarität
muss also jenseits dürftiger Zeiten ansetzen.

Ich möchte die Erfahrungsthese
wagen, dass Entstehung und Wachstum von
Solidarität mit guten Zeiten, mit günstigen

Zeiten, mit Zeiten des Erfolgs, mit
«reichen» Zeiten verknüpft ist. Die meisten

von Ihnen werden die Geschichte
von den sieben fetten und den sieben
mageren Jahren kennen - jene Josefs-Geschichte,

die Peter Krieg in seinem
faszinierenden Film «Septemberweizen»
umgesetzt hat. Peter Krieg interpretiert diese

Geschichte ja in der Weise, dass die
Strategie «Weizen als Waffe» schon so
alt sei wie die Josefs-Geschichte. Ich halte

das für eine mögliche, aber nicht für
die einzig mögliche Deutung.

Für unseren Zusammenhang lerne ich
aus dieser Geschichte, dass Solidarität in
guten Jahren, unter günstigen Bedingungen

gepflanzt, gepflegt und gestärkt werden

muss, damit sie in dürftigen Zeiten
zum Durchhalten beitragen und selber
überleben kann. Damit ist nicht gesagt,
dass Solidarität vom Erfolg lebt. Selbst in
sogenannten Erfolgszeiten gibt es ja
Enttäuschungen, Niederlagen und
Rückschläge. Aber wie alles Menschliche
braucht auch Solidarität Perioden der
Ermutigung, Schonräume des Wachs-



turns, Chancen der Erprobung mit der
Möglichkeit sowohl des Erfolges als auch
des Scheiterns. Im Scheitern mögen
dabei Wunden entstehen, die aber dann
nicht tödlich sein müssen, weil noch
Heilungsreserven mobilisierbar sind, die wir
aus den guten Zeiten, den «fetten
Jahren» herübergerettet haben. Solidarität,
die sich in dürftigen Zeiten bewähren
soll, muss eine solche Wachstumsgeschichte

hinter sich haben oder wenigstens

in eine solche Wachstumsgeschichte
eingebettet sein.
In diesem Zusammenhang gibt mir die

Beobachtung zu denken, dass in den letzten

Jahren in der BRD die junge Generation

das Gespräch mit ihren politischen
Grossvätern und Grossmüttern sucht,
weil sie spürt, dass sie zur Weiterentwicklung

ihrer eigenen Solidarität diesen
Wurzelgrund erkunden und sich in diese
Wachstumsgeschichte einordnen muss.
Die grossen Versammlungen von jungen
Christen aus ganz Europa zur Komme-
morierung des Darmstädter Wortes oder
des Barmer Bekenntnisses waren ja gerade

nicht als öffentliche Denkmalspflege
gemeint und angelegt, wie wir das in den
kirchlichen Grossunternehmen der Luther-

und Zwingli-Jahre erlebt haben,
sondern waren gemeint und angelegt als

Vergegenwärtigung und Vergewisserung
dieser Solidaritäts-Geschichte im
konkreten Gespräch mit den Vätern und
Müttern, mit den Grossmüttern und
Grossvätern dieser Geschichte.

Vom kleinen Einmaleins
der Freundschaft und des Netzwerks
zum grossen Einmaleins der Revolution
und der neuen Stadt

An dieser Stelle möchte ich mit Ihnen
einen Text von Dorothée Solle meditieren,
den ich in ihrem Gedichtband «Spiel
doch von Brot und Rosen» gefunden
habe:

Für die jungen Genossen

Einer und ein freund und ein freund und
ein freund

sag nicht das gibt vier
es sind mehr
das kleine einmaleins ist die freundschaft
das grosse die revolution

Fang mit dem kleinen an
denn ein freund herrscht nicht
ein freund hat immer zeit
oder er weiss einen der jetzt zeit hat
ein freund weiss immer rat
oder er kennt einen andern der rat weiss
ein freund ist immer zuständig
oder erfindet wer zuständig ist

Das kleine einmaleins ist das netzwerk
das grosse die neue Stadt

Dieser Text ist für mich ein Beispiel
dafür, wie es gelingen kann, Konflikt und
Ästhetik zusammenzuhalten. Deswegen
widerstrebt es mir eigentlich, diesen Text
weiter zu kommentieren. Andererseits
ist er ja auch als Anleitung zum Konflikt
gemeint und geschrieben, und deshalb
möchte ich für unseren Zusammenhang
daraus folgendes entnehmen: Das kleine
Einmaleins der Freundschaft und des
Netzwerks beschreibt jene Schonräume,
in denen Solidarität eingeübt und gelernt
werden kann. Mit ihnen sollen wir anfangen,

dort sollen wir den Konflikt lernen,
uns auf den Konflikt einstellen. Das kleine

Einmaleins der Freundschaft und des
Netzwerks - sie bieten Chancen der
Erprobung von Solidarität. Und der Text
beschreibt in einer mich bewegenden
Weise die Grundinhalte dessen, was
Solidarität heisst. Wer sich einigermassen
auskennt, weiss, dass weder
Freundschaften noch Netzwerke Idylle bilden,
konfliktfreie Inseln darstellen, bloss
Harmonieerfahrungen offerieren.
Solidarität, die hier erprobt wird, macht auch
Erfahrungen von Enttäuschungen,
Schuldzuweisungen, Verwundungen.
Aber im Rahmen dieses kleinen
Einmaleins dürfen noch Fehler gemacht
werden. Da können Wunden noch
vernarben, und Narben können zu
stärkermachenden Elementen von Widerstand



und Befreiung werden. Auch - und gerade

- in dürftigen Zeiten müssen wir dafür
sorgen, dass solche überschaubaren
Wachstumsräume der Solidarität entstehen,

freigehalten und verteidigt werden.
Aber das kleine Einmaleins ist

Übungsfeld für das grosse Einmaleins.
Lassen Sie mich hier einen lateinamerikanischen

Text einblenden, weil er uns
helfen kann, diesen schwierigen Schritt
vom kleinen zum grossen Lernfeld, vom
kleinen zum grossen Einmaleins zu
verstehen. Ich habe ihn auf einem Poster
gefunden, das vielleicht einige von Ihnen
kennen.

Lob des Lernens

Für die,
deren Zeit gekommen ist,
ist es nie zu spät.
Lerne das ABC.
Es genügt nicht,
aber lerne es.
Lass dir nichts einreden,
sieh selber nach.
Was du nicht selber weisst,
weisst du nicht.
Prüfe die Rechnung.
Du musst sie bezahlen!

Darum sollen wir das kleine Einmaleins
von Freundschaft und Netzwerk lernen,
damit wir das grosse Einmaleins von
Revolution und neuer Stadt, wenn schon
nicht beherrschen, so doch zu verstehen
und da und dort zu praktizieren anfangen.

«Revolution» und «neue Stadt»
sind grosse Worte, und in ihnen blitzen
für uns Ältere die Erinnerungen an die
«fetten» 60er Jahre auf. In unseren dürftigen

Zeiten sind sie uns ferngerückt.
Wem geknickte Hoffnungen im Nacken
sitzen, der ist selten für eine Revolution
zu mobilisieren. Und doch signalisieren
die Stichworte «Revolution» und «neue
Stadt» in unserem Zusammenhang noch
immer eine Vision, eine Zukunftsschau,
ein Ziel, auf das zu hoffen uns Freundschaft

und Netzwerk bestärken. Solidari¬

tät kann nur wachsen in der gemeinsamen

Artikulation von Visionen, in der
Formulierung gemeinsamer Ziele. Davon

lebt sie in dürftigen Zeiten ebenso
sehr wie aus ihrer Herkunfts- und
Wachstumsgeschichte. Beides ist nötig, damit
Solidarität zur Praxis wird.

«Revolution» lese ich hier als Chiffre
für Veränderung in Richtung auf
Gerechtigkeit. «Neue Stadt» lese ich als
Chiffre für eine neue Qualität der
Gemeinschaft und der Beziehungen
zwischen Männern und Frauen, Armen und
Reichen, Regierenden und Regierten.
Solidarität braucht solche gemeinsamen
Ziele, weil sie sonst nicht operationsfähig
wird, sondern ins Diffuse gerät. Solidarität

braucht nicht nur ein gewachsenes
Woher, sondern auch ein im öffentlichen
Bekenntnis formuliertes Wohin.
Solidarität, die nur eine Geschichte, aber
kein Ziel, die nur einen Anlass, aber keine

Vision hat, wird keinen Konflikt
überstehen. Sie wird weder kämpfen noch
Widerstand leisten; sie wird nicht einmal
zu einer gemeinsamen Aktion fähig sein.

Ich möchte das illustrieren an der
Unterscheidung zwischen Kollegialität und
Solidarität: Ich habe eine Menge Kollegen,

mit denen ich bei gegebenem Anlass
und in akuten Situationen Kollegialität
praktizieren und mit denen ich z.B. dann
auch eine akute Panne ausbügeln kann.
Ich kenne aber nur wenige, mit denen ich
mich solidarisieren kann bis hin zur
Bereitschaft, miteinander zu leiden als
Konsequenz eines gemeinsamen Engagements

für eine Vision - etwa für die
Vision «kein Friede ohne Gerechtigkeit»,
oder die Vision, wie sie die Theologie der
Befreiung entwickelt und dargestellt hat.
Nach meiner Erfahrung findet Kollegialität

ihre Grenzen an der Opferbereitschaft.

Solidarität erweist sich aber darin,
dass die gemeinsame Bereitschaft
besteht, Opfer zu bringen. Auch der Begriff
«Opfer» mag ein zu grosses Wort sein.
Im Alltag geht es immer um kleine
Zeichen, Handlungen, die aber wenigstens
Spurenelemente dieser Substanz enthal-



ten müssen, wenn Solidarität praktiziert
werden will; denn der Wortsinn von
Solidarität bedeutet: füreinander einstehen.
Und das heisst im äussersten Ernstfall:
sich an die Stelle des Opfers stellen.

Dialogische Verständigung über
die gemeinsamen Ziele
Wenn wir «Revolution» und «neue
Stadt» als Leuchtsignale einer anderen
Zukunft, einer anderen Lebensqualität,
einer anderen Sozialgestalt verstehen,
für die Solidarität und Opfer sich lohnen,
wie können wir dann verhindern, dass
solche Leuchtsignale in unseren dürftigen

Zeiten erlöschen oder inhuman
missbraucht werden? Wenn ich recht sehe, ist
eine der grössten Gefahren unserer dürftigen

Zeiten die Vereinnahmung, die
Prostitution von Zielen und Visionen. So
sind wir beispielsweise Zeugen einer
kapitalistischen Weltrevolution, die einen
Frieden auf Kosten der Opfer sucht (der
Dollar hat vor zwei Tagen die Grenze
von drei DM erreicht, was uns nicht weh
tut, aber die Länder der Dritten Welt
ruiniert). Oder: Meines Erachtens gehen
wir mit der Einführung des Kabelfernsehens

einem Gespenst von «neuer Stadt»
entgegen, wo wir uns nicht mehr auf
Strassen und Plätzen begegnen werden,
sondern über Kanäle und Computer
miteinander verkehren. Natürlich ist auch
diese Erfahrung nicht neu, und wir müssen

aus der Geschichte lernen, dass
Solidarität immer wieder für schändliche
Ziele missbraucht wird, dass falsche
Signale gesetzt oder richtige Signale
missdeutet werden. Die alte und neue
Geschichte unserer Kirchen ebenso wie der
verschiedenen Sozialismen ist voll
davon.

Aus diesem Grund müssen wir gerade
in dürftigen Zeiten, wo die Verwirrung
und Verführung besonders grassiert, die
Frage verschärft stellen: Solidarität -
wofür? Diese Frage kann und will ich
jetzt nicht erörtern oder gar beantworten,

aber ich möchte betonen, dass
Solidarität in dürftigen Zeiten dringend der

Zieldiskussion bedarf. Ich möchte jetzt
nicht auf das echte Problem eingehen,
dass Diskussionen mehr verwirren als
klären können. Aber ohne Diskussion
und Dialog kommt es ganz bestimmt
nicht zur Neugestaltung der Solidarität,
die nur in dem schwierigen Prozess der
laufenden Verständigung über die Ziele
wachsen kann. In diesem Sinne möchte
ich dem Sölle-Text eine dritte Dimension
hinzufügen:

Das kleine Einmaleins ist der Dialog,
das grosse ist das Palaver.

Ein Teil unserer dürftigen Zeiten und
der sich darin abspielenden Entsolidari-
sierungsprozesse hängt mit unserem
wachsenden Sprachverlust, mit unserer
wachsenden Gesprächsunfähigkeit
zusammen - damit, dass wir immer weniger
verstehen, Zeichen zu lesen, auch und
gerade die stummen Zeichen, die aus der
Gesellschaft und aus unserer natürlichen
Umwelt zu uns dringen. Auch an diesem
wachsenden Analphabetentum sind wir
nicht unschuldig, weil wir heute stärker
als früher zum Wahrheitsfanatismus
neigen, dazu, die Malaise unserer Zeit so
oder so monokausal zu erklären, die
Schuld auf einzelne Gruppen, auf einzelne

Institutionen oder auf einzelne
Erscheinungen zu schieben: auf die Multis
oder auf Reagan oder auf den Kapitalismus

oder auf die Bürokratie oder auf die
Kirche. In dem Buch «Der Name der Rose»

stiess ich auf den für einen Theologen
zunächst höchst befremdlichen Satz:
«Vielleicht gibt es am Ende nur eines zu
tun, wenn man die Menschen liebt: sie
über die Wahrheit zum Lachen zu bringen,

die Wahrheit zum Lachen bringen;
denn die einzige Wahrheit heisst: lernen,
sich von der krankhaften Leidenschaft
für die Wahrheit zu befreien.»

Vision vom grossen Palaver
Dieser Befreiungsprozess vom
Wahrheitsfanatismus beginnt mit dem Dialog,
in dem ich meine Wahrheit aufs Spiel set-

8



ze, und er gewinnt sein stärkstes und
schönstes Profil in der Vision vom grossen

Palaver, in dem jeder Beteiligte und
Betroffene (nicht jeder Beliebige!) mit
jedem anderen über alles reden kann.
Das erscheint mir als die höchste, aber
gewiss zugleich prekärste, am meisten
gefährdete Gestalt von Solidarität. In
diesen Denk- und Lebenszusammenhang

hinein gehört für mich das schöne
Wort von der revolutionären Geduld.
Denn nichts ist im Dialog und im Palaver
nötiger als die Geduld des gelassenen
Zu- und Anhörens. Kein Wunder, dass
Palaver dort, wo es seine Heimat hat
(nämlich in Afrika), auch seine Zeit
beansprucht. Freilich müssen Dialog und
Palaver vor der Geschwätzigkeit
geschützt werden. Weder das Weitergeben
von gestrigen Worthülsen, noch das ziel-
und planlose Drauflosgerede in der
Hoffnung, dass einem während des
Redens die Gedanken kommen, dürfen
damit verwechselt werden.

Es ist kein Wunder, dass in dürftigen
Zeiten ernsthafte Gespräche oft ins Stottern,

ins mühsame Suchen nach Wörtern
und Formulierungen geraten. Dürftige
Zeiten sind Gelegenheiten, das Buchstabieren,

das Artikulieren und Kommunizieren

neuer Sachverhalte und
Wirklichkeitserfahrungen zu lernen. So kann die
Dürftigkeit der Zeiten uns zu einer neuen

Aufmerksamkeit aufs Detail verhelfen

und damit aufmerksam machen auf
ein allzu oft übersehenes und versäumtes
Grundelement der Solidarität: auf die
Liebe zum Detail. Da ich selbst mehr den
Hang zur Grosszügigkeit als zum Detail
habe, bin ich froh, dass in meinen
Solidaritätsbeziehungen und Solidaritätsgruppen

Leute sitzen, die dem Detail auf
die Finger sehen und aufs Detail achten.
Nur wenn wir im Detail aufmerksam
bleiben, können wir auch im Ganzen
solidarisch, zuverlässig, in Treue handeln.

Solidarität nur nach vorwärts interessant

Nun möchte ich noch einen letzten
Anlauf nehmen, um meinem Thema gerecht

zu werden, weil mich die Behauptung im
Einladungsprogramm irritiert und
provoziert hat, dass «in dieser veränderten
Umwelt Solidarität einen neuen Inhalt
bekommt». Mit dieser These möchte ich
mich kritisch auseinandersetzen, obwohl
ich ihren Verfassern vielleicht damit
unrecht tue. Aber die These fordert mich
jedenfalls dazu heraus, kritisch Stellung
zu nehmen zu Einstellungen und Praktiken,

die ich im Zeitalter der sogenannten
Wende beobachte, in dem alles Mögliche
einen neuen Inhalt bekommt. So erleben
wir beispielsweise in der politischen
Wendelandschaft der Bundesrepublik
gegenwärtig eine Perversion des
Solidaritätsbegriffs, wenn dieser Tage unser
Arbeits- und Sozialminister verkündet, dass
die Streichung von Behinderten-Vergünstigungen

und damit die Reduzierung
der Solidargemeinschaft mit den Behinderten

ausschliesslich dem Ziel diene,
den Arbeitgebern grössere Spielräume
für eine behindertenfreundliche
Beschäftigungspolitik zu vermitteln.
Solidarität bekommt einen neuen Inhalt!
Fürwahr. sie geht lediglich in andere
Hände über.

Ich beginne mit dem Versuch, zwei
positive Deutungen der Einladungsthese
vorzunehmen, «dass sich unter den
Bedingungen dürftiger Zeiten der Inhalt
der Solidarität ändere»:

- Es ist möglich, dass in dürftigen Zeiten
neue Koalitionen entstehen; Koalitionen,
an die wir in den fetten Zeiten entweder
gar nicht gedacht, die wir verachtet oder
bestenfalls ungenügend ausgebaut
haben. Die Frauenbewegung, die Umwelt-
bewegung oder die Friedensbewegung
und ihre Konvergenz sind dafür aktuelle
Beispiele. Sie formen sowohl in sich
selbst wie untereinander neuartige
Koalitionen, die zweifellos auch jeweils zu
neuen Inhalten führen. Sind das aber
Inhalte für neue Solidarität oder eher
Inhalte, die zu neuen Spaltungen führen?
Ohne dem jetzt im einzelnen nachgehen
zu können, möchte ich aus meiner
ökumenischen Erfahrung heraus sagen, dass



neue Koalitionen zwischen unterschiedlichen

Kulturen durchaus zu neuen
Inhalten führen. Zusammenprall und Dialog

mit den Kirchen und Völkern der
Dritten Welt haben tiefe Einbrüche in
unsere soliden europäischen Theologien
gebracht - wir tagen hier ja unter dem
Zeichen des Prozesses gegen Leonardo
Boff-, und dasselbe gilt vermutlich auch
auf längere Sicht für Zusammenprall und
Dialog zwischen weiblicher und männlicher

Kultur.
— Es ist möglich, dass in dürftigen Zeiten
neue Quellen der Solidarität entdeckt
und erschlossen werden. Nur als
Stichworte nenne ich die sich entwickelnden
autonomen Gemeinschafts- und Lebensformen,

die feministischen Auslegungen
der Wirklichkeit, die materialistische
Bibellektüre. Es wäre müssig, darüber zu
streiten, ob und inwiefern sie wirklich
neu sind. Indem diese Quellen heute und
hier sprudeln in Umgebungen, wo früher
Trockenheit und Mangel herrschten;
indem diese Quellen heute und hier Speise
und Trank bieten, wo früher Hunger und
Durst herrschten; indem das faktisch
passiert, sind diese Quellen neu.

Dennoch stelle ich die kritische Frage
an beide Phänomene: Kreieren, schaffen
sie wirklich der Solidarität neue Inhalte
und neue Substanz? Natürlich steckt in
dieser Frage eine kritische Gegenthese,
die ich abschliessend in zwei Richtungen
entfalten möchte:

- Ich befürchte, dass wenn wir in dürftigen

Zeiten der Solidarität neue Inhalte
zubilligen oder zumuten, dann der neue
Name für Solidarität «Provinz» und
«Ghetto» heisst. Das jedenfalls ist der
Trend, den ich konkret lokal, regional
und weltweit erkenne. Dass wir unsere
ökumenische Identität nicht mehr aus
Genf oder Rom beziehen, dass wir unsere

europäische Identität nicht mehr in
Washington oder Moskau definieren
lassen, ist eine Sache. Die andere ist der
entschiedene Widerstand gegen die Umwidmung

dieser berechtigten Selbstbesinnung

und notwendigen Selbstverantwor¬

tung in einen resignierten Provinzialismus

oder in eine selbstgewisse Ghetto-
Attitüde. Die Besinnung auf unser Selbst
wird - vor allem wenn wir über Solidarität

reden — nur einen Sinn ergeben, wenn
wir sie in den Zusammenhang des grösseren

Haushalts der ganzen bewohnten Erde

stellen.
Das ist - zugegebenermassen - ein

grosser Sprung. Wir müssen ihn aber
machen, und ich verknüpfe ihn mit meiner
zweiten Befürchtung gegenüber der
Einladungsthese:

- Ich befürchte, dass wenn wir den dürftigen

Zeiten neue Inhalte der Solidarität
zubilligen oder zumuten, dann der neue
Name für Solidarität nur noch Widerstand

ohne Befreiung, stabiles Lager
statt langer Marsch, Innendynamik statt
Vorwärtsdynamik heisst. In Abwandlung

eines Wortes des von mir sehr
geliebten Teilhard de Chardin möchte ich
sagen: Solidarität ist nur nach vorwärts
interessant. Die Philosophen pflegen
hier von Transzendieren zu reden, vom
Überschreiten des Hier und Jetzt. Als
Theologe möchte ich schliessen mit der
Erinnerung an die biblische Erfahrung
der Treue:

Treue ist die Zuverlässigkeit auf dem
Weg zum gemeinsam verabredeten Ziel.
Soweit ich sehe, haben wir uns hier zu
dem Ziel einer für alle Menschen
bewohnbaren Erde verabredet. Lassen Sie
uns diesem Ziel treu bleiben, auch und
gerade in den kleinen Schritten, die wir
tun können, in dem kleinen Einmaleins,
das wir, wenn nicht beherrschen, so doch
lernen müssen. Aber sehen wir zu, dass
wir über den kleinen Schritten die grosse
Vision der für alle Menschen bewohnbaren

Erde nicht aus den Augen verlieren.

10


	Solidarität in dürftigen Zeiten : dürftige Zeiten fallen nicht vom Himmel ; Eine christliche und eine sozialistische Geschichte der Solidarität ; Fette und magere Jahre ; Vom kleinen Einmaleins der Freundschaft und des Netzwerks zum grossen Einmaleins der Revolution und der neuen Stadt ; Dialogische Verständigung über die gemeinsamen Ziele ; Vision vom grossen Palaver ; Solidarität nur nach vorwärts interessant

