
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 12

Artikel: Schalom : erfülltes Leben - gemeinsam mit dem Feind

Autor: Hardmeier, Christof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christof Hardmeier

Schalom
Erfülltes Leben - gemeinsam mit dem Feind

Das alttestamentliche Wort «Schalom»,
das wir gemeinhin mit «Frieden»
übersetzen, wird in ganz unterschiedlichen
Zusammenhängen gebraucht und hat
viele Bedeutungen. Nirgends aber wird
«Schalom» definiert; «Schalom» ist keine

abstrakte Vorstellung, kein
philosophischer Begriff, geschweige denn ein
Programm.

«Kennt ihr Laban, den Sohn Nahors?»
fragt Jakob die Hirten am Brunnen auf
seiner Flucht vor Esaù. «Hat er
Schalom?» erkundigt er sich weiter; und die
Hirten bestätigen ihm: «Schalom». Wir
würden heute sagen: «Wie geht es ihm,
geht es ihm gut?» - «Schalom» meint
hier das Wohlbefinden und Wohlergehen,

erfülltes Leben an Leib und Seele.
Ganz anders fragt dagegen David

seinen Feldhauptmann nach dem Schalom
der Schlacht (2 Sam. 11,7) und meint
damit alles andere als Frieden: «Geht es
der Schlacht gut?» müssten wir wörtlich
übersetzen. «Gelingt der Sieg?» ist damit
gemeint. Auch hier geht es um ein Gelingen,

aber in befremdlicher Weise um das

Gelingen des Krieges.
So ist Vorsicht geboten mit der einfachen

Übertragung des alttestamentli-
chen Wortes «Schalom» auf das, was wir
heute mit «Frieden» meinen. Entscheidend

sind die Zusammenhänge, in denen
vom Schalom, vom Gelingen und
Wohlbefinden, die Rede ist. O.K. - wie wir
heute salopp sagen - kann ja vieles sein;
und genau das meint dieses Wort «Schalom»:

ganz sein, heil sein, in Ordnung
sein. Aber wie gesagt - auf die
Zusammenhänge kommt es an!

Ich will deshalb im folgenden zuerst
von Texten des Alten Testamentes
ausgehen, in denen vom Schalom zwischen
Israel und den Völkern die Rede ist oder
vom Schalom, den das Gottesvolk
erhofft. Neutestamentliche Gesichtspunkte

sollen hinzukommen. Wie geht das zu,
wenn die Beziehungen untereinander
O.K. sind oder dass die Beziehungen zu
anderen Völkern in Ordnung kommen?
Ich beginne mit einem Brief, den der
Prophet Jeremia in einer sehr brisanten
Situation an seine Landsleute in der
babylonischen Gefangenschaft geschrieben
hat.

Die Babylonier unter Nebukadnezar
haben schon im Jahre 597 v.Chr. Jerusalem

eingenommen und Zedekija als König

von Nebukadnezars Gnaden auf
den Davidsthron gesetzt. Die judäische
Hauptstadt wurde zu schweren Tributleistungen

verpflichtet, der abgesetzte König

Jojachin nach Babel in die Verbannung

verschleppt und mit ihm - wie man
so sagt — die oberen Zehntausend von
Jerusalem. Sie wurden als erste in die
babylonische Gefangenschaft geführt: Beamte,

Offiziere, Handwerker - einige
Tausend. In dieser Situation schreibt Jeremia
aus Jerusalem an seine Landsleute im
Exil, im fernen Babel:

»So spricht der Herr der Heerscharen,
der Gott Israels, zu allen Verbannten, die
von Jerusalem nach Babel in die
Verbannunggeschickt worden sind: «Bauet Häuser

und wohnet darin; pflanzet Gärten
und esset ihre Frucht; nehmt euch Frauen
und zeuget Söhne und Töchter; werbet um
Frauen für eure Söhne und gebt eure

365



Töchter Männern, damit sie Söhne und
Töchter gebären, dass ihr euch dort mehret

und nicht weniger werdet. Sucht das
Wohl des Landes, in das ich euch
verbannt habe, und betet für es zum Herrn;
denn sein Wohl ist auch euer Wohl» (Jer.
29,4-7).

«...Bauet Häuser, richtet euch ein,
heiratet und zeugt Kinder!» Vor allem
aber: «...Suchet den Schalom des Landes,

in das ich euch verbannt habe!»
Ausgerechnet das Wohl des Feindeslandes,
das Wohlergehen derer, die uns
geknechtet, hinweggeführt und geplündert
haben?!

Näherliegend und sozusagen natürlich
wären der Hass, die Verweigerung, der
passive oder gar aktive Widerstand. Und
diesen Weg ist Jerusalem vor 2500 Jahren

auch gegangen, trotz aller Mahnungen

Jeremias, sich dem babylonischen
Joch zu beugen (vgl. Jer. 27). Neun Jahre
später wagte der letzte König von Juda
den Aufstand gegen Nebukadnezar im
Vertrauen auf ägyptische Militärhilfe.
Zwei Jahre darauf, um 587/86, war
Jerusalem zerstört: Tempel und Palast, die
ganze Stadt - der Rest der Bevölkerung
wurde nach Babylon deportiert.

Zwei Wege standen in jener brisanten
Zeit offen: Der von Jeremia und seinem
Gott vorgeschlagene Weg, sich dem
babylonischen Joch zu beugen und Zeichen
des Lebens zu setzen; und auf der anderen

Seite der Weg Zedekijas, der den
Aufstand im Vertrauen auf Bündnispartner

und Waffen riskierte - und samt
Stadt und Volk unterging.

Mit dieser historischen Alternative
stehen wir mitten drin in einer vergleichbaren,

wenn auch keineswegs gleichen
Alternative heute: Auch für uns stellt
sich die Frage, ob wir auf Drängen und
Verlangen unseres mächtigen amerikanischen

Bündnispartners unser
Gesellschaftssystem weiterhin durch
Abschreckung mit noch perfekteren atomaren

Waffen sichern wollen, oder ob nicht
andere, bessere Wege uns vor
Fremdbestimmung bewahren können, erst recht

vor einem Krieg, den keiner von uns
überleben würde. So lohnt es sich,
genauer über den Rat Jeremias nachzudenken,

um Orientierung zu finden in den
heute so brennenden Friedens- und
Rüstungsfragen. Zu solchem Hören und
Nachdenken möchte ich mit vier Thesen
und Erläuterungen anregen.

1. Friede ist nur mit dem Feind
zusammen
zu gewinnen, nicht gegen ihn.
Jeremias Rat, den Schalom des Feindeslandes

zu suchen, wird in denkwürdiger
Weise begründet; «denn sein Schalom,
das Wohlergehen des Feindeslandes ist
auch euer Schalom, euer Friede und
Wohlbefinden».

Nun könnte jemand einwenden: Gut,
die sässen ja damals schon in der babylonischen

Gefangenschaft, und jeder
Aufstand war - realistisch betrachtet -
aussichtslos. Um zu überleben, konnte Jeremia

den Leuten nur raten, sich einzurichten
und anzupassen. Wir aber heute, wir

wollen uns gerade davor bewahren, in eine

solche Gefangenschaft oder Abhängigkeit

zu geraten; und deshalb müssen
wir uns gegen die Bedrohung aus dem
Osten - hier wird ja der Feind so völlig
selbstverständlich und unhinterfragt
gesucht - mit starken Waffen und einem
mächtigen Bündnispartner im Rücken
schützen. Die Abschreckung soll so grausam

sein, dass der Feind nicht einmal
daran denkt, uns anzugreifen. - So lautet
die Abschreckungstheorie.

Bei aller Berücksichtigung der
geschichtlichen Unterschiede bleibt in
solchen Überlegungen das Entscheidende
unbedacht: Jeremia rät nicht zur Anpassung.

Er sagt nicht: «Beugt euch den
babylonischen Göttern, übernehmt die
heidnischen Kulte!» Im Gegenteil —

durch das babylonische Exil hindurch hat
Israel erst eigentlich gelernt, seine
Eigenart und Identität zu bewahren, trotz
Verlust der staatlichen Selbstbestimmung.

Vielmehr rät Jeremia zu einem
positiven Verhältnis zum Erzfeind:

366



«Sucht das Wohl, den Schalom des
Landes!»

Und dies geht offensichtlich beides
zusammen: Den Feind scharfsichtig im Auge

zu behalten, sich ihm keineswegs
einfach anzupassen und in allem und jedem
zu unterwerfen und trotzdem sein Wohl
zu suchen, weil wirklicher Friede nur mit
dem Feind gemeinsam zu gewinnen ist.
Wer heute auch an die Belange der
Sowjetunion denkt, wer Verständnis dafür
aufbringt, wie denn die enorme Bedrohung

von seiten Amerikas und Westeuropas

eigentlich für die Menschen im
Osten aussieht, der ist deswegen noch
lange kein Parteigänger Moskaus, wie es
der Friedensbewegung immer wieder
vorgeworfen wird. Die Ostverträge
haben hier ein Stück Friedensarbeit geleistet

- nur, heute droht die ganze
Entspannungspolitik zu kippen.

Der Rat Jeremias, das Wohl des
Feindeslandes im Auge zu haben, deckt sich
in der Grundaussage exakt mit dem
Ratschlag des Paulus:

Vergeltet niemandem Böses mit
Bösem; seid auf das Gute bedacht vor allen
Menschen! Ist es möglich, soviel an euch
liegt, haltet mit allen Menschen Frieden!
(Rom. 12, 17-18).

...Soviel an euch liegt! Die Gemeinsamkeit

mit dem Feind ist hier höchst
einseitig formuliert. Hier wird nicht auf
Vorleistungen des Feindes gezählt, dass

er gar zuerst die Friedenssignale aussendet,

nein, bei euch, bei dir, bei uns fängt
es an, wie immer der andere sich noch
verhalten mag.

All dem, was uns das Alte und Neue
Testament in eindeutiger Weise sagt, auf
welchen Wegen Frieden zu schaffen ist,
schlägt das, was heute als Theorie der
Abschreckung gilt, total ins Gesicht.

2. Friede kann niemals durch ein
Gleichgewicht des Schreckens gesichert
werden. Der Schrecken und sein Gleichgewicht

töten Freund und Feind zusammen.
Im Alten Testament wird an einer ganzen

Reihe von Stellen dem bedrängten

Gottesvolk verheissen: «Ihr werdet
sicher wohnen, ohne dass jemand euch
aufschreckt», wie Vögel, wie Löwen im
sicheren, unzugänglichen Nest (vgl. Jer.
30,10; 46,27; Ez. 34,28; 39,26; Mi. 4,4;
Zeph. 3,13; bes. Ez. 34,25-30).

Der Friede Gottes, der uns Menschen
real und konkret verheissen ist, ist ein
Friede ohne Bedrohung, ein Friede ohne
Terror und damit ein Friede ohne
Abschreckung. - Mag dieses Ziel zur Zeit
der babylonischen Gefangenschaft und
der Zerstreuung eine kühne Hoffnung,
eine U-topie, d.h. eine ortlose Sehnsucht,

gewesen sein, heute sind wir durch
die Entwicklung der Waffentechnik an
einem Punkt in der Menschheitsgeschichte

angelangt, an dem diese von
Gott verheissene Erwartung zum Gebot
der Vernunft geworden ist — der
Vernunft, gemeinsam zu überleben statt
gegeneinander unterzugehen. Zeigt uns die
alte Verheissung eine Richtung auf, ohne
Abschreckung zu leben, so zwingen uns
heute Gründe der Vernunft dazu,
Abschied zu nehmen vom System des
atomaren Terrors als Instrument der
Friedenssicherung. Sie zwingen uns, andere
Formen zu finden, wie wir mit unseren
Feinden auf einen Frieden hin umgehen
sollten. Dazu drei Punkte:

1. Ein Gleichgewicht des Schreckens
kann es nie geben, weil ein von beiden
Seiten anerkanntes Gleichgewicht nie
festgestellt werden kann, solange jede
Vertrauensbasis fehlt, und das ist
zwischen Feinden, die sich gegenseitig mit
einer mehrfachen Totalauslöschung
bedrohen, immer der Fall. Vor allem aber
fühlt sich jeder dem anderen gegenüber
nur dann wirklich sicher, wenn er sich
selber überlegen weiss. Der Effekt ist die
endlose Spirale unaufhaltsamer Aufrüstung,

einerlei ob man sie Vor- oder
Nachrüstung nennt.

2. Der Schrecken, mit dem gedroht
wird, sprengt alle Vorstellungen bisheriger

Kriegszerstörung, so grausam sie war
im Zweiten Weltkrieg und in den seither
über 100 Kriegen mit weiteren zehn Mil-

367



lionen Toten. Dieser Schrecken kann
glaubhaft nur angedroht werden, wenn
die Bereitschaft besteht, die
Massenvernichtungswaffen gegebenenfalls auch
einzusetzen. Das heisst dann aber, letztlich

bereit zu sein zum Völkermord und
bereit zu sein zur Zerstörung und atomaren

Verseuchung ganzer Erdstriche über
Jahrhunderte.

3. Nun versichern uns Politiker und
Militärs zwar immer wieder, die
Abschreckung solle gerade verhindern, dass
diese grausamen Monsterwaffen jemals
zur Anwendung kommen. Das Prinzip
lautet: Wer zuerst losschlägt, kommt als
zweiter um, also fängt auch keiner an.
Doch hat dieser makabre Atomschirm
des Schreckens, unter dem wir uns in den
sechziger und siebziger Jahren in Sicherheit

wiegten, gefährliche Löcher bekommen:

Der Hauptpunkt liegt in den neu
entwickelten Waffen. Aufgrund ihrer
Zielgenauigkeit und ihrer kurzen
Vorwarnzeiten sind die zu stationierenden
Mittelstreckenraketen primär Erst- und
Überraschungsschlagwaffen, was in der
Sowjetunion zur Bereitstellung entsprechender

Präventivschlagkapazitäten führen

wird. Wer hat dann noch die Nerven
und will nicht schon bei einem nichtigen
Anlass aus purer Angst dem anderen
zuvorkommen? Was, wenn ein Uberwa-
chungscomputer einen Fehlalarm auslöst
und sich z.B. die sowjetische Führung bei
nur noch siebenminütiger
Entscheidungszeit zum Gegenschlag genötigt
sieht - ein Atomkrieg aus Versehen?

So ist es allerhöchste Zeit, dass wir den
Satz beherzigen: Frieden kann es nur ohne

Terror geben. Die Abschreckung
droht, Freund und Feind zusammen zu
begraben. Entweder schaffen wir die
Atomwaffen und letztlich alle Waffen ab,
oder sie schaffen uns ab - und zwar bald.
Krieg und Rüstung haben aufgehört, ein
Mittel der Politik zu sein. Davon hat
schon das alte Israel viel gewusst, aber
heute müssen wir es um unseres Überlebens

willen laut und deutlich sagen und
keine Mühe scheuen, diejenigen, die es

noch nicht begreifen können oder wollen,

davon zu überzeugen.
Was aber macht es so schwer, dass diese

Einsichten in unsere Köpfe eingehen
und unser Handeln bestimmen? Woran
liegt es, dass soviele Politiker ungerührt
die alten Formeln vom Gleichgewicht
des Schreckens und von der Notwendigkeit

der Nachrüstung fast wie ein
Bekenntnis wiederholen?

3. Feindbilder und Selbstgerechtigkeit
hindern uns daran, die Realität
zu erkennen und ohne Waffen Frieden
zu schaffen.
Wir alle kennen das Gebot der Feindesliebe

aus der Bergpredigt, aber viele von
uns haben zugleich im Ohr, dass die
Bergpredigt nichts für den rauhen Alltag,
schon gar nichts für die Politik sei.
Vielleicht ist es besser, erst einmal genau
hinzuhören, bevor wir das Urteil sprechen:

Ihr habt gehört, dass gesagt ist: «Du
sollst deinen Nächsten lieben und deinen
Feind hassen.» Ich aber sage euch: Liebet
eure Feinde und bittetfür die, welche euch
verfolgen, damit ihr Söhne eures Vaters in
den Himmeln seid! Denn er lässt seine
Sonne aufgehen über Böse und Gute und
lässt regnen über Gerechte und Ungerechte

(Mt. 5,43f.).
Das sonderbare Gebot «du sollst deinen

Feind hassen» suchen wir vergeblich
im Alten Testament. Geboten ist so
etwas nirgends. Da es sich aber dabei um
eine damals wie heute sehr verbreitete
Grundhaltung unter uns Menschen handelt,

die wir gerne als ganz natürlich
betrachten, kann Jesus sagen: «Ihr habt
gehört, dass gesagt ist...»

Diese Grundhaltung gibt sich ganz
harmlos: Wir, unsere Freunde, die, die zu
uns gehören, die mit uns arbeiten und
leben, das sind alles mehr oder weniger
nette Menschen. Die anderen aber, die
draussen, die Fremden, die, die wir nicht
kennen und auch gar nicht kennenlernen
wollen, wer weiss...? Wir erleben sie als
Bedrohung, auch wenn sie uns gar nichts
Böses getan haben. Das ist unser ganz

368



alltägliches Freund-Feind-Denken, von
dem auch die weit verbreitete
Ausländerfeindlichkeit getragen wird.

Jesus setzt dieser Mentalität das Gebot
der Feindesliebe entgegen und fügt eine
auf den ersten Blick sehr merkwürdige
Begründung an: «Denn er (euer Vater in
den Himmeln) lässt seine Sonne aufgehen

über Böse und Gute und lässt regnen
über Gerechte und Ungerechte.» Unser
Freund-Feind-Denken, das so tief sitzt,
hängt aufs engste zusammen mit unseren
Urteilen und Vorurteilen über Gut und
Böse. In der Regel sehen wir das Gute
vorwiegend bei uns und um uns herum.
Das Böse aber, sehen wir zuerst und am
besten bei den anderen, erst recht bei
unseren Feinden.

Dass Gott, unser Vater, seine Sonne
über Bösen und Guten aufgehen lässt,
streicht solch selbstgerechtes Denken
radikal durch. Seine Gnade ist so gross,
dass er selbst dem Bösen die
Lebensgrundlagen nicht entzieht - um wieviel
weniger steht es dann uns zu, über Gut
und Böse, über Gerecht und Ungerecht
zu urteilen und zu richten, so dass
Menschen oder ganze Völker uns zu Feinden
werden. Die oft fast missionarische
Selbstgerechtigkeit, die den Feind
gnadenlos verfolgt und seine Ausrottung
meint besorgen zu müssen, steht im
schärfsten Widerspruch zur Güte Gottes
auch gegenüber dem Feind und dem Bösen

und hat in der Geschichte unseres
christlichen Abendlandes auch den Boden

für die grausamen Kreuzzüge im
Namen des Bergpredigers Jesus abgegeben.

Hier liegt auch heute noch eine längst
nicht gebannte und zugleich verhängnisvolle

Triebkraft in unserem gestörten
Verhältnis zu den Oststaaten. Es gibt eine

weitverbreitete gefährliche
Kreuzzugsmentalität gegen alles, was als
kommunistisch erscheint. Von dieser Mentalität

ist die Regierung von Ronald Reagan

wesentlich geprägt, auch wenn starke
Gegenkräfte in Amerika selbst auf diese
Gefahr aufmerksam geworden sind.

Bei dem, was Feindesliebe im
Völkermassstab heissen kann, muss ein anderes
aber ebenso deutlich gemacht werden:
Wer davon ausgeht, dass Gott auch über
den Machthabern des Ostens regnen und
seine Sonne scheinen lässt, der ver-
schliesst nicht einfach seine Augen vor
den Verhältnissen dort, schon gar nicht
vor der Hochrüstung und dem bedrohlichen

Militarismus in diesen Staaten.
Feindesliebe macht noch längst keine
Freunde, lässt uns nicht blind werden für
das Böse und für alles tiefe Unrecht, das
uns grundsätzlich von unseren Gegnern
trennt. Feindesliebe hindert uns jedoch
daran, den Feind ausrotten oder vernichten

zu wollen, ihm mit jedem Mittel, auch
mit der Drohung durch Völkermord, die
Pistole auf die Brust zu setzen. Auf unser
Verhältnis zur Sowjetunion bezogen,
heisst Feindesliebe, die Lage auch einmal
durch die russische Brille zu betrachten:
zweimal in diesem Jahrhundert vom Westen

angegriffen, im Osten von China
bedroht, in grosser Angst befangen vor den
technologisch, militärisch und
wirtschaftlich haushoch überlegenen USA. -
Damit wird deutlich: Feindesliebe relativiert

den Feind zum Menschen, der
dennoch zu allem, auch zum Bösen, fähig
bleibt.

Lässt Gott, unser Vater, über Bösen
und Guten, über Gerechten und
Ungerechten regnen und seine Sonne scheinen,

so bewahrt diese Sichtweise auch
uns selbst davor, bei uns nur das Gute,
nur das Richtige und Wahre zu suchen.
Jede Selbstgerechtigkeit und
Selbstrechtfertigung unter Freunden ist
zunichte gemacht.

4. Friedensfähigkeit und Feindesliebe
wurzeln im Frieden Gottes und in der
Anerkennung unserer eigenen
Fehlbarkeit (Sünde) und Schuld.
Es ist der von Gott uns geschenkte und
zugesagte Friede, dass er uns als Sünder,
als fehlbare und schuldige Menschen
angenommen und gerechtfertigt hat. Nicht
die Sünde, nicht das Unrecht hat Gott in

369



der Rechtfertigung des gottlosen Sünders

gerechtfertigt. Nein, uns Menschen,
die wir zwar in Fehlbarkeit und Schuld
verstrickt bleiben, hat er gerechtfertigt,
damit wir trotzdem aus der Vergebung
heraus umkehren und neu anfangen können,

dem Unrecht entgegenzutreten und
in aller Vorläufigkeit und Gefährdung an
Gottes verheissenem Frieden mitzuarbeiten.

Das aber heisst zuerst und vor allem,
dass das Böse sich auch bei uns finden
kann und in der Tat auch findet, wenn
uns Gott vom hohen Ross der
Selbstgerechtigkeit heruntersteigen lässt. Dies
aber ist dann der tragende Grund, auf
welchem wir auch mit unseren Freunden
über das Böse unter uns, über die
Ungerechtigkeiten auf der eigenen Seite und
über die Schuld, in der wir selber stecken,
zu reden haben und nicht schweigen können.

Es ist kein Antiamerikanismus, wenn
immer mehr Menschen eine grosse
Gefahr in der gegenwärtigen amerikanischen

Politik der Stärke und der Aufrüstung

sehen. Dort wird generalstabsmäs-
sig nachgedacht über einen begrenzten
Atomkrieg in Europa mit Sieges- und
Überlebenschancen für die USA; und
dort wird massive Wirtschafts- und
Militärhilfe an die Gewaltdiktaturen in
Mittelamerika geleistet, an El Salvador, an
Guatemala und Honduras, wo täglich
Dutzende von Menschen verschwinden
oder ermordet werden und Massaker an
der wehrlosen Landbevölkerung an der
Tagesordnung sind.

Damit wird deutlich: Alle Feindver-
teufelung, wie sie in unserem tiefsitzenden

Antikommunismus zum Ausdruck
kommt, und alle Freundesblindheit, wie
sie in einer unkritischen Amerikabindung

ihren Niederschlag findet, verbaut
uns den klaren Blick für die eigentlichen
Probleme, die auf einen Frieden auf
Erden hin gelöst werden müssen. Der Ost-
West-Konflikt ist, im Weltmassstab
gesehen, ein Luxusstreit der reichen
Industrienationen untereinander. Wer sich

davon frei macht, der erkennt, dass der
Frieden auf Erden, ja allein schon unser
nacktes Überleben bis zum Jahre 2000
sich daran entscheidet, ob es uns
Industrienationen in Ost und West gemeinsam

gelingt, den schreienden Hunger in
der Dritten Welt zu stillen und die
drohende Umweltkatastrophe zu verhindern,

die uns bis zur Jahrhundertwende
weltweit einholen wird, wenn wir so
weiterwirtschaften wie bisher.

Aus vielen Texten des Alten Testaments

wird deutlich, dass Frieden und
Gerechtigkeit aufs engste zusammengehören.

«Das Tatergebnis der Gerechtigkeit
ist der Friede» (Jes. 32,17f.), erfülltes,

angstlos geschütztes Leben. Unsere
Hoch- und Überrüstung aber tötet schon
jetzt täglich und stündlich, da jede Mark,
jeder Dollar, der in die Rüstung gesteckt
wird - und es sind Milliarden! - einem
Hungernden die lebensnotwendige
Reisration wegnimmt, und weil die Rüstungsgüter

Energie und Rohstoffe nutzlos
vergeuden, die wir dringend für andere
Aufgaben benötigen. Schwerter zu
Pflugscharen, wie es bei Jesaia und Micha
verheissen ist, wird heute zum Gebot unseres

Überlebens. Das heisst politisch, dass
wir auf dem Wege kalkulierter
Vorleistungen zu einer schrittweisen Abrüstung

kommen und den alten Pfad von
Drohung und Gegendrohung verlassen
müssen. Frieden schaffen können wir
heute nur noch ohne Waffen.

Wenn wir keinen atomaren Holocaust wollen,
müssen wir stur darauf beharren, dass
Atomwaffen völkerrechtswidrig sind. Atomwaffen
sind gar keine Waffen, sondern Mittel zur
wahllosen Bevölkerungsvertilgung. Wir
fordern deshalb Parlament und Bundesrat auf,
die Völkerrechtswidrigkeit atomarer
Vernichtungsmittel einmal öffentlich festzustellen und
ihre Abschaffung zu verlangen.

(Kurt Marti am Hiroshima-Tag 1984
auf dem Gurten)

370


	Schalom : erfülltes Leben - gemeinsam mit dem Feind

