Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 11

Artikel: Basisgemeinden und Befreiung in der Schweiz : Erfahrungen und
Uberlegungen

Autor: Amrein, José

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

José Amrein

Basisgemeinden und Befreiung in der Schweiz

Erfahrungen und Uberlegungen

Die grosse Herausforderung
im reichsten Land der Erde

Im Marz dieses Jahres kamen in Vau-
marcus/NE neunzig Erwachsene und
vierzig Kinder zum Dritten Deutsch-
schweizerischen Basisgruppentreffen zu-
sammen. Wie bei den ersten beiden Wo-
chenenden war ein Bibeltext als Leitmo-
tiv vorgegeben. 1982 schlug die vorbe-
reitende Gruppe aus Luzern den «klassi-
schen Text» der Befreiungstheologie
vor: «...den Gefangenen Befreiung, den
Blinden das Augenlicht...» (Lk. 4,18).
1983 wihlte die Gruppe aus St. Gallen
die Brotvermehrung zum Thema, und in
diesem Jahr luden unsere beiden Grup-
pen aus Biel zu einem Austausch iiber
das Gleichnis vom Unkraut und vom
Weizen ein.

Waren am ersten Treffen funf Grup-
pen vertreten und letztes Jahr acht, so
waren es im Marz bereits flinfzehn. Es ist
dies ein Zeichen dafiir, dass auch hierzu-
lande eine Basisgemeindebewegung im
Entstehen ist. Eine Bewegung allerdings,
die als ein sehr vielfaltiges Phanomen
verstanden werden muss. Es gibt ja nicht
nur die Basisgemeinden selber. Viel ver-
breiteter ist die Diskussion iiber die Ba-
sisgemeinden. Sie driickt sich in den vie-
len kritischen Anfragen aus, die wir im-
mer wieder zu horen bekommen. Auf
einige dieser Fragen und Kritiken moch-
te ich in meinem Beitrag eingehen. Dabei
ist gleich deutlich festzuhalten, dass ich
hier nur meine eigenen Ansichten vertre-
te. Ob das, was ich hier vorlege, auch fiir
andere Gruppen reprasentativ ist, kon-

346

nen nur diese selbst entscheiden. Ich
kann nur fiir mich selber sprechen, aus
meinem Hier und Jetzt heraus, nicht ein-
mal fiir meine Gruppe. (Ich betone dies,
weil es wesentlich zum Selbstverstandnis
der Basisgemeinden gehort, dass jede
Stimme zéhlt. Fiir einen solchen Artikel
wire es ideal, wenn er von einer Gruppe
von Vertretern aus den verschiedenen
Basisgemeinden geschriecben werden
konnte. Leider existiert bis jetzt noch
kein solches Gremium, das die Erfahrun-
gen der Basisgemeinden reflektieren
wiirde. Vielleicht ist es dazu einfach noch
zu friih.)

Hier einige Fragen, die uns regelmas-
sig gestellt werden:
— «Warum treffen sich gerade diese
Gruppen? Was haben sie denn gemein-
sam? Worin unterscheiden sie sich von
dhnlichen Gemeinschaften wie z.B. den
Hauskreisen?»
— «Mit welchem Recht nennt ihr euch
liberhaupt Basisgemeinden, da die mei-
sten von euch gut gebildete und gut ver-
dienende Leute sind?»
— «Welches ist euer politisches Engage-
ment? Kreist ihr nicht nur um euch
selbst?»
— «Was ist das Neue an diesen Basisge-
meinden? Es gab ja immer schon christli-
che Gruppierungen, die Gemeinschaft
pflegten und tber die Bibel austausch-
ten!»
— «Worin zeigt sich bei euch das Christ-
liche, das Religiose? Sondert ihr euch



nicht als linkes Gruppchen von den
Kirchgemeinden und Pfarreien ab?»

— «Sind Basisgemeinden nicht eine ka-
tholische Angelegenheit? Werden refor-
mierte Mitglieder mit ihrer eigenen Tra-
dition geniigend respektiert?»

Es sind dies alles Fragen, die auch von
den Mitgliedern der verschiedenen
Gemeinschaften diskutiert und recht
verschieden beantwortet werden. Ein
Hinweis auf die Verschiedenartigkeit er-
gibt sich schon aus der Namengebung.
Nicht alle nennen sich «Basisgemein-
den». Es gibt auch «Basisgruppen», «Ba-
sisgemeinschaften», «Gebetsgruppen»,
«Hauskreise», «k Kommunitaten». Trotz-
dem ist es natiirlich nicht zufallig, welche
Gruppen sich zu den Basisgemeindetref-
fen anmelden. Ich wiirde das Gemeinsa-
me so formulieren: Es kommen da je-
weils Menschen zusammen, denen es
wichtig ist, sozialpolitisches Engage-
ment, Gemeinschaftserfahrungen, Evan-
gelium und Alltag miteinander zu ver-
binden.

Die breite und oft auch emotionale
Diskussion tiber die Basisgemeinden
weist darauthin, wie wichtig das damit
verbundene Anliegen vielen Christen ist.
Beinhaltet es nicht die Sehnsucht nach
ganzheitlicher Befreiung, nach einem
sinnvolleren, erfiillteren Leben? In
neuerer Zeit sind die Basisgemeinden ein
vor allem lateinamerikanisches Phéino-
men. Dort ist klar, dass es um Befreiung
geht und dass sich ein grosses Stiick die-
ser Befreiung gerade in den Basisge-
meinden verwirklicht. Ist das auch bei
uns moglich? Es muss moglich sein. Die
Frage ist nur wie. Wie konnen Basisge-
meinden eine ganzheitliche Befreiung
vermitteln in dem reichsten Land der Er-
de? Das ist die grosse Herausforderung.
Dazu mochte ich meinen kleinen Beitrag
leisten.

Ausgehend von befreienden Erfah-
rungen aus Lateinamerika schildere ich
befreiende Erfahrungen eines Wochen-
endes, das ich mit zehn hiesigen Frauen
und Ménnern zwischen zwanzig und vier-

zig Jahren erlebte. Es sind verschiedene
Griinde, die mich bewogen haben, so
vorzugehen: 1. will ich nicht iiber Befrei-
ung spekulieren, deswegen die Schilde-
rung einer Erfahrung; 2. ist diese Erfah-
rung geprdgt von der Auseinanderset-
zung mit lateinamerikanischen Texten
und sagt daher etwas iiber die Vermitt-
lung von Impulsen aus Lateinamerika; 3.
handelt es sich bei der Gruppe, die da zu-
sammen war, nicht um eine Basisge-
meinde. Dies kann deutlich machen, dass
es «bei den Basisgemeinden gar nicht um
die Basisgemeinden geht», sonderr: um
ein Mittel, das soviel wert ist, als es tat-
sachlich zur Mitte ganzheitlicher Befrei-
ung fuhrt. Diese Mitte ist die Sehnsucht
aller Menschen, und dementsprechend
vielfaltig sind die Wege dahin.

Marinas Befreiungstheologie —
ein Beispiel fiir den Aufbruch der
Christen in Lateinamerika

Zu Beginn dieses Jahres besuchte uns ein
Arbeiterpriester aus Medellin. Er ist
nicht nur in Kolumbien, sondern auch in
andern Landern Lateinamerikas be-
kannt. Vielerorts erzahlt man sich Mii-
sterchen seines entschiedenen und sehr
originellen Engagements fiir die Armen.
Auch wir horten in Kolumbien oft von
ihm, doch erst in der Schweiz konnten
wir thn kennenlernen. Er hat uns eine
Sammlung spanischer Gedichte mitge-
bracht, von denen er uns einige mit Be-
geisterung vorlas. Diese Gedichte seien
hochkaratige, echteste Befreiungstheo-
logie. Sie stammen von einer Hausfrau
und Mutter seiner Pfarrei. Marina heisst
sic und besuchte bloss drei Jahre Primar-
schule. Strahlend erzahlte uns Federico,
wie er in seinen Kursen und Exerzitien in
Kolumbien wie auch in Amerika und Eu-
ropa die Teilnehmer nicht uber Texte
grosser Befreiungstheologen oder tradi-
tioneller Mystiker meditieren lasse, son-
dern uber diese Gedichte Marinas. Eines
der Gedichte, das es ihm besonders ange-
tan hatte und das er uns etwa dreimal
vorlas, lautet:

347



An den Reichen. ..

Der Herr leidet in den Armen des Systems,

hast du nie dariiber nachgedacht?

Meditiere es und vielleicht hast du Erbarmen
und setzest dich fiir Gerechtigkeit ein, wenn du liebst,
denn in deiner Hand liegt die christliche Losung:

Gott 1adt dich ein, die Armen zu befreien.

Hore Bruder: Die Armen, die von Sonnenauf- bis Untergang

fiir miserablen Lohn arbeiten,

leiden an Hunger und totalem Elend,
und du Reicher lebst in Bequemlichkeit,
sitzest in einem vornehmen Haus,

der Arme dagegen darbt in einer Hiitte.

Warum horst du nicht auf die Stimme deines Gewissens,

die keine Minute aufhort zu schreien.

Es gibt kein grosseres Gut als die Wissenschaft,

andere mit gerechtem Brot gliicklich zu machen,

ihnen endlich das vorenthaltene Recht zu geben,

ihnen, den Stimmlosen, die grausam ausgebeutet werden.

Sahst du den Lazarus nicht, jenen aus dem Evangelium,

der heute in allen Armen gegenwartig ist?

Sie bitten nur um Brosamen von deinem Tisch,
und du, Epulon, enthaltst sie ihnen erneut vor.
Eile ihnen zu Hilfe, lindere ihre Traurigkeit,

Gott wird dir geistlichen Reichtum geben.

In verschiedener Hinsicht gibt dieses
Gedicht Rechenschaft von all dem Be-
freienden, das in Lateinamerika seit eini-
gen Jahren im Gange ist. Da ist einmal
das Faktum als solches, dass eine arme
ungebildete Frau aus dem Volk wagt,
Gedichte zu schreiben, und sie andern
vortragt. Dann kommt hinzu, dass ihr
Pfarrer diese Gedichte ohne paternalisti-
sches Schulterklopfen als hochkaratige
Befreiungstheologie schitzt und daraus
Kraft schopft. Drittens ist es ein Zeichen
fiir den Anbruch neuer Zeiten, wenn ein
solches Gedicht von Menschen aus
Nordamerika und Europa gehort und
meditiert wird. Es sind dies alles Gege-
benheiten, die vor zwanzig Jahren noch
undenkbar gewesen waren.

Marina steht fiir all die Frauen, Min-
ner, Jugendlichen und auch Kinder, von
denen Bischofe, Intellektuelle, Ordens-

348

leute und viele andere bekennen: Sie ha-
ben uns mehr evangelisiert als wir sie.
Das  Selbstbewusstsein ~ Marinas
kommt auch im Gedicht selber zum Zu-
ge. Arme Menschen sind meist Leute, die
immer zuhoren miissen und selber nie
angehort werden. Hier erhebt nun eine
Frau aus dem Volke ihre Stimme: «Hore
Bruder, Schwester...!» Wie viele Min-
ner und Frauen, die vor wenigen Jahren
sich kaum &dusserten tiber ihr Elend, ha-
ben Mut gefasst und sich unnachgiebig an
die verschiedenen Autoritdten gewandt
und Recht gefordert. Das Befreiende
liegt aber auch darin, wie Marina zum
Reichen spricht. Wie naheliegend und
verstandlich wire es doch, wenn sie sich
hart und verurteilend dussern wiirde. Sie
verhehlt die Wahrheit nicht. Sie sagt ehr-
lich und offen, was sie denkt, doch sie
lasst dem Reichen eine Chance. Sie ver-



stosst nicht, sie 1adt ein. Den, der sich so
schrecklich unbruderlich verhilt, nennt
sie Bruder.

Wenn Arme zu reden beginnen, wenn
sie von dem sprechen, was sie wirklich
beschaftigt, wenn sie sich dabei an die
Menschen wenden, die das Elend der Ar-
men und ihr eigenes geistiges Elend
ebenso beschiftigen miisste und wenn sie
dies im Geiste versohnender Einladung
tun, ist da der Anbruch des Reiches Got-
tes nicht mit den Handen zu greifen? Was
fehlt, ist die Antwort auf Marinas Frage,
auf ihre Aufforderung. Steigen wir ein?
Wie steht es mit unserem Befreiungspro-
zess? Wie erfahren wir die Gegenwart
des Reiches Gottes?

Meditation iiber die Dialektik
von Arm und Reich — ein Beispiel
fiir den Befreiungsprozess

von Christen in der Schweiz

Ich will nun stichwortartig Reaktionen
der Teilnehmer des erwdhnten Wochen-
endes auf das Gedicht von Marina schil-
dern. Es handelt sich dabei um Frauen
und Manner, die sich schon seit einiger
Zeit fiir Menschen aus der sogenannten
Dritten Welt engagieren:

— «Ich erlebe das Gedicht wie einen
Stich ins Herz. Schlafe ich nicht zu viel?
Bin ich nicht zu bequem?»

— «Ich lebe auch in Bequemlichkeit.
Spiire das schlechte Gewissen. Was kann
ich, soll ich machen?»

— «Hore ich die Stimme des Gewissens
wirklich?»

— «Haben die Machtigen auch ein Ge-
wissen, das nicht authort zu schreien? Ich
zweifle daran.»

— «Die Wissenschaft vom gerechten
Brot, das spricht mich an. Da miisste ich
mich mehr engagieren.»

— «Ich fuhle Traurigkeit. Sehe mich vor
die Entscheidung gestellt: arm oder
reich? Fiihle mich hilflos. Nie werde ich
mich geniigend engagieren konnen. Das
Elend ist so total.»

— «Mich beeindruckt die Hoffnung und
Zuversicht dieser Frau. Daneben sehe

ich bei mir und andern Kleinmut und
Farblosigkeit.»

— «Ich fiihle mich als Reicher angespro-
chen. Was ist die Losung? Was soll ich
konkret machen?» B

Wahrend all diesen Ausserungen
herrschte eine eher depressive Stim-
mung. Man ist betroffen und aufgewiihlt
vom Gedicht. Die Frau spricht die Wahr-
heit. Man fiihlt sich schuldig und damit
auch unter einem «entwicklungspoliti-
schen» oder «christlichen» Leistungs-
druck». Man miisste sich noch viel mehr
engagieren. Aber wo, wie? Und woher
die Kraft und Ausdauer nehmen?

Mit den folgenden Wortmeldungen
bekam das Gesprach dann eine andere
Richtung:

— «Ich fuhle viel Armut im Leben, in der
Bequemlichkeit. Auch ich brauche Men-
schen, die mir helfen, mich zu befreien.»
— «Wir sind reich im Materiellen, doch
wir haben eine grosse Armut, wo sie
Reichtum haben. In all dem, was man
nicht kaufen kann.»

— «Geborgenheit, Leben, Menschen fin-
det man eher in der Hiitte. Im vorneh-
men Haus ist es so steril. Wir leben kli-
nisch, ohne Schollenbezug. Ich habe den
Wechsel von der Hiitte zum Elend des
vornehmen Hauses massiv erlebt bei
meiner Ruckkehr aus Lateinamerika.»
— «Damit ich fur andere befreiend sein
kann, muss es bei mir einigermassen
stimmen. Ich muss etwas ausstrahlen
konnen. Was und wem niitzt es, wenn-ich
mich unzufrieden und niedergeschlagen
engagiere? Doch wie erlebe ich selber
Befreiung?»

— «Meditiere es! Diese Aussage trifft
mich. Ich brauche mehr Stille in meinem
Leben, um die Stimme des Gewissens
deutlicher horen zu konnen. In der Akti-
vitat ist der Aktivismus eine dauernde
Versuchung.»

Nachdem im ersten Teil des Gespra-
ches die Armut in Lateinamerika und der
Reichtum hier Thema waren, kippte es
im zweiten Teil ins Gegenteil um: Sie
sind reich, und wir sind arm. W i r brau-

349



chen Hilfe. Auch dies ist eine typische
Erfahrung. Die entwicklungspolitische
Arbeit, vor allem im kirchlichen Bereich,
bemiiht sich seit einigen Jahren darum,
uns klarzumachen, dass wir Europaer
mehr zu empfangen als zu geben hatten.
Dazu tragt ja auch die ganze abendlandi-
sche Untergangsstimmung bei. Nun liegt
in all dem auch eine Gefahr. Die Erfah-
rung eigenen Elends, die Notwendigkeit
eigener Befreiung konnten dahin fiithren,
dass man sich nur noch um sich selber
kimmert und die Armen der Dritten
Welt aus den Augen verliert. «Sie arbei-
ten an ihrer Befreiung und wir an der un-
sern», konnte da als Motto gelten. Doch
so geht das nicht. Solange wir materiell
auf Kosten der Armen leben, sind unsere
Schicksale verstrickt und konnen nicht
einfach voneinander abgekoppelt wer-
den. Unsere Befreiung ereignet sich
nicht neben den Armen, noch viel weni-
ger gegen sie, sondern darin, dass wir ihre
Rufe horen und uns auf sie einlassen.
Wenn wir dabel an unsere Grenzen, auf
unsere Not stossen, dann soll das kein
Ende, sondern ein neuer, demiitiger und
befreiender Anfang unseres Engage-
ments sein.

Mehr noch: Ein befreiendes Engage-
ment fur die Armen ist gar nicht moglich,
wenn ich meine eigene Armut nicht im-
mer neu schmerzlich erfahre und wahr-
nehme. Denn solange ich mich, auch
wenn dies unbewusst geéschieht, starker
fuhle als der Arme, werde ich ihm pater-
nalistisch begegnen. Da konnen meine
Worte noch so revolutionar, demokra-
tisch und befreiend klingen. Was ich bin,
spricht lauter, als was ich sage. Solche
meist ungewollte paternalistische Uber-
legenheit reisst im Armen immer neu die
Wunde seiner durch das Elend und die
Ausbeutung verletzten Wiirde auf. Die
wesentlichste Grundaussage der Befrei-
ungspadagogik von Paulo Freire zielt in
diese Richtung: Keiner ist nur Lehrer,
keiner nur Schiiler. Jeder hat zu geben,
und jeder hat zu empfangen. Wirkliche
Befreiung charakterisiert sich dadurch,

350

dass sie nicht auf Kosten eines Partners
geschieht, sondern dass alle Beteiligten
Befreiung erleben. So ldsst sich sagen:
Die Befreiung des Reichen ist die Befrei-
ung des Armen, und die Befreiung des
Armen ist die Befreiung des Reichen.

Von der Schulderfahrung
zur Kraft befreienden Handelns

Néherhin sieht der Befreiungsprozess
des Reichen so aus, dass er sich zuerst
einmal auf die Armen einlasst, dass er ih-
re Schreie hort und versucht, eine Ant-
wort zu geben. In diesem Sich-Einlas-
sen erfahrt er sein Elend, seine Schuld an
den Armen. Schuldig ist er in doppelter
Hinsicht: zum einen, weil sein Wohlstand
auf Kosten der Armen geht, und zum an-
dern, weil er zu wenig tut, um diesen Zu-
stand zu dndern. Sich schuldig fiihlen ist
nun aber eine Armutserfahrung grossten
Ausmasses. Die Art, wie ich mit dieser
Schulderfahrung umgehe, pragt wesent-
lich mein Verhiltnis zum Armen. Driickt
mich die Schuld nieder, wird der Arme
fiir mich — trotz oder gerade wegen seiner
Armut — zum psychischen Unterdrucker,

was zumindest unterschwellig Hassge-

fiihle auslost. Versuche ich meinen
Schuldgefiihlen durch eine Flucht nach
vorne auszuweichen, wird der Arme fiir
mich zum Exerzierfeld der Selbstbefrei-
ung. Wenn es mir jedoch moglich ist,
meine Schuld anzunehmen und sie aus-
zuhalten, was letztlich wohl nuf im Ange-
sicht Gottes gelingt, kann diese Schuld-
erfahrung zur Kraft befreienden Han-
delns werden. Dass der christliche Glau-
be gerade dazu befreien will, wird deut-
lich im Osterlichen Jubelruf der «felix
culpa», der «gliicklichen Schuld, die uns
eine so grosse Befreiung erwirkte».

Ich sehe nicht, wie der Reiche einen
Befreiungsprozess erleben kann, ohne
immer wieder neu durch dieses Nadelohr
eigener Schuldhaftigkeit hindurchzuge-
hen. Deswegen halte ich es fur falsch,
wenn man vorschnell verkiindet, dass es
in der Auseinandersetzung mit den Ar-
men nicht darum gehe, den Reichen ein



schlechtes Gewissen zu machen. Natiir-
lich ist das nicht notig, denn dieses haben
ja alle schon. Wir sollten aber das
schlechte Gewissen ernstnehmen und
Hilfen anbieten, damit es zum Ort einer
befreienden Epiphanie Gottes werden
kann.

Vielleicht darf ich hier eine personli-
che Erfahrung einflechten, um das Gan-
ze zu veranschaulichen: Nachdem ich
zwel Jahre in Kolumbien gelebt hatte,
wurde mir das Elend zu viel. Ich bekam
es nicht mehr in den Griff. Dies 10ste hef-
tigste Aggressionen aus: gegen die Rei-
chen, diese Ausbeuter, gegen die Armen,
diese Feiglinge, gegen mich selbst, diese
Mischung von Ausbeuter und Feigling,
gegen die ganze Welt, dieses Sammelsu-
rium von Perversion und Misere, gegen
Gott, den Obersadisten... Als mir die
Energien fiir die Aggressionen ausgin-
gen, fiel ich in eine Depression, und
schliesslich war ich wie versteinert. Dank
der geduldigen Begleitung lieber Mit-
menschen und dem Wehen des Geistes
Gottes dammerte es mir nach und nach
wieder: Wie machen das nur die Armen,
die ja in einer schlimmeren Lage sind als
ich, die ihre Kinder nicht erndhren kon-
nen, die zusehen miissen, wie sie ihnen
unter den Handen wegsterben? Wie ma-
chen die das, dass sie weder aggressiv,
noch zynisch, noch depressiv oder ver-
steinert sind, sondern Tag um Tag mit
viel menschlicher Wirme ums Uberle-
ben kampfen? Da entdeckte ich ihren
tiefen Glauben. Dank meiner Verzweif-
lung wurden sie mir zu Lehrmeistern.
Und da erst war ich dem Paternalismus,
den ich ja immer zu vermeiden suchte, et-
was weniger ausgeliefert.

Vom «Elend des vornehmen Hauses»
zu Marinas Entdeckung
des sympathischen Christus

Kommen wir zuriick zum erwihnten
Wochenende. Nach dem Austausch tiber
das Gedicht Marinas zog jeder Teilneh-
mer sich zuriick und versuchte, folgende
Fragen zu beantworten: Welches ist mei-

ne Armut? Wo sehne ich mich nach Be-

freiung ? Wo habe ich Erfahrungen der

Befreiung gemacht? Die Antworten tru-

gen wir dann unter dem Stichwort «Das

Flend des vornehmen Hauses» zusam-

men. Hier die wichtigsten:

— Unfahigkeit auszudriicken,
man leidet;

— sich von der Arbeit gefangen und ver-
sklavt fuhlen;

— Angst, nicht zu gentigen, Erwartungen
nicht zu erfiillen;

— 1n den Tag hineinleben;

— Hilflosigkeit;

— Angst, sich zu exponieren, Kleinmut;

— Misstrauen, ausgenitzt zu werden;

— Angst, verletzt zu werden, wenn man
etwas Personliches dussert;

— Wiirde als Frucht der Leistung verste-
hen, was zu verbissenem Krampfen
fuhrt, statt Leistungen als Friichte der
vorgegebenen personlichen Wiirde
wachsen zu lassen;

— Uberdruss;

— sich als minderwertig, nichtig vorkom-
men.

Es sind dies alles Leiden, die nicht nur
einen selber bedriicken, sondern die
auch das Engagement fiir die Armen be-
hindern: sei es im Sinne einer Flucht nach
vorn in den Aktivismus, der unter dem
Deckmantel des Daseins fiir andere die
eigene Angst und Verzweiflung zu heilen
versucht; sei es als Flucht zuriick, wo man
die Fauste im Sack ballt oder resigniert
die Hande in den Schoss legt, wobei die
Resignation als gesunder Menschenver-
stand oder Realismus verkauft wird. Die
Worte Marinas liessen uns an diesem
Wochenende unser eigenes Elend deutli-
cher wahrnehmen. Die Frage stellte sich
nun: Kann eine Auseinandersetzung mit
der gelebten Hoffnung vieler Christen in
Lateinamerika auch unsere Lebenskraf-
te starken? In den offenen Horizont die-
ser Frage legte ich den Teilnehmern ein
zweites Gedicht von Marina vor: «Zwei
Christus’» (vgl. vorn in diesem Heft,
S. 329). Marina schildert darin nicht nur
in sehr dicht(erisch)er Weise den Befrei-

woran

351



ungsprozess von unterdruckten, apathi-
schen, geknebelten zu selbstbewussten,
lebensfrohen, bewegten Menschen. Sie
macht auch deutlich, welches die Quelle
dieses Exodus ist, woher ihnen die Kraft
zufliesst: aus der Entdeckung eines neu-
en sympathischen (= mitleidenden)
Christus. Der Glaube an einen Christus
des Lebens befreit die Menschen zum
Kampf gegen den Tod in all seinen For-
men, zum Protest gegen die zerstoreri-
schen Gotzen dieser Welt, zum Dienst
am Leben. Und umgekehrt ist es auch
dieses Engagement, das zu solchem
Glauben befreien kann. Die Gemein-
schaft mit dem lachelnden Christus wird
zur ersten und wichtigsten Basisgemein-
schaft. Sie setzt uns frei fiir all die andern
Gemeinschaften, die ebenso wichtig
sind, vor allem fir die Gemeinschaft mit
denen, die ausgestossen, die Opfer der
Zusammenschlusse der Reichen sind.
Hier nun wiederum einige Reaktionen
auf dieses Gedicht:
— «Der Christus, den wir im Religions-
unterricht, in der Kirche, von den Eltern
vermittelt bekamen, gleicht viel mehr
dem Christus des Todes.»
— «Der Unterscheidung der zwei Chri-
stus’ bei Marina entspricht bei L. Ragaz
die Alternative von Religion und Reich
Gottes.»
— «Befreiung verwirklichen heisst, sich
im Angesicht des lachelnden Christus auf
die Lazarusse ausser uns, aber auch auf
den Lazarus in uns einzulassen. Befrei-
ung setzt die Bereitschaft voraus, auch zu
den schwachen Seiten in uns zu stehen
und unsere Gefithle mehr wahrzuneh-
men.»
— «Mein politisches Engagement ist ein
Schrei nach dem lebendigen Christus.»
— Besonders tief bertihrte mich, was eine
Frau mit bewegter Stimme erzahlte. In
einer ausserst kritischen Phase ihres Le-
bens hatte sie einen Traum, der ithr Kraft
und Gelassenheit schenkte. Sie sah ein
Gesicht mit grossen schwarzen Augen,
das 1hr zulachelte, genauso wie das im
Gedicht beschrieben sel...

352

Personlich halte ich diese Entdeckung
des sympathischen Christus und das ge-
lebte sichtbare Zeugnis der Gemein-
schaft mit ihm fur die tiefste und schonste
Gabe, die uns Christen aus der Dritten
Welt schenken konnen. Durch diese
Frauen und Mainner erfahren wir, wie
selbstbewusst, engagiert, froh, gelassen,
entschieden, kreativ, stark, zirtlich,
niichtern und feinfiihlig Menschen leben
konnen, wenn sie ithre Heimat im Ge-
heim-nis der Liebe Gottes gefunden ha-
ben. Solch gelebte Verwurzelung in
Gott, die sich darin als authentisch er-
weist, dass sie den Stimpfen dieser Welt
nicht entflieht, sondern gleichsam von ih-
nen angezogen wird, fallt nicht einfach in
den Schoss. Der Weg dahin geht iiber
viele schmerzliche Etappen der Entwur-
zelung aus unserem Egoismus und unse-
rer kapitalistischen Welt. Diese Entwur-
zelung ereignet sich in besonderem Mas-
se da, wo man sich auf fremde und eigene
Armut einliasst, wo man auf die Schreie
der Opfer des je gegenwartig herrschen-
den Systems hinhort und sich herausfor-
dern ldsst. Doch nicht immer fithren die-
se Entwurzelungen zu einer tieferen Ver-
wurzelung in Gott. Oft kommt es zu einer
Verzweiflung, die hinter verschiedensten
Haltungen verborgen sein kann. Ande-
rerseits diirfen wir die Verzweiflung vie-
ler Menschen an unserer gegenwartigen
Welt auch als ein Zeichen potentieller
Hoffnung deuten, so paradox dies tont;
denn wo Menschen fihig sind, in so mas-
siver Verunsicherung zu leben, wie dies
vor allem bei jungen Leuten immer wie-
der anzutreffen ist, da muss irgendwo ei-
ne leise Ahnung einer Dritten Kraft vor-
handen sein, die etwas Halt vermittelt:
die Ahnung ecines lachelnden Gesichtes,
das mit seinen grossen, schwarzen Augen
nach allen Ausschau halt...

Die wesentliche Aufgabe der Basisge-
meinden sehe ich darin, dass sie beim
Einzelnen diesen Entwurzelungs- und
Verwurzelungsprozess fordern. Das ge-
schieht nicht nur durch angenehme Er-
mutigung, sondern manchmal auch



durch Herausforderung und Zumutung.
Ich glaube beobachtet zu haben, dass
letzteres uns noch ziemlich schwer fallt.
Auch siidamerikanische Freunde, die
einige Tage hier waren, haben uns auf
diesen Mangel aufmerksam gemacht.

Zum Schluss

Ich versuchte, aus personlicher Warte ei-
nen Beitrag zu leisten zur Diskussion um
die Basisgemeinden in der Schweiz. Ba-
sisgemeinden verstehe ich als Mittel, die
zur Mitte ganzheitlicher Befreiung hin-
filhren sollen — als Mittel allerdings, in
denen immer auch schon die Mitte erlebt
und gefeiert werden kann. Naherhin be-
schrieb ich die ganzheitliche Befreiung
als eine «Basisgemeinschaft» mit dem
sympathischen Christus des Lebens, die
Krifte freisetzt fiir die Stiftung von
menschlicher Gemeinschaft iiberhaupt.
Im Rahmen dieser Grundanliegen wa-
ren nun die verschiedenen kritischen An-

fragen an die Basisgemeinden zu situ-
ieren und zu beantworten. Aus Platz-
griinden kann dies hier nicht mehr ge-
schehen. Konkretere Antworten finden
sich in meiner Schrift «Basisgemeinden
in der Schweiz?», die bei der Material-
stelle des Missionshauses Immensee be-
stellt werden kann.

Das Anliegen der mir bekannten Ba-
sisgemeinden, Alltag, Engagement fiir
die Armen, Gemeinschaftserfahrung
und die Frohbotschaft miteinander zu
verbinden, liegt auf der Linie meiner
Ausfiihrungen. So stellen diese Gruppen
ein Stuck inkarnierter christlicher Hoff-
nung dar, mit all den Grenzen und Méin-
geln, die sie auch kennzeichnen. Sie ge-
ben zusammen mit vielen anderen Men-
schen und Gruppen hierzulande Zeugnis
von derselben Entdeckung Marinas: «Sie
bekamen ihn gern, den Christus des Le-
bens, und sie wandten sich ab vom Chri-
stus des Todes.»

Willy Spieler

Z.eichen der Zeit
Die Schweiz im Herbst 1984

1984 war kein «Orwell-Jahr». Zu vieles
bewegte sich und bewegt sich noch im-
mer, was unsere Demokratie der kon-
kordant verwalteten Sachzwange eines
nicht allzu fernen Tages deblockieren,
mit neuen Mehrheiten auf eine neue Zu-
kunft hin offnen konnte. So zuversicht-
lich wie in den «Zeichen der Zeit» am
Anfang dieses Jahres (Januarheft, S.
23ff.) bin ich trotzdem nicht mehr. Zu
empfindlich sind die Niederlagen, die wir
bei der Zivildienst- und bei der Banken-
Initiative erlitten haben. Ausgeblieben
ist auch der erwartete oder doch erhoffte
Riickzug der SPS aus dem Bundesrat.

Geblieben sind: eine politische Land-
schaft, die nicht weniger «verbarzelt» ist
als die benachbarte Bundesrepublik; ein
Strukturkonservatismus, der nicht in der
Lage ist, unsere natiirlichen Lebens-
grundlagen zu erhalten, wie die Abstim-
mung iber die Atom- und die Energie-
Initiative zeigte; der Immobilismus einer
«Konkordanzdemokratie», die sich mit
der Wahl einer Bundesratin erst noch
neue Reputation zulegen konnte. Und
dennoch: Der Widerstand wachst. Thn
theoretisch auf den adaquaten Begriff
und politisch auf eine wirksame Strategie
zu bringen, ist eine Aufgabe, zu der auch

353



	Basisgemeinden und Befreiung in der Schweiz : Erfahrungen und Überlegungen

