
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 11

Artikel: Basisgemeinden und Befreiung in der Schweiz : Erfahrungen und
Überlegungen

Autor: Amrein, José

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


José Amrein

Basisgemeinden und Befreiung in der Schweiz
Erfahrungen und Überlegungen

Die grosse Herausforderung
im reichsten Land der Erde

Im März dieses Jahres kamen in Vau-
marcus/NE neunzig Erwachsene und
vierzig Kinder zum Dritten
Deutschschweizerischen Basisgruppentreffen
zusammen. Wie bei den ersten beiden
Wochenenden war ein Bibeltext als Leitmotiv

vorgegeben. 1982 schlug die
vorbereitende Gruppe aus Luzern den «klassischen

Text» der Befreiungstheologie
vor: «.. .den Gefangenen Befreiung, den
Blinden das Augenlicht...» (Lk. 4,18).
1983 wählte die Gruppe aus St. Gallen
die Brotvermehrung zum Thema, und in
diesem Jahr luden unsere beiden Gruppen

aus Biel zu einem Austausch über
das Gleichnis vom Unkraut und vom
Weizen ein.

Waren am ersten Treffen fünf Gruppen

vertreten und letztes Jahr acht, so
waren es im März bereits fünfzehn. Es ist
dies ein Zeichen dafür, dass auch hierzulande

eine Basisgemeindebewegung im
Entstehen ist. Eine Bewegung allerdings,
die als ein sehr vielfältiges Phänomen
verstanden werden muss. Es gibt ja nicht
nur die Basisgemeinden selber. Viel
verbreiteter ist die Diskussion über die
Basisgemeinden. Sie drückt sich in den vielen

kritischen Anfragen aus, die wir
immer wieder zu hören bekommen. Auf
einige dieser Fragen und Kritiken möchte

ich in meinem Beitrag eingehen. Dabei
ist gleich deutlich festzuhalten, dass ich
hier nur meine eigenen Ansichten vertrete.

Ob das, was ich hier vorlege, auch für
andere Gruppen repräsentativ ist, kön¬

nen nur diese selbst entscheiden. Ich
kann nur für mich selber sprechen, aus
meinem Hier und Jetzt heraus, nicht einmal

für meine Gruppe. (Ich betone dies,
weil es wesentlich zum Selbstverständnis
der Basisgemeinden gehört, dass jede
Stimme zählt. Für einen solchen Artikel
wäre es ideal, wenn er von einer Gruppe
von Vertretern aus den verschiedenen
Basisgemeinden geschrieben werden
könnte. Leider existiert bis jetzt noch
kein solches Gremium, das die Erfahrungen

der Basisgemeinden reflektieren
würde. Vielleicht ist es dazu einfach noch
zu früh.)

Hier einige Fragen, die uns regelmässig

gestellt werden:

- «Warum treffen sich gerade diese
Gruppen? Was haben sie denn gemeinsam?

Worin unterscheiden sie sich von
ähnlichen Gemeinschaften wie z.B. den
Hauskreisen?»

- «Mit welchem Recht nennt ihr euch
überhaupt Basisgemeinden, da die meisten

von euch gut gebildete und gut
verdienende Leute sind?»

- «Welches ist euer politisches Engagement?

Kreist ihr nicht nur um euch
selbst?»

- «Was ist das Neue an diesen
Basisgemeinden? Es gab ja immer schon christliche

Gruppierungen, die Gemeinschaft
pflegten und über die Bibel austauschten!»

- «Worin zeigt sich bei euch das Christliche,

das Religiöse? Sondert ihr euch

346



nicht als linkes Grüppchen von den
Kirchgemeinden und Pfarreien ab?»

- «Sind Basisgemeinden nicht eine
katholische Angelegenheit? Werden
reformierte Mitglieder mit ihrer eigenen
Tradition genügend respektiert?»

Es sind dies alles Fragen, die auch von
den Mitgliedern der verschiedenen
Gemeinschaften diskutiert und recht
verschieden beantwortet werden. Ein
Hinweis auf die Verschiedenartigkeit
ergibt sich schon aus der Namengebung.
Nicht alle nennen sich «Basisgemeinden».

Es gibt auch «Basisgruppen»,
«Basisgemeinschaften» « Gebetsgruppen»,
«Hauskreise», «Kommunitäten». Trotzdem

ist es natürlich nicht zufällig, welche
Gruppen sich zu den Basisgemeindetreffen

anmelden. Ich würde das Gemeinsame

so formulieren: Es kommen da
jeweils Menschen zusammen, denen es
wichtig ist, sozialpolitisches Engagement,

Gemeinschaftserfahrungen,
Evangelium und Alltag miteinander zu
verbinden.

Die breite und oft auch emotionale
Diskussion über die Basisgemeinden
weist daraufhin, wie wichtig das damit
verbundene Anliegen vielen Christen ist.
Beinhaltet es nicht die Sehnsucht nach
ganzheitlicher Befreiung, nach einem
sinnvolleren, erfüllteren Leben? In
neuerer Zeit sind die Basisgemeinden ein
vor allem lateinamerikanisches Phänomen.

Dort ist klar, dass es um Befreiung
geht und dass sich ein grosses Stück dieser

Befreiung gerade in den
Basisgemeinden verwirklicht. Ist das auch bei
uns möglich? Es muss möglich sein. Die
Frage ist nur wie. Wie können
Basisgemeinden eine ganzheitliche Befreiung
vermitteln in dem reichsten Land der
Erde? Das ist die grosse Herausforderung.
Dazu möchte ich meinen kleinen Beitrag
leisten.

Ausgehend von befreienden
Erfahrungen aus Lateinamerika schildere ich
befreiende Erfahrungen eines Wochenendes,

das ich mit zehn hiesigen Frauen
und Männern zwischen zwanzig und vier¬

zig Jahren erlebte. Es sind verschiedene
Gründe, die mich bewogen haben, so
vorzugehen: 1. will ich nicht über Befreiung

spekulieren, deswegen die Schilderung

einer Erfahrung; 2. ist diese Erfahrung

geprägt von der Auseinandersetzung

mit lateinamerikanischen Texten
und sagt daher etwas über die Vermittlung

von Impulsen aus Lateinamerika; 3.
handelt es sich bei der Gruppe, die da
zusammen war, nicht um eine Basisgemeinde.

Dies kann deutlich machen, dass
es «bei den Basisgemeinden gar nicht um
die Basisgemeinden geht», sondern um
ein Mittel, das soviel wert ist, als es
tatsächlich zur Mitte ganzheitlicher Befreiung

führt. Diese Mitte ist die Sehnsucht
aller Menschen, und dementsprechend
vielfältig sind die Wege dahin.

Marinas Befreiungstheologie —

ein Beispiel für den Aufbruch der
Christen in Lateinamerika
Zu Beginn dieses Jahres besuchte uns ein
Arbeiterpriester aus Medellin. Er ist
nicht nur in Kolumbien, sondern auch in
andern Ländern Lateinamerikas
bekannt. Vielerorts erzählt man sich
Musterehen seines entschiedenen und sehr
originellen Engagements für die Armen.
Auch wir hörten in Kolumbien oft voh
ihm, doch erst in der Schweiz konnten
wir ihn kennenlernen. Er hat uns eine
Sammlung spanischer Gedichte
mitgebracht, von denen er uns einige mit
Begeisterung vorlas. Diese Gedichte seien
hochkarätige, echteste Befreiungstheologie.

Sie stammen von einer Hausfrau
und Mutter seiner Pfarrei. Marina heisst
sie und besuchte bloss drei Jahre Primarschule.

Strahlend erzählte uns Federico,
wie er in seinen Kursen und Exerzitien in
Kolumbien wie auch in Amerika und
Europa die Teilnehmer nicht über Texte
grosser Befreiungstheologen oder
traditioneller Mystiker meditieren lasse,
sondern über diese Gedichte Marinas. Eines
der Gedichte, das es ihm besonders angetan

hatte und das er uns etwa dreimal
vorlas, lautet:

347



An den Reichen...
Der Herr leidet in den Armen des Systems,
hast du nie darüber nachgedacht?
Meditiere es und vielleicht hast du Erbarmen
und setzest dich für Gerechtigkeit ein, wenn du liebst,
denn in deiner Hand liegt die christliche Lösung:
Gott lädt dich ein, die Armen zu befreien.

Höre Bruder: Die Armen, die von Sonnenauf- bis Untergang
für miserablen Lohn arbeiten,
leiden an Hunger und totalem Elend,
und du Reicher lebst in Bequemlichkeit,
sitzest in einem vornehmen Haus,
der Arme dagegen darbt in einer Hütte.

Warum hörst du nicht auf die Stimme deines Gewissens,
die keine Minute aufhört zu schreien.
Es gibt kein grösseres Gut als die Wissenschaft,
andere mit gerechtem Brot glücklich zu machen,
ihnen endlich das vorenthaltene Recht zu geben,
ihnen, den Stimmlosen, die grausam ausgebeutet werden.

Sahst du den Lazarus nicht, jenen aus dem Evangelium,
der heute in allen Armen gegenwärtig ist?
Sie bitten nur um Brosamen von deinem Tisch,
und du, Epulon, enthältst sie ihnen erneut vor.
Eile ihnen zu Hilfe, lindere ihre Traurigkeit,
Gott wird dir geistlichen Reichtum geben.

In verschiedener Hinsicht gibt dieses leute und viele andere bekennen: Sie ha-
Gedicht Rechenschaft von all dem Be- ben uns mehr evangelisiert als wir sie.

freienden, das in Lateinamerika seit eini- Das Selbstbewusstsein Marinas
gen Jahren im Gange ist. Da ist einmal kommt auch im Gedicht selber zum Zu-
das Faktum als solches, dass eine arme ge. Arme Menschen sind meist Leute, die
ungebildete Frau aus dem Volk wagt, immer zuhören müssen und selber nie
Gedichte zu schreiben, und sie andern angehört werden. Hier erhebt nun eine
vorträgt. Dann kommt hinzu, dass ihr Frau aus dem Volke ihre Stimme: «Höre
Pfarrer diese Gedichte ohne paternalisti- Bruder, Schwester...!» Wie viele Mansches

Schulterklopfen als hochkarätige ner und Frauen, die vor wenigen Jahren
Befreiungstheologie schätzt und daraus sich kaum äusserten über ihr Elend, ha-
Kraft schöpft. Drittens ist es ein Zeichen ben Mut gefasst und sich unnachgiebig an
für den Anbruch neuer Zeiten, wenn ein die verschiedenen Autoritäten gewandt
solches Gedicht von Menschen aus und Recht gefordert. Das Befreiende
Nordamerika und Europa gehört und liegt aber auch darin, wie Marina zum
meditiert wird. Es sind dies alles Gege- Reichen spricht. Wie naheliegend und
benheiten, die vor zwanzig Jahren noch verständlich wäre es doch, wenn sie sich
undenkbar gewesen wären. hart und verurteilend äussern würde. Sie

Marina steht für all die Frauen, Man- verhehlt die Wahrheit nicht. Sie sagt ehrner,

Jugendlichen und auch Kinder, von lieh und offen, was sie denkt, doch sie
denen Bischöfe, Intellektuelle, Ordens- lässt dem Reichen eine Chance. Sie ver-

348



stösst nicht, sie lädt ein. Den, der sich so
schrecklich unbrüderlich verhält, nennt
sie Bruder.

Wenn Arme zu reden beginnen, wenn
sie von dem sprechen, was sie wirklich
beschäftigt, wenn sie sich dabei an die
Menschen wenden, die das Elend der
Armen und ihr eigenes geistiges Elend
ebenso beschäftigen müsste und wenn sie
dies im Geiste versöhnender Einladung
tun, ist da der Anbruch des Reiches Gottes

nicht mit den Händen zu greifen? Was
fehlt, ist die Antwort auf Marinas Frage,
auf ihre Aufforderung. Steigen wir ein?
Wie steht es mit unserem Befreiungsprozess?

Wie erfahren wir die Gegenwart
des Reiches Gottes?

Meditation über die Dialektik
von Arm und Reich — ein Beispiel
für den Befreiungsprozess
von Christen in der Schweiz
Ich will nun stichwortartig Reaktionen
der Teilnehmer des erwähnten Wochenendes

auf das Gedicht von Marina schildern.

Es handelt sich dabei um Frauen
und Männer, die sich schon seit einiger
Zeit für Menschen aus der sogenannten
Dritten Welt engagieren:

- «Ich erlebe das Gedicht wie einen
Stich ins Herz. Schlafe ich nicht zu viel?
Bin ich nicht zu bequem?»
- «Ich lebe auch in Bequemlichkeit.
Spüre das schlechte Gewissen. Was kann
ich, soll ich machen?»

- «Höre ich die Stimme des Gewissens
wirklich?»
- «Haben die Mächtigen auch ein
Gewissen, das nicht aufhört zu schreien? Ich
zweifle daran.»

- «Die Wissenschaft vom gerechten
Brot, das spricht mich an. Da müsste ich
mich mehr engagieren.»
- «Ich fühle Traurigkeit. Sehe mich vor
die Entscheidung gestellt: arm oder
reich? Fühle mich hilflos. Nie werde ich
mich genügend engagieren können. Das
Elend ist so total.»

- «Mich beeindruckt die Hoffnung und
Zuversicht dieser Frau. Daneben sehe

ich bei mir und andern Kleinmut und
Farblosigkeit.»
- «Ich fühle mich als Reicher angesprochen.

Was ist die Lösung? Was soll ich
konkret machen?»

Während all diesen Äusserungen
herrschte eine eher depressive
Stimmung. Man ist betroffen und aufgewühlt
vom Gedicht. Die Frau spricht die Wahrheit.

Man fühlt sich schuldig und damit
auch unter einem «entwicklungspolitischen»

oder «christlichen» Leistungsdruck».

Man müsste sich noch viel mehr
engagieren. Aber wo, wie? Und woher
die Kraft und Ausdauer nehmen?

Mit den folgenden Wortmeldungen
bekam das Gespräch dann eine andere
Richtung:
- «Ich fühle viel Armut im Leben, in der
Bequemlichkeit. Auch ich brauche
Menschen, die mir helfen, mich zu befreien.»
- «Wir sind reich im Materiellen, doch
wir haben eine grosse Armut, wo sie
Reichtum haben. In all dem, was man
nicht kaufen kann.»
- «Geborgenheit, Leben, Menschen findet

man eher in der Hütte. Im vornehmen

Haus ist es so steril. Wir leben
klinisch, ohne Schollenbezug. Ich habe den
Wechsel von der Hütte zum Elend des
vornehmen Hauses massiv erlebt bei
meiner Rückkehr aus Lateinamerika.»
- «Damit ich für andere befreiend sein
kann, muss es bei mir einigermassen
stimmen. Ich muss etwas ausstrahlen
können. Was und wem nützt es, wenn ich
mich unzufrieden und niedergeschlagen
engagiere? Doch wie erlebe ich selber
Befreiung?»
- «Meditiere es! Diese Aussage trifft
mich. Ich brauche mehr Stille in meinem
Leben, um die Stimme des Gewissens
deutlicher hören zu können. In der Aktivität

ist der Aktivismus eine dauernde
Versuchung.»

Nachdem im ersten Teil des Gespräches

die Armut in Lateinamerika und der
Reichtum hier Thema waren, kippte es
im zweiten Teil ins Gegenteil um: Sie
sind reich, und wir sind arm. W i r brau-

349



chen Hilfe. Auch dies ist eine typische
Erfahrung. Die entwicklungspolitische
Arbeit, vor allem im kirchlichen Bereich,
bemüht sich seit einigen Jahren darum,
uns klarzumachen, dass wir Europäer
mehr zu empfangen als zu geben hätten.
Dazu trägt ja auch die ganze abendländische

Untergangsstimmung bei. Nun liegt
in all dem auch eine Gefahr. Die Erfahrung

eigenen Elends, die Notwendigkeit
eigener Befreiung könnten dahin führen,
dass man sich nur noch um sich selber
kümmert und die Armen der Dritten
Welt aus den Augen verliert. «Sie arbeiten

an ihrer Befreiung und wir an der
unsern», könnte da als Motto gelten. Doch
so geht das nicht. Solange wir materiell
auf Kosten der Armen leben, sind unsere
Schicksale verstrickt und können nicht
einfach voneinander abgekoppelt werden.

Unsere Befreiung ereignet sich
nicht neben den Armen, noch viel weniger

gegen sie, sondern darin, dass wir ihre
Rufe hören und uns auf sie einlassen.
Wenn wir dabei an unsere Grenzen, auf
unsere Not stossen, dann soll das kein
Ende, sondern ein neuer, demütiger und
befreiender Anfang unseres Engagements

sein.
Mehr noch: Ein befreiendes Engagement

für die Armen ist gar nicht möglich,
wenn ich meine eigene Armut nicht
immer neu schmerzlich erfahre und
wahrnehme. Denn solange ich mich, auch
wenn dies unbewusst geschieht, stärker
fühle als der Arme, werde ich ihm pater-
nalistisch begegnen. Da können meine
Worte noch so revolutionär, demokratisch

und befreiend klingen. Was ich bin,
spricht lauter, als was ich sage. Solche
meist ungewollte paternalistische
Überlegenheit reisst im Armen immer neu die
Wunde seiner durch das Elend und die
Ausbeutung verletzten Würde auf. Die
wesentlichste Grundaussage der
Befreiungspädagogik von Paulo Freire zielt in
diese Richtung: Keiner ist nur Lehrer,
keiner nur Schüler. Jeder hat zu geben,
und jeder hat zu empfangen. Wirkliche
Befreiung charakterisiert sich dadurch,

dass sie nicht auf Kosten eines Partners
geschieht, sondern dass alle Beteiligten
Befreiung erleben. So lässt sich sagen:
Die Befreiung des Reichen ist die Befreiung

des Armen, und die Befreiung des
Armen ist die Befreiung des Reichen.

Von der Schulderfahrung
zur Kraft befreienden Handelns
Näherhin sieht der Befreiungsprozess
des Reichen so aus, dass er sich zuerst
einmal auf die Armen einlässt, dass er ihre

Schreie hört und versucht, eine Antwort

zu geben. In diesem Sich-Einlas-
sen erfährt er sein Elend, seine Schuld an
den Armen. Schuldig ist er in doppelter
Hinsicht: zum einen, weil sein Wohlstand
auf Kosten der Armen geht, und zum
andern, weil er zu wenig tut, um diesen
Zustand zu ändern. Sich schuldig fühlen ist
nun aber eine Armutserfahrung grössten
Ausmasses. Die Art, wie ich mit dieser
Schulderfahrung umgehe, prägt wesentlich

mein Verhältnis zum Armen. Drückt
mich die Schuld nieder, wird der Arme
für mich - trotz oder gerade wegen seiner
Armut - zum psychischen Unterdrücker,
was zumindest unterschwellig Hassgefühle

auslöst. Versuche ich meinen
Schuldgefühlen durch eine Flucht nach
vorne auszuweichen, wird der Arme für
mich zum Exerzierfeld der Selbstbefreiung.

Wenn es mir jedoch möglich ist,
meine Schuld anzunehmen und sie
auszuhalten, was letztlich wohl nuf im Angesicht

Gottes gelingt, kann diese
Schulderfahrung zur Kraft befreienden
Handelns werden. Dass der christliche Glaube

gerade dazu befreien will, wird deutlich

im österlichen Jubelruf der «felix
culpa», der «glücklichen Schuld, die uns
eine so grosse Befreiung erwirkte».

Ich sehe nicht, wie der Reiche einen
Befreiungsprozess erleben kann, ohne
immer wieder neu durch dieses Nadelöhr
eigener Schuldhaftigkeit hindurchzugehen.

Deswegen halte ich es für falsch,
wenn man vorschnell verkündet, dass es
in der Auseinandersetzung mit den
Armen nicht darum gehe, den Reichen ein

350



schlechtes Gewissen zu machen. Natürlich

ist das nicht nötig, denn dieses haben
ja alle schon. Wir sollten aber das
schlechte Gewissen ernstnehmen und
Hilfen anbieten, damit es zum Ort einer
befreienden Epiphanie Gottes werden
kann.

Vielleicht darf ich hier eine persönliche

Erfahrung einflechten, um das Ganze

zu veranschaulichen: Nachdem ich
zwei Jahre in Kolumbien gelebt hatte,
wurde mir das Elend zu viel. Ich bekam
es nicht mehr in den Griff. Dies löste
heftigste Aggressionen aus: gegen die
Reichen, diese Ausbeuter, gegen die Armen,
diese Feiglinge, gegen mich selbst, diese
Mischung von Ausbeuter und Feigling,
gegen die ganze Welt, dieses Sammelsurium

von Perversion und Misere, gegen
Gott, den Obersadisten... Als mir die
Energien für die Aggressionen ausgingen,

fiel ich in eine Depression, und
schliesslich war ich wie versteinert. Dank
der geduldigen Begleitung lieber
Mitmenschen und dem Wehen des Geistes
Gottes dämmerte es mir nach und nach
wieder: Wie machen das nur die Armen,
die ja in einer schlimmeren Lage sind als
ich, die ihre Kinder nicht ernähren können,

die zusehen müssen, wie sie ihnen
unter den Händen wegsterben? Wie
machen die das, dass sie weder aggressiv,
noch zynisch, noch depressiv oder
versteinert sind, sondern Tag um Tag mit
viel menschlicher Wärme ums Überleben

kämpfen? Da entdeckte ich ihren
tiefen Glauben. Dank meiner Verzweiflung

wurden sie mir zu Lehrmeistern.
Und da erst war ich dem Paternalismus,
den ich ja immer zu vermeiden suchte,
etwas weniger ausgeliefert.

Vom «Elend des vornehmen Hauses»
zu Marinas Entdeckung
des sympathischen Christus
Kommen wir zurück zum erwähnten
Wochenende. Nach dem Austausch über
das Gedicht Marinas zog jeder Teilnehmer

sich zurück und versuchte, folgende
Fragen zu beantworten: Welches ist mei¬

ne Armut? Wo sehne ich mich nach
Befreiung Wo habe ich Erfahrungen der
Befreiung gemacht? Die Antworten trugen

wir dann unter dem Stichwort «Das
Elend des vornehmen Hauses» zusammen.

Hier die wichtigsten:
- Unfähigkeit auszudrücken, woran

man leidet;
- sich von der Arbeit gefangen und

versklavt fühlen;
- Angst, nicht zu genügen, Erwartungen

nicht zu erfüllen;
- in den Tag hineinleben;
- Hilflosigkeit;
- Angst, sich zu exponieren, Kleinmut;
- Misstrauen, ausgenützt zu werden;
- Angst, verletzt zu werden, wenn man

etwas Persönliches äussert;

- Würde als Frucht der Leistung verstehen,

was zu verbissenem Krämpfen
führt, statt Leistungen als Früchte der
vorgegebenen persönlichen Würde
wachsen zu lassen;

- Überdruss;
- sich als minderwertig, nichtig vorkommen.

Es sind dies alles Leiden, die nicht nur
einen selber bedrücken, sondern die
auch das Engagement für die Armen
behindern: sei es im Sinne einer Flucht nach
vorn in den Aktivismus, der unter dem
Deckmantel des Daseins für andere die
eigene Angst und Verzweiflung zu heilen
versucht; sei es als Flucht zurück, wo man
die Fäuste im Sack ballt oder resigniert
die Hände in den Schoss legt, wobei die
Resignation als gesunder Menschenverstand

oder Realismus verkauft wird. Die
Worte Marinas Hessen uns an diesem
Wochenende unser eigenes Elend deutlicher

wahrnehmen. Die Frage stellte sich
nun: Kann eine Auseinandersetzung mit
der gelebten Hoffnung vieler Christen in
Lateinamerika auch unsere Lebenskräfte

stärken? In den offenen Horizont dieser

Frage legte ich den Teilnehmern ein
zweites Gedicht von Marina vor: «Zwei
Christus'» (vgl. vorn in diesem Heft,
S. 329). Marina schildert darin nicht nur
in sehr dicht(erisch)er Weise den Befrei-

351



ungsprozess von unterdrückten, apathischen,

geknebelten zu selbstbewussten,
lebensfrohen, bewegten Menschen. Sie
macht auch deutlich, welches die Quelle
dieses Exodus ist, woher ihnen die Kraft
zufliesst: aus der Entdeckung eines neuen

sympathischen mitleidenden)
Christus. Der Glaube an einen Christus
des Lebens befreit die Menschen zum
Kampf gegen den Tod in all seinen
Formen, zum Protest gegen die zerstörerischen

Götzen dieser Welt, zum Dienst
am Leben. Und umgekehrt ist es auch
dieses Engagement, das zu solchem
Glauben befreien kann. Die Gemeinschaft

mit dem lächelnden Christus wird
zur ersten und wichtigsten Basisgemeinschaft.

Sie setzt uns frei für all die andern
Gemeinschaften, die ebenso wichtig
sind, vor allem für die Gemeinschaft mit
denen, die ausgestossen, die Opfer der
Zusammenschlüsse der Reichen sind.

Hier nun wiederum einige Reaktionen
auf dieses Gedicht:
— «Der Christus, den wir im
Religionsunterricht, in der Kirche, von den Eltern
vermittelt bekamen, gleicht viel mehr
dem Christus des Todes.»
— «Der Unterscheidung der zwei Christus'

bei Marina entspricht bei L. Ragaz
die Alternative von Religion und Reich
Gottes.»
— «Befreiung verwirklichen heisst, sich
im Angesicht des lächelnden Christus auf
die Lazarusse ausser uns, aber auch auf
den Lazarus in uns einzulassen. Befreiung

setzt die Bereitschaft voraus, auch zu
den schwachen Seiten in uns zu stehen
und unsere Gefühle mehr wahrzunehmen.»

— «Mein politisches Engagement ist ein
Schrei nach dem lebendigen Christus.»
— Besonders tief berührte mich, was eine
Frau mit bewegter Stimme erzählte. In
einer äusserst kritischen Phase ihres
Lebens hatte sie einen Traum, der ihr Kraft
und Gelassenheit schenkte. Sie sah ein
Gesicht mit grossen schwarzen Augen,
das ihr zulächelte, genauso wie das im
Gedicht beschrieben sei...

Persönlich halte ich diese Entdeckung
des sympathischen Christus und das
gelebte sichtbare Zeugnis der Gemeinschaft

mit ihm für die tiefste und schönste
Gabe, die uns Christen aus der Dritten
Welt schenken können. Durch diese
Frauen und Männer erfahren wir, wie
selbstbewusst, engagiert, froh, gelassen,
entschieden, kreativ, stark, zärtlich,
nüchtern und feinfühlig Menschen leben
können, wenn sie ihre Heimat im Ge-
heim-nis der Liebe Gottes gefunden
haben. Solch gelebte Verwurzelung in
Gott, die sich darin als authentisch
erweist, dass sie den Sümpfen dieser Welt
nicht entflieht, sondern gleichsam von
ihnen angezogen wird, fällt nicht einfach in
den Schoss. Der Weg dahin geht über
viele schmerzliche Etappen der Entwurzelung

aus unserem Egoismus und unserer

kapitalistischen Welt. Diese Entwurzelung

ereignet sich in besonderem Masse

da, wo man sich auf fremde und eigene
Armut einlässt, wo man auf die Schreie
der Opfer des je gegenwärtig herrschenden

Systems hinhört und sich herausfordern

lässt. Doch nicht immer führen diese

Entwurzelungen zu einer tieferen
Verwurzelung in Gott. Oft kommt es zu einer
Verzweiflung, die hinter verschiedensten
Haltungen verborgen sein kann.
Andererseits dürfen wir die Verzweiflung vieler

Menschen an unserer gegenwärtigen
Welt auch als ein Zeichen potentieller
Hoffnung deuten, so paradox dies tönt;
denn wo Menschen fähig sind, in so massiver

Verunsicherung zu leben, wie dies
vor allem bei jungen Leuten immer wieder

anzutreffen ist, da muss irgendwo eine

leise Ahnung einer Dritten Kraft
vorhanden sein, die etwas Halt vermittelt:
die Ahnung eines lächelnden Gesichtes,
das mit seinen grossen, schwarzen Augen
nach allen Ausschau hält...

Die wesentliche Aufgabe der
Basisgemeinden sehe ich darin, dass sie beim
Einzelnen diesen Entwurzelungs- und
Verwurzelungsprozess fördern. Das
geschieht nicht nur durch angenehme
Ermutigung, sondern manchmal auch

352



durch Herausforderung und Zumutung.
Ich glaube beobachtet zu haben, dass
letzteres uns noch ziemlich schwer fällt.
Auch südamerikanische Freunde, die
einige Tage hier waren, haben uns auf
diesen Mangel aufmerksam gemacht.

Zum Schluss

Ich versuchte, aus persönlicher Warte
einen Beitrag zu leisten zur Diskussion um
die Basisgemeinden in der Schweiz.
Basisgemeinden verstehe ich als Mittel, die
zur Mitte ganzheitlicher Befreiung
hinführen sollen - als Mittel allerdings, in
denen immer auch schon die Mitte erlebt
und gefeiert werden kann. Näherhin
beschrieb ich die ganzheitliche Befreiung
als eine «Basisgemeinschaft» mit dem
sympathischen Christus des Lebens, die
Kräfte freisetzt für die Stiftung von
menschlicher Gemeinschaft überhaupt.

Im Rahmen dieser Grundanliegen wären

nun die verschiedenen kritischen An¬

fragen an die Basisgemeinden zu situ-
ieren und zu beantworten. Aus
Platzgründen kann dies hier nicht mehr
geschehen. Konkretere Antworten finden
sich in meiner Schrift «Basisgemeinden
in der Schweiz?», die bei der Materialstelle

des Missionshauses Immensee
bestellt werden kann.

Das Anliegen der mir bekannten
Basisgemeinden, Alltag, Engagement für
die Armen, Gemeinschaftserfahrung
und die Frohbotschaft miteinander zu
verbinden, liegt auf der Linie meiner
Ausführungen. So stellen diese Gruppen
ein Stück inkarnierter christlicher Hoffnung

dar, mit all den Grenzen und Mängeln,

die sie auch kennzeichnen. Sie
geben zusammen mit vielen anderen
Menschen und Gruppen hierzulande Zeugnis
von derselben Entdeckung Marinas: «Sie
bekamen ihn gern, den Christus des
Lebens, und sie wandten sich ab vom Christus

des Todes.»

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Die Schweiz im Herbst 1984

1984 war kein «Orwell-Jahr». Zu vieles
bewegte sich und bewegt sich noch
immer, was unsere Demokratie der kon-
kordant verwalteten Sachzwänge eines
nicht allzu fernen Tages deblockieren,
mit neuen Mehrheiten auf eine neue
Zukunft hin öffnen könnte. So zuversichtlich

wie in den «Zeichen der Zeit» am
Anfang dieses Jahres (Januarheft, S.

23ff.) bin ich trotzdem nicht mehr. Zu
empfindlich sind die Niederlagen, die wir
bei der Zivildienst- und bei der Banken-
Initiative erlitten haben. Ausgeblieben
ist auch der erwartete oder doch erhoffte
Rückzug der SPS aus dem Bundesrat.

Geblieben sind: eine politische
Landschaft, die nicht weniger «verbarzelt» ist
als die benachbarte Bundesrepublik; ein
Strukturkonservatismus, der nicht in der
Lage ist, unsere natürlichen
Lebensgrundlagen zu erhalten, wie die Abstimmung

über die Atom- und die Energie-
Initiative zeigte; der Immobilismus einer
«Konkordanzdemokratie», die sich mit
der Wahl einer Bundesrätin erst noch
neue Reputation zulegen konnte. Und
dennoch: Der Widerstand wächst. Ihn
theoretisch auf den adäquaten Begriff
und politisch auf eine wirksame Strategie
zu bringen, ist eine Aufgabe, zu der auch

353


	Basisgemeinden und Befreiung in der Schweiz : Erfahrungen und Überlegungen

