
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 9

Rubrik: Zeichen der Zeit : Roms Verdikt über die Theologie der Befreiung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Roms Verdikt über die Theologie der Befreiung

Die «Theologie des Antikommunismus»
nimmt ihren Fortgang. Die «Heilige
Kongregation für die Glaubenslehre»
verurteilt die Theologie der Befreiung,
da diese «schwerwiegend vom Glauben
der Kirche abweiche, mehr noch, dessen
praktische Leugnung bedeute». Der
Hauptvorwurf an die Adresse der
Befreiungstheologen lautet, dass sie «in
ungenügend kritischer Weise ihre Zuflucht zu
Konzepten nehmen, die von verschiedenen

Strömungen des marxistischen Denkens

gespeist sind». Dadurch wird in der
Tat eine Scheidung der Geister eingeleitet,

nur nicht diejenige, die der Vatikan
sich wünscht. Der Bumerang schlägt den,
der ihn wirft. Das 36seitige Dokument,
das sich «Instruktion über einige Aspekte

der ,Theologie der Befreiung'» nennt,
am 6. August unterzeichnet und am
3. September der Presse vorgestellt wurde,

spricht zwar viel von den «Zeichen
der Zeit»; was es beweist, ist jedoch nur
sein Unvermögen, sie zu deuten.

In der Tradition
lehramtlicher Fehlentscheidungen
Roms Unfähigkeit, die «Zeichen der
Zeit» zu erkennen, ist nun freilich nicht
neu. Sie beginnt schon mit der Konstantinischen

Wende, der trotz Konzil noch
lange nicht überwundenen. Im Bündnis
mit den herrschenden Mächten hat sich
die Kirche in ihrer Ideologie, Praxis und
Organisation zu einer konterrevolutionären

Kraft entwickelt, die bis heute
nicht in der Lage ist, die Emanzipation
bislang unterdrückter Klassen zu bejahen

und zu verteidigen.

So fiel bereits die revolutionäre
Bourgeoisie unter das kirchliche Verdikt. Die
grossen Ideale der Französischen Revolution

wurden 1791 von Pius VI. als
«Monstren» hingestellt. 1832 beklagte
sich Gregor XVI. über den Ruf nach
Gewissensfreiheit, die er als «Wahnwitz»
(deliramentum) und «verderblichsten
Irrtum» (pestilentissimus error)
verdammte. Und im »Syllabus» von 1864
schleuderte Pius IX. den Bannstrahl
gegen all jene, die sich weigerten, «die
katholische Religion als einzige Religion
eines Staatswesens anzuerkennen, unter
Ausschluss aller übrigen Arten von
Gottesverehrung».

Der Verurteilung der bürgerlichen
Ideale folgte schon bald das Anathema
gegenüber der Arbeiterbewegung.
Besonders missfielen der katholischen
Amtskirche seit je die Christen, die eine
tiefgreifende Übereinstimmung
zwischen Evangelium und Sozialismus
feststellten. «Religiöser Sozialismus, christlicher

Sozialismus sind Widersprüche in
sich. Niemand kann guter Katholik und
zugleich Sozialist im wahren Sinne sein.»
So hiess es 1931 in der Enzyklika
«Quadragesimo anno». Die Schweizer Bischöfe

liessen sich in ihrem Bettagsmandat
von 1920 gar zur ungeheuerlichen Aussage

hinreissen: «Wer zum Sozialismus
als System, zu seinen Grundanschauungen

und Hauptzielen sich offen bekennt,
oder wer offen für die sozialistische
Sache kämpft und wirbt, entbehrt, solange
er in dieser Gesinnung unbelehrbar
verharren will und verharrt, derjenigen
Vorbedingungen, welche zum würdigen

289



Empfang eines Sakramentes unerlässlich
sind.»

Seit dem Zweiten Vatikanum hat sich
einiges geändert: Die liberalen Grundrechte,

allen voran die Glaubens- und
Gewissensfreiheit, sind theologisch
begründet und als «christlich» ausgewiesen,

wenn nicht vereinnahmt worden.
Wie sehr das Konzil mit seiner klaren
Entscheidung für die Religionsfreiheit
über den Schatten der kirchlichen
Lehrtradition springen müsste, wird heute
schamhaft verschwiegen. Auch der
Sozialismus ist nicht mehr das Opfer
amtskirchlicher Pauschalverurteilungen. In
seinem Apostolischen Schreiben
«Octogesima adveniens» von 1972 würdigte
Paul VI. den Sozialismus vielmehr als
Ausdruck «eines hochherzigen Strebens
und Suchens nach einer gerechteren
Gesellschaft».

Das Konzil vermied sogar die Wiederholung

der früheren Bannflüche gegen
den Marxismus, die am 1. Juli 1949 in der
Exkommunikation aller Kommunisten
durch das Heilige Offizium (Nachfolgerin

der Inquisition und Vorgängerin der
Glaubenskongregation) ihren Höhepunkt

fanden. Schon vor dem Konzil hatte

Johannes XXIII. in seiner Enzyklika
«Pacem in terris» unterschieden
zwischen den Weltanschauungen, die früher
einmal in starre, «endgültige» Systeme
gefasst worden seien, und den Bewegungen,

die zwar heute noch den Namen dieser

Weltanschauungen tragen würden,
aber gleichzeitig einem historischen
Wandel unterlägen. Es folgte der wahrhaft

ökumenische Satz: «Wer könnte
übrigens leugnen, dass in solchen Bewegungen,

soweit sie sich den Gesetzen einer
geordneten Vernunft anpassen und die
gerechten Forderungen der menschlichen

Person berücksichtigen, etwas Gutes

und Anerkennenswertes sich finden
kann?»

Einige Ortskirchen gingen einen
Schritt weiter, indem sie das «Gute und
Anerkennenswerte» im Marxismus konkret

umschrieben. 1972 veröffentlichte

die «Commission episcopale française du
Monde ouvrier» ein aufsehenerregendes
Dokument, das die Kirche dazu aufforderte,

die Arbeiterbewegung in ihrem
Kampf für eine klassenlose Gesellschaft
zu ermutigen. Statt den Marxismus «a
priori» zu verwerfen, müsste gefragt werden,

ob seine Kritik am Kapitalismus
nicht eben doch zutreffe: dass dieser
nämlich in sich schlecht und daher unfähig

sei, die Menschenrechte und den
Fortschritt der Menschheit zu gewährleisten.

Die französischen Arbeiterbischöfe
erkannten auch, dass der Klassenkampf
mit den gewaltfreien Mitteln der Demokratie

geführt werde und dass er nur
dann in eine gewaltsame Auseinandersetzung

übergehen müsste, wenn das
Kapital nicht bereit wäre, die Entscheidungen

einer demokratischen Mehrheit zu
respektieren.

1975 erklärte die Gemeinsame Synode

der Bistümer in der BRD, «dass Karl
Marx eine Reihe fundamentaler Fakten
der in der Industrialisierung begründeten
neuen gesellschaftlichen Wirklichkeit
erkannte und in einer politisch wirksamen
Weise formulierte». «Die Begriffe Klasse,

Klassengesellschaft oder
Klassenauseinandersetzung» seien auch heute noch
eine «zutreffende Beschreibung der
gesellschaftlichen Situation». Indes: «Zum
Schaden unserer Glaubwürdigkeit
verläuft die Diskussion bei uns auch heute
noch zum Teil in alten Gleisen, während
im internationalen katholischen und
ökumenischen Bereich von Marx eingeführte

Kategorien der Gesellschaftsanalyse
selbstverständlich benutzt werden.»

Der lateinamerikanische Episkopat
hat sich an seinen Vollversammlungen
von Medellin (1968) und Puebla (1979)
zwar kritisch mit dem Marxismus als
Philosophie auseinandergesetzt, dessenungeachtet

aber eine Reihe von Positionen
übernommen, die er eindeutig der
marxistischen Analyse verdankte: so insbesondere

die Abhängigkeitstheorie, die
«Unterentwicklung» nicht als Anfang der
(kapitalistischen) Entwicklung begreift,

290



sondern als Konsequenz der Unterdrük-
kung, wie sie von den kapitalistischen
Metropolen und deren Brückenköpfen
in der Dritten Welt ausgeht. Und es war
zweifellos ein marxistisch geschärfter
Blick, der die Bischöfe in der
lateinamerikanischen Gesellschaft «institutionalisierte

Ungerechtigkeit» und ein «von der
Sünde gekennzeichnetes System» erkennen

liess. Darauf konnte die Theologie
der Befreiung aufbauen.

Die Anklagepunkte
der Glaubenskongregation

1. Der Vorwurf des Marxismus
Die Theologie der Befreiung bediene
sich des marxistischen Instrumentariums
zur Analyse der lateinamerikanischen
Gesellschaft. So lautet der Hauptvorwurf
der römischen «Instruktion». Begründet
wird er mit der angeblich zwangsläufigen
Verbindung zwischen der marxistischen
Methode und der marxistischen Philosophie,

ihrem Materialismus und Atheismus.

Die Begründung ist um so erstaunlicher,

als die Theologie der Befreiung im
Ergebnis das genaue Gegenteil beweist:
dass nämlich die marxistische Analyse
der christlichen Botschaft nicht nur nicht
im Wege steht, sondern ihr vielmehr helfen

kann, die Strukturen zu erkennen,
die im Lichte des Evangeliums als sündige

Strukturen zu bezeichnen und zu
bekämpfen sind. Gewiss braucht das
Evangelium keinen Marxismus, um uns zu
sagen, dass jede Herrschaft von Menschen
über Menschen dem Reich Gottes
Gewalt antut (Mt. 20,26-28). Ob es jedoch
in der kapitalistischen Gesellschaft
Herrschaftsverhältnisse gibt, was überhaupt
eine kapitalistische Gesellschaft ist, das

sagt uns nicht die bald 2000 Jahre alte
Bibel, das sagt uns nur die Analyse dieser
Gesellschaft.

Es genügt nicht, dass die Theologie nur
allgemeine Werte oder Normen aus dem
Evangelium herleitet, ohne sie zugleich
den «irdischen Wirklichkeiten» zu
vermitteln. Über Sieg und Niederlage dieser

allgemeinen Werte oder Normen
entscheidet nicht deren Proklamation durch
das kirchliche Lehramt, sondern deren
Konkretisierung durch die Analyse der
bestehenden Gesellschaft. Das wusste
schon die mittelalterliche Scholastik, die
sich ja auch einer «nichtchristlichen»,
nämlich der aristotelischen Soziologie
und Politikwissenschaft bediente, um eine

Sozialethik für die damalige Gesellschaft

zu entwickeln. Daraus entstand
die scholastische Naturrechtslehre, die
sich freilich ebenfalls gegen den Widerstand

einer platonisch-spiritualistisch
geprägten Amtskirche durchsetzen müsste.

Dass die marxistische Analyse nicht
ohne den marxistischen Atheismus zu
haben sei, ist genauso absurd, wie es die
Meinung wäre, dass auch das scholastische

Naturrecht den aristotelischen
Gottesbegriff eines «unbewegten Bewegers»
voraussetze, eines Gottesbegriffs
notabene, der sehr viel unchristlicher wäre als
der Materiebegriff des dialektischen
Materialismus. Wie das Naturrecht Geltung
beanspruchte, auch wenn es Gott nicht
gäbe (etsi non daretur Deus), analog wäre

die marxistische Analyse auch dann
richtig, wenn es Gott gäbe.

Die Lektüre der «Instruktion» bestätigt,

was früher einmal in unseren «Zeichen

der Zeit» zu lesen stand: «Marxismus

als System wäre ein Mangel an
intellektueller Rechtschaffenheit. Die
schlimmsten Systembauer des Marxismus

sind freilich nicht unter jenen zu
finden, die sich auf Marx berufen, sondern
unter den Antimarxisten, die Marxens
Analyse der Gesellschaft zu einer möglichst

grobschlächtigen Dogmatik
deformieren, die sie dann für Marxismus
ausgeben, um sich mit dem eigentlichen
Anliegen von Karl Marx nicht auseinandersetzen

zu müssen. Ihr Sein prägt ihr
Bewusstsein, auch im ideologischen Feindbild,

das sie auf den Marxismus projizieren»

(NW 1983, S. 91f.). Wie anders käme

die Glaubenskongregation dazu, den
Marxismus auf einen historischen
Determinismus zu fixieren, der den Menschen

291



als subjektiven Faktor, als moralisch sich
verantwortende Person, völlig ausschalten

und ihn zum fremdbestimmten
Agenten des — mit naturgesetzlicher
Notwendigkeit sich vollziehenden — Klassenkampfes

machen würde?
Dass der Marxismus dem Menschen

helfen will, sich von ökonomischen
Zwängen zu befreien und von einem Objekt

zu einem Subjekt der Geschichte zu
werden; wie sehr der Marxismus mit der
christlichen Sozialethik auch darin
übereinstimmt, dass der Mensch sich durch
seine Arbeit verwirklicht, dass die
Subjektstellung des Menschen in der
Geschichte daher erst erreicht wird, wenn
die Wirtschaftsordnung auf dem Vorrang
der Arbeit vor dem Kapital beruht; dass
der Klassenkampf nicht den Sinn hat,
Menschen zu vernichten, sondern dass er
alle Menschen, selbst die Angehörigen
der ausbeutenden Klasse, zu einem un-
entfremdeten Menschsein befreien will —

das alles unterschlägt diese «heilige
Kongregation».

Die Glaubenskongregation begeht just
den Fehler, den sie der Theologie der
Befreiung vorwirft: Der Marxismus wird
nicht analysiert, sondern zu einem
«Apriori» verdinglicht. Schon gar nicht
nimmt die Glaubenskongregation zur
Kenntnis, dass es inzwischen einen
modernen Marxismus gibt, von dem etwa
Konrad Farner sagt: «Der moderne
Marxismus betrachtet den Marxismus nicht
als eine totale Weltanschauung mit letzten

Erklärungsprinzipien, sondern als die
bisher differenzierteste Erkenntnismethode.

Es gibt keine absoluten Gesetze,
sondern nur die sich stets verändernde
Geschichte.»1 Ebensowenig scheint die
Glaubenskongregation zu beeindrucken,
dass dieser undogmatische Marxismus
gerade in Lateinamerika lebendig ist.
Schon 1969 sagte z.B. Fidel Castro: «Der
Marxismus muss sich entwickeln, eine
gewisse Versteifung, in die er geraten ist,
überwinden, objektiv und mit
wissenschaftlichen Methoden die Wirklichkeit
von heute deuten und sich mit revolutio¬

närer Kraft und nicht wie eine pseudoreligiöse

Kirche engagieren... Aber die
Gesellschaft bietet manches Paradox.
Wie erklärt es sich denn, dass bestimmte
Kreise des Klerus zu revolutionären
Kräften werden, während wir resigniert
beobachten müssen, dass gewisse
marxistische Gruppen zu derartigen kirchlichen

Kräften werden?»2 Für diese
Entwicklung ist der Vatikan immun. Er
definiert nicht nur, was katholische Lehre ist;
er definiert neuerdings auch, was Marxismus

ist und zu sein hat.

2. Der Vorwurfdes Verrats an den Armen
Das vatikanische Machwerk nimmt sich
wohl selbst nicht ernst, wenn es der
Theologie der Befreiung vorwirft, durch
ihre Anleihen beim Marxismus «die
Sache der Armen zu verraten». Wie kommt
die Glaubenskongregation überhaupt
dazu, auf die «vorrangige Option für die
Armen» zu rekurrieren? Wenn sich das
Lehramt je vorrangig für die Armen
entschieden hätte, dann gäbe es in Lateinamerika

entweder kein Proletariat oder
keine Kirche mehr.

Die Gleichung «Marxismus Verrat
an den Armen» wird mit dem Hinweis
auf «totalitäre und atheistische
Regierungsformen», im Klartext: auf die
Oststaaten, begründet. Sehen wir einmal
davon ab, dass diese Staaten, wie übrigens
auch China oder Kuba, nicht das
Massenelend kennen, das die kapitalistisch
dominierten Länder Lateinamerikas
heimsucht, wäre es immer noch eine
theoretisch unzulässige Verkürzung, den
Marxismus pauschal auf das «sowjetische
Modell» festzulegen. Nicaragua wie einst
Chile beweisen, dass in Lateinamerika
ein Marxismus sich entwickelt, der
Menschenrechte und demokratischen
Pluralismus akzeptiert. Dass es gerade die
Amtskirche ist, die in Nicaragua wie
vordem in Chile die sozialistische Demokratie

sabotiert, sie gar in Komplizenschaft
mit dem amerikanischen Imperialismus
unterwandert,steht leider in keiner
römischen «Instruktion».

292



Marx wird durch den «real existierenden

Sozialismus» so wenig widerlegt als
der Prophet von Nazareth durch das real
existierende Christentum. Der Gulag ist
ein sozialistischer Skandal, wie die Inquisition

ein christlicher Skandal war. Eine
Glaubenskongregation, die dem Marxismus

vorwirft, die Menschenrechte nicht
zu respektieren, täte gut daran, zuerst
einmal die eigene menschenfeindliche
Vergangenheit aufzuarbeiten. Wenn die
Glaubenskongregation zudem meint, der
Marxismus entwickle sich, wo er an die
Macht komme, zwangsläufig zu einem
totalitären und atheistischen System,
dann ist sie es, die einem «historischen
Determinismus» huldigt. Sie nimmt ganz
einfach nicht zur Kenntnis, dass der
Marxismus als kritische Theorie immer auch
das intellektuelle Potential hervorbringt,
das sich dieser Entwicklung widersetzt.
So wie einst das Christentum aus sich
selbst die Kräfte mobilisierte, die den
totalitären Katholizismus überwinden
konnten - leider immer noch nicht bis in
alle Konsequenzen, wie das jüngste
Beispiel der Glaubenskongregation zeigt.

3. Der Vorwurf der Politisierung
des Glaubens

Die Glaubenskongregation spielt mit
den Worten: Sie sei nicht gegen jede
«Theologie der Befreiung», weil es auch
eine echte derartige Theologie gebe.
Echt sei eine Theologie der Befreiung
nämlich dann, wenn sie die Befreiung
von der «Knechtschaft der Sünde»
verkündige. Die unechte Theologie der
Befreiung orte demgegenüber «das Böse
vorrangig und alleine in den ökonomischen,

sozialen und politischen Strukturen'».

Mir ist jedoch keine Theologie der
Befreiung bekannt, die sich so undialektisch
verhielte, dass sie die Sünde nur den
Strukturen und nicht auch den Menschen
zurechnen würde. Der Begriff «sündige
Struktur» wird ja in Analogie zur
individuellen Sünde verwendet: Strukturen
sind sündig, insofern sie auf menschlicher

Sünde beruhen oder diese zur Folge
haben. Im Kapitalismus z.B. wird menschliche

Gier nach Herrschaft und Reichtum
zum System, das seinerseits auf diese
Gier zurückwirkt, sie noch mehr entfesselt

statt bändigt. Dass die Theologie der
Befreiung ihr Hauptaugenmerk auf solche

Strukturen und nicht auf Einzelpersonen

richtet, hängt im übrigen damit
zusammen, dass sie Sozialethik und nicht
Individualethik sein will.

Wichtiger ist der Vorwurf, die Theologie

der Befreiung betreibe eine «radikale
Politisierung der Glaubensaussagen»,
weil sie «das Reich Gottes und sein Werden

mit der menschlichen Befreiungsbe-
wegung» identifiziere und dadurch nicht
mehr «zwischen Heils- und Profangeschichte»

unterscheide. An diesem Vorwurf

trifft nur zu, dass die Theologie der
Befreiung sich gegen die - wie Ragaz
sagen würde - «pfäffischen» Dualismen
von Glauben und Politik, Reich Gottes
und Befreiung, Heils- und Profangeschichte,

jenseitigem und diesseitigem
Heil usw. wendet. Es geht der Theologie
der Befreiung aber nicht darum, diese
Gegensatzpaare überhaupt aufzuheben;
sie verwahrt sich vielmehr gegen die
Reduktion des Glaubens, des Reiches Gottes,

des Heils und seiner Geschichte auf
eine geistliche Sphäre, die nichts mehr zu
tun hätte mit den Konflikten, in denen
sich das Schicksal der Menschen
entscheidet.

Gustavo Gutierrez, der Begründer der
Theologie der Befreiung, sagt es mit den
Worten: «Wer den Begriff des Heils
beeinträchtigt, das sind vor allem diejenigen,

die die Erlösung auf das bloss ,Reli-
giöse' einengen und nicht mehr seine
umfassende Weite sehen... Das sind
diejenigen, die - in der Absicht, das Heil zu
schützen (oder eigene Interessen zu
verteidigen - es von dort fernhalten, wo
der Puls der Geschichte schlägt und wo
Menschen und soziale Klassen kämpfen,
um sich von Sklaverei und Unterdrük-
kung zu befreien. Das sind diejenigen,
die es für unmöglich halten, dass die erlö-

293



sende Tat Christi eine radikale Befreiung
von allem Elend, aller Ausbeutung und
aller Entfremdung ist.»3

«Auf der Suche nach Erlösung müssen
wir den Dualismus vermeiden, der die
irdischen Aufgaben von der Heilsverkündigung

trennt», sagte schon die
Vollversammlung der lateinamerikanischen
Bischöfe in Medellin. Dass die
Glaubenskongregation davon nichts mehr wissen
will, dass sie vielmehr bestrebt ist, das
Reich Gottes zum Piatonismus für fromme

Kirchgänger verkommen zu lassen,
gibt ihr noch lange nicht das Recht, die
Theologie der Befreiung einem Häresieverdacht

auszusetzen.

Klassenkampf von oben

Angesichts der verschiedenen politischen

und sozialen Systeme in der heutigen

Welt sei es «untunlich, ein für alle
gültiges Wort zu sagen und eine für alle
gültige Lösung vorzulegen», meinte Paul
VI. in «Octogesima adveniens». «Den
christlichen Gemeinschaften» komme es
daher zu, «die für ihr Land eigene Situation

objektiv zu analysieren» und
«grundsätzliche Überlegungen für ihre
Beurteilung und für die Praxis» auszuarbeiten.

Solche Selbstbescheidung, gerade

gegenüber dem Kontinent, in dem die
Theologie der Befreiung verwurzelt ist,
täte dem Vatikan auch heute wieder gut.
Er würde dadurch vor einem ideologischen

Kolonialismus gegenüber der Dritten

Welt bewahrt, wie er aus der
vorliegenden «Instruktion» Seite für Seite
spricht.

Die Glaubenskongregation hat sich
nicht einmal darum bemüht, vor der
Veröffentlichung dieses, immerhin vom
Papst approbierten Textes wenigstens
den Dialog mit den Betroffenen zu
suchen. Mit Recht sagt heute Leonardo
Boff, der im deutschen Sprachraum
meistgelesene Befreiungstheologe, er
könne sich «in diesem vatikanischen
Dokument nicht wiedererkennen». Statt das

Anliegen einer ganzheitlichen, sowohl
individuellen als auch sozialen Befreiung

ernst zu nehmen, wird hier den
Befreiungstheologen das Wort im Mund
verdreht und, was immer sie sagen, «in ma-
lam partem», d.h. zu ihrem Nachteil
gedeutet. «Jeder gute Christ muss
bereitwilliger sein, die Worte seines Mitmenschen

im richtigen Sinn zu deuten als sie

zu verurteilen», heisst es zwar im
Exerzitienbüchlein des Ignatius von Loyola.
Doch von dieser Ethik des Dialogs ist die
Glaubenskongregation noch meilenweit
entfernt. Ihr Präsident, Joseph Kardinal
Ratzinger, brüstet sich: «Ich weiss, wo
ich zubeissen muss» (Weltwoche,
23. August). Da kann ich nur in Abwandlung

von Mt. 26, 73 sagen: «Deine Sprache

verrät dich ja.»
Schon vor Erscheinen der «Instruktion»

haben Leonardo Boff und sein
Bruder Clodovis Boff ihrer Sorge
darüber Ausdruck gegeben, «dass dieses
Dokument — unabhängig von seiner
theologischen Zielsetzung — in der Hand
derer, die sich jeder gesellschaftlichen
Veränderung widersetzen, zu einem
politischen Instrument wird, mit dem sie
den Armen noch mehr Leid zufügen, die
Kirche noch mehr diskreditieren und den
Namen Gottes lästern» (Orientierung,
15.Mai). Das Echo, das die «Instruktion»

in den Gazetten der lateinamerikanischen

Bourgeoisie ausgelöst hat, ist die
Probe aufs Exempel. Man kann das
Dokument drehen und wenden, wie man
will, in seiner katastrophalen Einseitigkeit

betreibt es — bewusst oder unbewusst

- den Klassenkampf von oben. Es arbeitet

sogar dem amerikanischen Imperialismus

in die Hände. In einem
Grundsatzdokument zuhanden des interamerikanischen

Sicherheitsausschusses wurde
1980 in Santa Fe nämlich festgehalten:
«Die US-Aussenpolitik muss beginnen,
die Befreiungstheologie zu bekämpfen

Die Rolle der Kirche in
Lateinamerika ist für die Idee der politischen
Freiheit von entscheidender Bedeutung.
Unglücklicherweise haben
marxistischleninistische Kräfte die Kirche als politische

Waffe gegen privates Eigentum und

294



kapitalistische Produktionsweise be- Sie mich zum Amazonas gehen und dort
nutzt, indem sie die Religionsgemein- mit den Basisgemeinschaften des Volkes
schaft mit Ideen infiltriert haben, die we- leben. Dort würden sogar Sie Gefahr
launiger christlich denn kommunistisch fen, dem lebendigen Christus zu begeg-
sind.» nen.»

Der Ordnungsruf aus der Prunkhalle
des Heiligen Offiziums verlangt eine
Antwort. Die beste hat Bruder Leonardo l Dritte Welt im Jahr 200°. Einsiedeln 1974, s.

94.

_. 2 Zit. nach Gustavo Gutierrez, Theologie der Be-
Glaubenskongregation gegeben: «Wenn freiung, München 1973, S. 99.

schon vor vier Jahren dem Sekretär der
Glaubenskongregation gegeben: «Wenn
Sie meine Bekehrung möchten, lassen 3 A.a.oT, S. 172.

Hinweise auf Bücher ^

Kurt Marti: Schöpfungsglaube. Die Ökologie Gottes. Radius-Verlag, Stuttgart 1983. 99 Seiten, DM
16.80.

Im Vorwort erwähnt Kurt Marti die Weisheit der Indianer. Sie wurden von geschäftstüchtigen Weissen
eliminiert, weil sie mit ihrem Land nichts anzufangen wussten. Es wird erzählt von einem Mann, der sich bei
den Pflanzen entschuldigt, die er pflückt, und verspricht, ihnen eines Tages als Nahrung dienen zu wollen:
Behutsame, liebevolle Achtung des einen Naturgeschöpfes vor dem andern.

Wer meint, Gott sei allein für uns Menschen da, steht in entscheidendem Gegensatz zum Glauben, dass
Gott der Gott der ganzen Schöpfung ist, dass er also auch für die Tiere, für die Pflanzen und -ja auch - für
die Materie eintritt. Nicht der Mensch - zusammen mit den grossen Tieren wurde er am sechsten Tag
geschaffen - ist die Krone der Schöpfung, sondern die am siebten Tag geheiligte Ruhe Gottes. Dass der
Mensch nach dem Bilde Gottes gestaltet wurde, bedeutet seine Einsetzung zum Stellvertreter. Mit
Ehrfurcht übernimmt er die volle Verantwortung für das wunderbare Geheimnis, dass- sich integrierend- alles

mit allem zusammenhängt. Jeder Eingriff bringt das Ganze in Gefahr. Ökologie ist daher die Erkenntnis
vom Zusammenleben aller Lebewesen, und nur eine ökologische Ökonomie ist schöpfungsgemäss. - Diese
Gedanken sind den Abschiedspredigten zugrunde gelegt, die Kurt Marti in der Nydegg-Gemeinde Bern
gehalten hat.

Ob aber die Geozentrik der Schöpfungsgeschichte immer noch so eng mit der Vorstellung der «Erwählung»

verknüpft werden kann: «weil einzig die Erde Leben tragen soll und tragen darf», frage ich mich.
Wird damit nicht die Gefahr stets neu gefördert, die vielfältig erregende Weite und die unermessliche Hoheit

des Kosmos auf den engen Massstab einiger Erdbewohner herabzumindern, die «ihre eigene Gerechtigkeit

aufzurichten trachten» (Rom. 10,3)?
Arnold Zürcher

Plasch Spescha: Energie, Umwelt und Gesellschaft, hg. von der Schweizerischen Nationalkommission Justitia

et Pax. Imba Verlag, Freiburg 1983. 181 Seiten, Fr. 28.-.

Das Buch von Plasch Spescha, das im Auftrag der bischöflichen Nationalkommission «Justitia et Pax»
erschienen ist, darf als bedeutende wissenschaftliche Leistung auf dem Gebiet der ökologischen Sozialethik
vorgestellt werden. Ausgehend von seinem theologischen Grundverständnis der «Menschwerdung in
Solidarität», mahnt uns der Verfasser, die natürlichen Lebensgrundlagen um der Menschen willen zu erhalten:
Wir dürfen die Natur weder auf Kosten der Dritten Welt noch zu Lasten der kommenden Generation
ausplündern. Spescha tritt in eindrücklichen Analysen für die Reduktion des Energieverbrauchs auf das Mass
des Menschen ein, d.h. für eine «bedürfnisorientierte Energieversorgung» und für eine «partizipatorische
Energiepolitik». Diese soll allen Betroffenen die Teilnahme an der Entscheidungsfindung und Durchführung

der Energiepolitik ermöglichen. Gewaltfreier Widerstand als Reaktion gegen Fehlentscheide wird
nicht ausgeschlossen, als Beispiel auf Ueli Wildbergers Artikel «Menschenteppich gegen Waffenschau» in
«Neue Wege», 1981, S. 287ff., verwiesen. Die Abhandlung mündet schliesslich in die Forderung nach
einer «energiekritischen Lebensform»: «Der einzelne ist in und mit seiner Lebensgemeinschaft dafür
verantwortlich, dass sie sich nicht dem Produzieren und Konsumieren ausliefern, sondern eine Lebensform
suchen, die einen möglichst grossen Beitrag zur Lösung der Energiefrage darstellt.»

7QÇ


	Zeichen der Zeit : Roms Verdikt über die Theologie der Befreiung

