Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)
Heft: 9
Rubrik: Zeichen der Zeit : Roms Verdikt tber die Theologie der Befreiung

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit

Roms Verdikt iiber die Theologie der Befreiung

Die «Theologie des Antikommunismus»
nimmt ihren Fortgang. Die «Heilige
Kongregation fur die Glaubenslehre»
verurteilt die Theologie der Befreiung,
da diese «schwerwiegend vom Glauben
der Kirche abweiche, mehr noch, dessen
praktische Leugnung bedeute». Der
Hauptvorwurf an die Adresse der Befrei-
ungstheologen lautet, dass sie «in unge-

nugend kritischer Weise ihre Zuflucht zu .

Konzepten nehmen, die von verschiede-
nen Stromungen des marxistischen Den-
kens gespeist sind». Dadurch wird in der
Tat eine Scheidung der Geister eingelei-
tet, nur nicht diejenige, die der Vatikan
sich wunscht. Der Bumerang schlagt den,
der ihn wirft. Das 36seitige Dokument,
das sich «Instruktion tiber einige Aspek-
te der ,Theologie der Befreiung‘» nennt,
am 6.August unterzeichnet und am
3.September der Presse vorgestellt wur-
de, spricht zwar viel von den «Zeichen
der Zeit»; was es beweist, ist jedoch nur
sein Unvermogen, sie zu deuten.

In der Tradition
lehramtlicher Fehlentscheidungen

Roms Unfahigkeit, die «Zeichen der
Zeit» zu erkennen, ist nun freilich nicht
neu. Sie beginnt schon mit der Konstanti-
nischen Wende, der trotz Konzil noch
lange nicht iiberwundenen. Im Bindnis
mit den herrschenden Machten hat sich
die Kirche in ihrer Ideologie, Praxis und
Organisation zu einer konterrevolutio-
naren Kraft entwickelt, die bis heute
nicht in der Lage ist, die Emanzipation
bislang unterdrickter Klassen zu beja-
hen und zu verteidigen.

So fiel bereits die revolutionare Bour-
geoisie unter das kirchliche Verdikt. Die
grossen Ideale der Franzosischen Revo-
lution wurden 1791 von Pius VI. als
«Monstren» hingestellt. 1832 beklagte
sich Gregor XVI. uber den Ruf nach Ge-
wissensfreiheit, die er als «Wahnwitz»
(deliramentum) und «verderblichsten
Irrtum» (pestilentissimus error) ver-
dammte. Und im »Syllabus» von 1864
schleuderte Pius IX. den Bannstrahl ge-
gen all jene, die sich weigerten, «die ka-
tholische Religion als einzige Religion ei-
nes Staatswesens anzuerkennen, unter
Ausschluss aller ubrigen Arten von Got-
tesverehrung».

Der Verurteilung der birgerlichen
Ideale folgte schon bald das Anathema
gegenuber der Arbeiterbewegung. Be-
sonders missfielen der katholischen
Amtskirche seit je die Christen, die eine
tiefgreifende f}bereinstimmung ZWi-
schen Evangelium und Sozialismus fest-
stellten. «Religioser Sozialismus, christ-
licher Sozialismus sind Widerspriiche in
sich. Niemand kann guter Katholik und
zugleich Sozialist im wahren Sinne sein.»
So hiess es 1931 in der Enzyklika «Qua-
dragesimo anno». Die Schweizer Bischo-
fe liessen sich in ihrem Bettagsmandat
von 1920 gar zur ungeheuerlichen Aus-
sage hinreissen: «Wer zum Sozialismus
als System, zu seinen Grundanschauun-
gen und Hauptzielen sich offen bekennt,
oder wer offen fiir die sozialistische Sa-
che kidmpft und wirbt, entbehrt, solange
er in dieser Gesinnung unbelehrbar ver-
harren will und verharrt, derjenigen Vor-
bedingungen, welche zum wiirdigen

289



Empfang eines Sakramentes unerlasslich
sind.»

Seit dem Zweiten Vatikanum hat sich
einiges geandert: Die liberalen Grund-
rechte, allen voran die Glaubens- und
Gewissensfreiheit, sind theologisch be-
griindet und als «christlich» ausgewie-
sen, wenn nicht vereinnahmt worden.
Wie sehr das Konzil mit seiner klaren
Entscheidung fir die Religionsfreiheit
iiber den Schatten der kirchlichen Lehr-
tradition springen musste, wird heute
schamhaft verschwiegen. Auch der So-
zialismus ist nicht mehr das Opfer amts-
kirchlicher Pauschalverurteilungen. In
seinem Apostolischen Schreiben «Octo-
gesima adveniens» von 1972 wirdigte
Paul VI. den Sozialismus vielmehr als
Ausdruck «eines hochherzigen Strebens
und Suchens nach einer gerechteren Ge-
sellschaft».

Das Konzil vermied sogar die Wieder-
holung der fritheren Bannfliiche gegen
den Marxismus, die am 1. Juli 1949 in der
Exkommunikation aller Kommunisten
durch das Heilige Offizium (Nachfolge-
rin der Inquisition und Vorgéngerin der
Glaubenskongregation) ihren Hohe-
punkt fanden. Schon vor dem Konzil hat-
te Johannes XXIII. in seiner Enzyklika
«Pacem in terris» unterschieden zwi-
schen den Weltanschauungen, die friher
einmal in starre, «endgultige» Systeme
gefasst worden seien, und den Bewegun-
gen, die zwar heute noch den Namen die-
ser Weltanschauungen tragen wiirden,
aber gleichzeitig einem historischen
Wandel unterldgen. Es folgte der wahr-
haft dkumenische Satz: «Wer konnte ub-
rigens leugnen, dass in solchen Bewegun-
gen, soweit sie sich den Gesetzen einer
geordneten Vernunft anpassen und die
gerechten Forderungen der menschli-
chen Person berticksichtigen, etwas Gu-
tes und Anerkennenswertes sich finden
kann?»

Finige Ortskirchen gingen einen
Schritt weiter, indem sie das «Gute und
Anerkennenswerte» im Marxismus kon-
kret umschrieben. 1972 veroffentlichte

290

die «Commission épiscopale frangaise du
Monde ouvrier» ein aufsehenerregendes
Dokument, das die Kirche dazu auffor-
derte, die Arbeiterbewegung in ihrem
Kampf fiir eine klassenlose Gesellschaft
zu ermutigen. Statt den Marxismus «a
priori» zu verwerfen, miisste gefragt wer-
den, ob seine Kritik am Kapitalismus
nicht eben doch zutreffe: dass dieser
namlich in sich schlecht und daher unfa-
hig sei, die Menschenrechte und den
Fortschritt der Menschheit zu gewéhrlei-
sten. Die franzosischen Arbeiterbischofe
erkannten auch, dass der Klassenkampf
mit den gewaltfreien Mitteln der Demo-
kratie gefuhrt werde und dass er nur
dann in eine gewaltsame Auseinander-
setzung libergehen miisste, wenn das Ka-
pital nicht bereit wire, die Entscheidun-
gen einer demokratischen Mehrheit zu
respektieren.

1975 erklarte die Gemeinsame Syn-
ode der Bistiimer in der BRD, «dass Karl
Marx eine Reihe fundamentaler Fakten
der in der Industrialisierung begrindeten
neuen gesellschaftlichen Wirklichkeit er-
kannte und in einer politisch wirksamen
Weise formulierte». «Die Begriffe Klas-
se, Klassengesellschaft oder Klassenaus-
einandersetzung» seien auch heute noch
eine «zutreffende Beschreibung der ge-
sellschaftlichen Situation». Indes: «Zum
Schaden unserer Glaubwiirdigkeit ver-
lauft die Diskussion bei uns auch heute
noch zum Teil in alten Gleisen, wahrend
im internationalen katholischen und
Okumenischen Bereich von Marx einge-
fiihrte Kategorien der Gesellschaftsana-
lyse selbstverstandlich benutzt werden.»

Der lateinamerikanische Episkopat
hat sich an seinen Vollversammlungen
von Medellin (1968) und Puebla (1979)
zwar kritisch mit dem Marxismus als Phi-
losophie auseinandergesetzt, dessenun-
geachtet aber eine Reihe von Positionen
iibernommen, die er eindeutig der marxi-
stischen Analyse verdankte: so insbeson-
dere die Abhéngigkeitstheorie, die «Un-
terentwicklung» nicht als Anfang der
(kapitalistischen) Entwicklung begreift,



sondern als Konsequenz der Unterdruk-
kung, wie sie von den kapitalistischen
Metropolen und deren Briickenkopfen
in der Dritten Welt ausgeht. Und es war
zweifellos ein marxistisch gescharfter
Blick, der die Bischofe in der lateiname-
rikanischen Gesellschaft «institutionali-
sierte Ungerechtigkeit» und ein «von der
Stinde gekennzeichnetes System» erken-
nen liess. Darauf konnte die Theologie
der Befreiung aufbauen.

Die Anklagepunkte
der Glaubenskongregation

1. Der Vorwurf des Marxismus

Die Theologie der Befreiung bediene
sich des marxistischen Instrumentariums
zur Analyse der lateinamerikanischen
Gesellschaft. So lautet der Hauptvorwurf
der romischen «Instruktion». Begrundet
wird er mit der angeblich zwangslaufigen
Verbindung zwischen der marxistischen
Methode und der marxistischen Philoso-
phie, ihrem Materialismus und Atheis-
mus. Die Begriindung ist um so erstaunli-
cher, als die Theologie der Befreiung im
Ergebnis das genaue Gegenteil beweist:
dass namlich die marxistische Analyse
der christlichen Botschaft nicht nur nicht
im Wege steht, sondern ihr vielmehr hel-
fen kann, die Strukturen zu erkennen,
die im Lichte des Evangeliums als siindi-
ge Strukturen zu bezeichnen und zu be-
kampfen sind. Gewiss braucht das Evan-
gelium keinen Marxismus, um uns zu sa-
gen, dass jede Herrschaft von Menschen
tiber Menschen dem Reich Gottes Ge-
walt antut (Mt. 20, 26—28). Ob es jedoch
in der kapitalistischen Gesellschaft Herr-
schaftsverhaltnisse gibt, was tiberhaupt
eine kapitalistische Gesellschaft ist, das
sagt uns nicht die bald 2000 Jahre alte Bi-
bel, das sagt uns nur die Analyse dieser
Gesellschaft.

Es geniigt nicht, dass die Theologie nur
allgemeine Werte oder Normen aus dem
Evangelium herleitet, ohne sie zugleich
den «irdischen Wirklichkeiten» zu ver-
mitteln. Uber Sieg und Niederlage dieser

allgemeinen Werte oder Normen ent-
scheidet nicht deren Proklamation durch
das kirchliche Lehramt, sondern deren
Konkretisierung durch die Analyse der
bestehenden Gesellschaft. Das wusste
schon die mittelalterliche Scholastik, die
sich ja auch einer «nichtchristlichen»,
ndmlich der aristotelischen Soziologie
und Politikwissenschaft bediente, um ei-
ne Sozialethik fur die damalige Gesell-
schaft zu entwickeln. Daraus entstand
die scholastische Naturrechtslehre, die
sich freilich ebenfalls gegen den Wider-
stand einer platonisch-spiritualistisch ge-
pragten Amtskirche durchsetzen musste.

Dass die marxistische Analyse nicht
ohne den marxistischen Atheismus zu
haben sei, ist genauso absurd, wie es die
Meinung ware, dass auch das scholasti-
sche Naturrecht den aristotelischen Got-
tesbegriff eines «<unbewegten Bewegers»
voraussetze, eines Gottesbegriffs nota-
bene, der sehr viel unchristlicher wire als
der Materiebegriff des dialektischen Ma-
terialismus. Wie das Naturrecht Geltung
beanspruchte, auch wenn es Gott nicht
gibe (etsi non daretur Deus), analog wa-
re die marxistische Analyse auch dann
richtig, wenn es Gott gabe.

Die Lektiire der «Instruktion» besta-
tigt, was frither einmal in unseren «Zei-
chen der Zeit» zu lesen stand: «Marxis-
mus als System ware ein Mangel an intel-
lektueller  Rechtschaffenheit. Die
schlimmsten Systembauer des Marxis-
mus sind freilich nicht unter jenen zu fin-
den, die sich auf Marx berufen, sondern
unter den Antimarxisten, die Marxens
Analyse der Gesellschaft zu einer mog-
lichst grobschldachtigen Dogmatik defor-
mieren, die sie dann fiir Marxismus aus-
geben, um sich mit dem eigentlichen An-
liegen von Karl Marx nicht auseinander-
setzen zu miissen. Ihr Sein préagt ihr Be-
wusstsein, auch im ideologischen Feind-
bild, das sie auf den Marxismus projizie-
ren» (NW 1983, S. 91f.). Wie anders ka-
me die Glaubenskongregation dazu, den
Marxismus auf einen historischen Deter-
minismus zu fixieren, der den Menschen

291



als subjektiven Faktor, als moralisch sich
verantwortende Person, vollig ausschal-
ten und ihn zum fremdbestimmten
Agenten des —mit naturgesetzlicher Not-
wendigkeit sich vollziehenden — Klassen-
kampfes machen wurde?

Dass der Marxismus dem Menschen
helfen will, sich von oOkonomischen
Zwingen zu befreien und von einem Ob-
jekt zu einem Subjekt der Geschichte zu
werden; wie sehr der Marxismus mit der
christlichen Sozialethik auch darin uber-
einstimmt, dass der Mensch sich durch
seine Arbeit verwirklicht, dass die Sub-
jektstellung des Menschen in der Ge-
schichte daher erst erreicht wird, wenn
die Wirtschaftsordnung auf dem Vorrang
der Arbeit vor dem Kapital beruht; dass
der Klassenkampf nicht den Sinn hat,
Menschen zu vernichten, sondern dass er
alle Menschen, selbst die Angehorigen
der ausbeutenden Klasse, zu einem un-
entfremdeten Menschsein befreien will —
das alles unterschlagt diese «heilige Kon-
gregation».

Die Glaubenskongregation begeht just
den Fehler, den sie der Theologie der Be-
freiung vorwirft: Der Marxismus wird
nicht analysiert, sondern zu einem
«Apriori» verdinglicht. Schon gar nicht
nimmt die Glaubenskongregation zur
Kenntnis, dass es inzwischen einen mo-
dernen Marxismus gibt, von dem etwa
Konrad Farner sagt: «Der moderne Mar-
xismus betrachtet den Marxismus nicht
als eine totale Weltanschauung mit letz-
ten Erklarungsprinzipien, sondern als die
bisher differenzierteste Erkenntnisme-
thode. Es gibt keine absoluten Gesetze,
sondern nur die sich stets verandernde
Geschichte.»! Ebensowenig scheint die
Glaubenskongregation zu beeindrucken,
dass dieser undogmatische Marxismus
gerade in Lateinamerika lebendig ist.
Schon 1969 sagte z.B. Fidel Castro: «Der
Marxismus muss sich entwickeln, eine
gewisse Versteifung, in die er geraten ist,
uberwinden, objektiv und mit wissen-
schaftlichen Methoden die Wirklichkeit
von heute deuten und sich mit revolutio-

292

narer Kraft und nicht wie eine pseudore-
ligiose Kirche engagieren... Aber die
Gesellschaft bietet manches Paradox.
Wie erklart es sich denn, dass bestimmte
Kreise des Klerus zu revolutionaren
Kriften werden, wihrend wir resigniert
beobachten miissen, dass gewisse marxi-
stische Gruppen zu derartigen kirchli-
chen Kraften werden?»2 Fiur diese Ent-
wicklung ist der Vatikan immun. Er defi-
niert nicht nur, was katholische Lehre ist;
er definiert neuerdings auch, was Marxis-
mus ist und zu sein hat.

2. Der Vorwurf des Verrats an den Armen

Das vatikanische Machwerk nimmt sich
wohl selbst nicht ernst, wenn es der
Theologie der Befreiung vorwirft, durch
ihre Anleihen beim Marxismus «die Sa-
che der Armen zu verraten». Wie kommt
die Glaubenskongregation uberhaupt
dazu, auf die «vorrangige Option fur die
Armen» zu rekurrieren? Wenn sich das
Lehramt je vorrangig fiir die Armen ent-
schieden hitte, dann gabe es in Lateina-
merika entweder kein Proletariat oder
keine Kirche mehr.

Die Gleichung «Marxismus = Verrat
an den Armen» wird mit dem Hinweis
auf «totalitare und atheistische Regie-
rungsformen», im Klartext: auf die Ost-
staaten, begrindet. Sehen wir einmal da-
von ab, dass diese Staaten, wie ubrigens
auch China oder Kuba, nicht das Mas-
senelend kennen, das die kapitalistisch
dominierten Linder Lateinamerikas
heimsucht, wire es immer noch eine
theoretisch unzuldssige Verkurzung, den
Marxismus pauschal auf das «sowjetische
Modell» festzulegen. Nicaragua wie einst
Chile beweisen, dass in Lateinamerika
ein Marxismus sich entwickelt, der Men-
schenrechte und demokratischen Plura-
lismus akzeptiert. Dass es gerade die
Amtskirche ist, die in Nicaragua wie vor-
dem in Chile die sozialistische Demokra-
tie sabotiert, sie gar in Komplizenschaft
mit dem amerikanischen Imperialismus
unterwandert,steht leider in keiner romi-
schen «Instruktion».



Marx wird durch den «real existieren-
den Sozialismus» so wenig widerlegt als
der Prophet von Nazareth durch das real
existierende Christentum. Der Gulag ist
ein sozialistischer Skandal, wie die Inqui-
sition ein christlicher Skandal war. Eine
Glaubenskongregation, die dem Marxis-
mus vorwirft, die Menschenrechte nicht
zu respektieren, tdte gut daran, zuerst
einmal die eigene menschenfeindliche
Vergangenheit aufzuarbeiten. Wenn die
Glaubenskongregation zudem meint, der
Marxismus entwickle sich, wo er an die
Macht komme, zwangslaufig zu einem
totalitiren und atheistischen System,
dann ist sie es, die einem «historischen
Determinismus» huldigt. Sie nimmt ganz
einfach nicht zur Kenntnis, dass der Mar-
xismus als kritische Theorie immer auch
das intellektuelle Potential hervorbringt,
das sich dieser Entwicklung widersetzt.
So wie einst das Christentum aus sich
selbst die Krafte mobilisierte, die den to-
talitiren Katholizismus uberwinden
konnten — leider immer noch nicht bis in
alle Konsequenzen, wie das jiingste Bei-
spiel der Glaubenskongregation zeigt.

3. Der Vorwurf der Politisierung
des Glaubens

Die Glaubenskongregation spielt mit
den Worten: Sie sei nicht gegen jede
«Theologie der Befreiung», weil es auch
eine echte derartige Theologie gebe.
Echt sei eine Theologie der Befreiung
niamlich dann, wenn sie die Befreiung
von der «Knechtschaft der Suinde» ver-
kiindige. Die unechte Theologie der Be-
freiung orte demgegeniiber «das Bose
vorrangig und alleine in den 6konomi-
schen, sozialen und politischen ,Struktu-
ren‘».

Mir ist jedoch keine Theologie der Be-
freiung bekannt, die sich so undialektisch
verhielte, dass sie die Siinde nur den
Strukturen und nicht auch den Menschen
zurechnen wiirde. Der Begriff «siindige
Struktur» wird ja in Analogie zur indivi-
duellen Siinde verwendet: Strukturen
sind siindig, insofern sie auf menschlicher

Siinde beruhen oder diese zur Folge ha-
ben. Im Kapitalismus z.B. wird menschli-
che Gier nach Herrschaft und Reichtum
zum System, das seinerseits auf diese
Gier zuriickwirkt, sie noch mehr entfes-
selt statt bandigt. Dass die Theologie der
Befreiung ihr Hauptaugenmerk auf sol-
che Strukturen und nicht auf Einzelper-
sonen richtet, hangt im librigen damit zu-
sammen, dass sie Sozialethik und nicht
Individualethik sein will.

Wichtiger ist der Vorwurf, die Theolo-
gie der Befreiung betreibe eine «radikale
Politisierung der Glaubensaussagen»,
weil sie «das Reich Gottes und sein Wer-
den mit der menschlichen Befreiungsbe-

~wegung» identifiziere und dadurch nicht

mehr «zwischen Heils- und Profange-
schichte» unterscheide. An diesem Vor-
wurf trifft nur zu, dass die Theologie der
Befreiung sich gegen die — wie Ragaz sa-
gen wirde — «pféffischen» Dualismen
von Glauben und Politik, Reich Gottes
und Befreiung, Heils- und Profange-
schichte, jenseitigem und diesseitigem
Heil usw. wendet. Es geht der Theologie
der Befreiung aber nicht darum, diese
Gegensatzpaare iliberhaupt aufzuheben;
sie verwahrt sich vielmehr gegen die Re-
duktion des Glaubens, des Reiches Got-
tes, des Heils und seiner Geschichte auf
eine geistliche Sphire, die nichts mehr zu
tun hatte mit den Konflikten, in denen
sich das Schicksal der Menschen ent-
scheidet.

Gustavo Gutiérrez, der Begriinder der
Theologie der Befreiung, sagt es mit den
Worten: «Wer den Begriff des Heils be-
eintrachtigt, das sind vor allem diejeni-
gen, die die Erlosung auf das bloss ,Reli-
giose‘ einengen und nicht mehr seine um-
fassende Weite sehen... Das sind dieje-
nigen, die — in der Absicht, das Heil zu
schiitzen (oder eigene Interessen zu ver-
teidigen...) — es von dort fernhalten, wo
der Puls der Geschichte schlagt und wo
Menschen und soziale Klassen kampfen,
um sich von Sklaverei und Unterdruk-
kung zu befreien. Das sind diejenigen,
die es fiir unmoglich halten, dass die erlo-

293



sende Tat Christi eine radikale Befreiung
von allem Elend, aller Ausbeutung und
aller Entfremdung ist.»3

«Auf der Suche nach Erlosung miissen
wir den Dualismus vermeiden, der die ir-
dischen Aufgaben von der Heilsverkun-
digung trennt», sagte schon die Vollver-
sammlung der lateinamerikanischen Bi-
schofe in Medellin. Dass die Glaubens-
kongregation davon nichts mehr wissen
will, dass sie vielmehr bestrebt ist, das
Reich Gottes zum Platonismus fur from-
me Kirchganger verkommen zu lassen,
gibt ihr noch lange nicht das Recht, die
Theologie der Befreiung einem Haresie-
verdacht auszusetzen.

Klassenkampf von oben

Angesichts der verschiedenen politi-
schen und sozialen Systeme in der heuti-
gen Welt sei es «untunlich, ein fiir alle
gultiges Wort zu sagen und eine fur alle
gultige Losung vorzulegen», meinte Paul
VI. in «Octogesima adveniens». «Den
christlichen Gemeinschaften» komme es
daher zu, «die fur ihr Land eigene Situa-
tion objektiv zu analysieren» und
«grundsatzliche Uberlegungen fir ihre
Beurteilung und fur die Praxis» auszuar-
beiten. Solche Selbstbescheidung, gera-
de gegenuber dem Kontinent, in dem die
Theologie der Befreiung verwurzelt ist,
tate dem Vatikan auch heute wieder gut.
Er wurde dadurch vor einem ideologi-
schen Kolonialismus gegeniiber der Drit-
ten Welt bewahrt, wie er aus der vorlie-
genden «Instruktion» Seite fur Seite
spricht.

Die Glaubenskongregation hat sich
nicht einmal darum bemiiht, vor der Ver-
offentlichung dieses, immerhin vom
Papst approbierten Textes wenigstens
den Dialog mit den Betroffenen zu su-
chen. Mit Recht sagt heute Leonardo
Boff, der im deutschen Sprachraum
meistgelesene Befreiungstheologe, er
konne sich «in diesem vatikanischen Do-
kument nicht wiedererkennen». Statt das
Anliegen einer ganzheitlichen, sowohl
individuellen als auch sozialen Befreiung

294

ernst zu nehmen, wird hier den Befrei-
ungstheologen das Wort im Mund ver-
dreht und, was immer sie sagen, «in ma-
lam partem», d.h. zu ihrem Nachteil ge-
deutet. «Jeder gute Christ muss bereit-
williger sein, die Worte seines Mitmen-
schen im richtigen Sinn zu deuten als sie
zu verurteilen», heisst es zwar im Exerzi-
tienblichlein des Ignatius von Loyola.
Doch von dieser Ethik des Dialogs ist die
Glaubenskongregation noch meilenweit
entfernt. Ihr Prasident, Joseph Kardinal
Ratzinger, briistet sich: «Ich weiss, wo
ich zubeissen muss» (Weltwoche,
23. August). Da kann ich nur in Abwand-
lung von Mt. 26, 73 sagen: «Deine Spra-
che verrat dich ja.»

Schon vor Erscheinen der «Instruk-
tion» haben Leonardo Boff und sein
Bruder Clodovis Boff ihrer Sorge dar-
uber Ausdruck gegeben, «dass dieses
Dokument — unabhangig von seiner
theologischen Zielsetzung — in der Hand
derer, die sich jeder gesellschaftlichen
Veranderung widersetzen, zu einem po-
litischen Instrument wird, mit dem sie
den Armen noch mehr Leid zufiigen, die
Kirche noch mehr diskreditieren und den
Namen Gottes lastern» (Orientierung,
15.Mai). Das Echo, das die «Instruk-
tion» in den Gazetten der lateinamerika-
nischen Bourgeoisie ausgelost hat, ist die
Probe aufs Exempel. Man kann das Do-
kument drehen und wenden, wie man
will, in seiner katastrophalen Einseitig-
keit betreibt es —bewusst oder unbewusst
— den Klassenkampf von oben. Es arbei-
tet sogar dem amerikanischen Imperia-
lismus in die Hande. In einem Grund-
satzdokument zuhanden des interameri-
kanischen Sicherheitsausschusses wurde
1980 in Santa Fe ndamlich festgehalten:
«Die US-Aussenpolitik muss beginnen,
die Befreiungstheologie .... zu bekamp-
fen .... Die Rolle der Kirche in Latein-
amerika ist fur die Idee der politischen
Freiheit von entscheidender Bedeutung.
Unglucklicherweise haben marxistisch-
leninistische Kréfte die Kirche als politi-
sche Waffe gegen privates Eigentum und



kapitalistische Produktionsweise be- Sie mich zum Amazonas gehen und dort
nutzt, indem sie die Religionsgemein- mit den Basisgemeinschaften des Volkes
schaft mit Ideen infiltriert haben, die we- leben. Dort wiirden sogar Sie Gefahr lau-
niger christlich denn kommunistisch fen, dem lebendigen Christus zu begeg-
sind.» nen.»

Der Ordnungsruf aus der Prunkhalle
des Heiligen Offiziums verlangt eine
Antwort' Dle beste hat Bruder Leonardo 1 ]’?4ritte Welt im Jahr 2000, Einsiedeln 1974, S.
schon vor vier Jahr.en dem Sekretdr der 2 Zit. nach Gustavo Gutiérrez, Theologie der Be-
Glaubenskongregation gegeben: «Wenn freiung, Miinchen 1973, S. 99.
Sie meine Bekehrung mochten, lassen 3 A.a.0.,S. 172.

Hinweise auf Bucher:

Kurt Marti: Schopfungsglaube. Die Okologie Gottes. Radius-Verlag, Stuttgart 1983. 99 Seiten, DM
16.80.

Im Vorwort erwidhnt Kurt Marti die Weisheit der Indianer. Sie wurden von geschiftstiichtigen Weissen eli-
miniert, weil sie mit ihrem Land nichts anzufangen wiissten. Es wird erzahlt von einem Mann, der sich bei
den Pflanzen entschuldigt, die er pfliickt, und verspricht, ihnen eines Tages als Nahrung dienen zu wollen:
Behutsame, liebevolle Achtung des einen Naturgeschopfes vor dem andern.

Wer meint, Gott sei allein fiir uns Menschen da, steht in entscheidendem Gegensatz zum Glauben, dass
Gott der Gott der ganzen Schopfung ist, dass er also auch fiir die Tiere, fiir die Pflanzen und — ja auch — fiir
die Materie eintritt. Nicht der Mensch — zusammen mit den grossen Tieren wurde er am sechsten Tag ge-
schaffen — ist die Krone der Schopfung, sondern die am siebten Tag geheiligte Ruhe Gottes. Dass der
Mensch nach dem Bilde Gottes gestaltet wurde, bedeutet seine Einsetzung zum Stellvertreter. Mit Ehr-
furcht iibernimmt er die volle Verantwortung fiir das wunderbare Geheimnis, dass — sich integrierend — al-
les mit allem zusammenhéngt. Jeder Eingriff bringt das Ganze in Gefahr. Okologie ist daher die Erkenntnis
vom Zusammenleben aller Lebewesen, und nur eine 6kologische Okonomie ist schopfungsgemiss. — Diese
Gedanken sind den Abschiedspredigten zugrunde gelegt, die Kurt Marti in der Nydegg-Gemeinde Bern
gehalten hat.

Ob aber die Geozentrik der Schépfungsgeschichte immer noch so eng mit der Vorstellung der «Erwih-
lung» verkniipft werden kann: «weil einzig die Erde Leben tragen soll und tragen darf», frage ich mich.
Wird damit nicht die Gefahr stets neu gefordert, die vielfiltig erregende Weite und die unermessliche Ho-
heit des Kosmos auf den engen Massstab einiger Erdbewohner herabzumindern, die «ihre eigene Gerech-
tigkeit aufzurichten trachten» (Rom. 10,3)?

Arnold Ziircher

Plasch Spescha: Energie, Umwelt und Gesellschaft, hg. von der Schweizerischen Nationalkommission Justi-
tia et Pax. Imba Verlag, Freiburg 1983. 181 Seiten, Fr. 28.—.

Das Buch von Plasch Spescha, das im Auftrag der bischoflichen Nationalkommission «Justitia et Pax» er-
schienen ist, darf als bedeutende wissenschaftliche Leistung auf dem Gebiet der 0kologischen Sozialethik
vorgestellt werden. Ausgehend von seinem theologischen Grundverstidndnis der «Menschwerdung in Soli-
daritdt», mahnt uns der Verfasser, die natiirlichen Lebensgrundlagen um der Menschen willen zu erhalten:
Wir diirfen die Natur weder auf Kosten der Dritten Welt noch zu Lasten der kommenden Generation aus-
plindern. Spescha tritt in eindriicklichen Analysen fiir die Reduktion des Energieverbrauchs auf das Mass
des Menschen ein, d.h. fiir eine «bediirfnisorientierte Energieversorgung» und fiir eine «partizipatorische
Energiepolitik». Diese soll allen Betroffenen die Teilnahme an der Entscheidungsfindung und Durchfiih-
rung der Energiepolitik ermoglichen. Gewaltfreier Widerstand als Reaktion gegen Fehlentscheide wird
nicht ausgeschlossen, als Beispiel auf Ueli Wildbergers Artikel «Menschenteppich gegen Waffenschau» in
«Neue Wege», 1981, S. 287ff., verwiesen. Die Abhandlung miindet schliesslich in die Forderung nach ei-
ner «energiekritischen Lebensform»: «Der einzelne ist in und mit seiner Lebensgemeinschaft dafiir ver-
antwortlich, dass sie sich nicht dem Produzieren und Konsumieren ausliefern, sondern eine Lebensform
suchen, die einen moglichst grossen Beitrag zur Losung der Energiefrage darstellt.»

2708



	Zeichen der Zeit : Roms Verdikt über die Theologie der Befreiung

