Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 9

Artikel: Agrikulturelles Denken : von Verlust und Erneuerung eines elementaren
Kulturbegriffs

Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143146

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

Agrikulturelles Denken

Von Verlust und Erneuerung eines elementaren Kulturbegriffs

Andere vor uns hatten es auch und be-
stimmt mehrmals versucht. Alles sei
schon einmal dagewesen. Nichts zu ma-
chen. Nichts zu andern. So ist «es»
eben... Wer kennt nicht diese resignati-
ven Rezitationen iiber den Lauf der Ge-
schichte? Jede Initiative wird damit be-
reits zu Beginn vermiest. Um stets weiss
und weise zu erscheinen, wird gar nicht
mehr Hand angelegt. Nichts wird ver-
sucht, und gerade damit wird alles einer
gnadenlosen Entwickung und fatalen
Macht iiberlassen. Die grosste Stiitze je-
der Macht namlich sind die ausgewoge-
nen Weisen, die immer noch nach mehr
Forschung rufen, bis jede Zeit zum
Handlungseinsatz langst zu spat und
uberfliissig ist und sie so auf heuchleri-
sche Weise ihre Weste stets rein behal-
ten.

Heutige Anstrengungen, sowohl zu ei-
nem neuen Verstandnis von Agrarkultur
vorzustossen oder von Erfolgen und
Misserfolgen der Bauerngeschichte zu
lernen, als auch durch Taten zu experi-
mentieren, werden von vielen, erbar-
mungsvoll mit der Achsel zuckend, abge-
tan: «Zuruck zur Natur wollt ihr also.
Retourgang, oder? Wieder aufs Land?
Romantik, Idylle, Flucht! Gestrigem
nachzutrauern hat nie Zukunft.»

Lebens-unfahige Landkommunen? —
Historische Riick-Sicht

Momentan wird ein riesengrosser Stu-
dien- und Forschungsaufwand betrieben,
bloss um zu beweisen, dass jede Zurtick-
aufs-Land-Bewegung erfolglos oder gar
gefahrlich ist. So ein Einsatz muss seinen
Grund haben. Wenn alles bereits so

klar und harmlos ist und zu nichts fuhrt,
warum dann soviel Muhe?

Da gibt es Ulrich Linses Untersuchung
iber «Landkommunen in Deutschland
1890-1933» (dtv, Miinchen 1983). Sie
kommt zum Schluss, dass diese Land-
kommunen «iiberlebensunfihige Inseln
im kapitalistischen Meer blieben». In der
Studie wird jedoch zu wenig unterschie-
den zwischen blossen Verehrern von
Sonne, Korper, Nacktheit, Boden oder
Landleben und solchen, die an die Wur-
zeln gingen und mit Modellen neuen Zu-
sammenlebens experimentierten. Es
muss doch ein Unterschied zwischen ei-
nem Wandervogel und einem Religiosen
Sozialisten, einem Anthroposophen und
einem Pariser Kommunarden gemacht
werden.

Erstaunt ist man dennoch iiber die sehr
vielen Experimente und Anstrengungen
um die Jahrhundertwende und entdeckt
bestimmte Ahnlichkeiten zu heute. Ver-
gass man damals vielleicht (so lautet ein
Vorwurf), sich gegenseitig zu fordern
und zu hinterfragen, voneinander zu ler-
nen und mehr miteinander zusammenzu-
gehen, so sollte das eine Herausforde-
rung oder Mahnung an die Heutigen
sein. Damals wie heute besteht bei Me-
dien und Machtigen dieselbe Tendenz:
Verherrlichung und Idyllisierung des
Oberflachlichen und Verketzerung und
Hexenjagd gegen diejenigen, die sich an
die Wurzeln wagen.

Damals wie heute gab und gibt es Ta-
ten, die zu nichts fithren oder die (so ein
anderer Vorwurf) den Faschismus be-
gunstigen. Aber es lebte auch etwas, aus
dem Neues nicht nur keimte, sondern

269



wuchs und das von der Ordnungsmacht
und den Vertretern der Herrschaft nicht
gewollt war und zuerst subtil und spater
offentlich verfolgt wurde.

Damals wie heute ist manches Spreu,
zu leicht und oberflachlich, nicht durch-
dacht, wenig vernetzt, kaum vertieft: ei-
nerseits der Oberflache eines Luftballons
gleich, andererseits doch die Spitze eines
Eisbergs.

Damals wie heute wird reagiert, und da
vertiefende Ansatze fehlen oder fiirs
Nach-Denken kaum Zeit besteht, kann
Reaktion leicht missbraucht und von der
herrschenden Klasse taktisch gegen eine
Aufbruchbewegung eingesetzt werden.
Polarisierungen werden bewusst gefor-
dert, um aus ihnen Blockaden werden zu
lassen.

Der Wurmstich der Reaktion in der
Landbewegung

Ein Wurmstich befand sich im Apfel vor
achtzig Jahren und befindet sich auch im
heutigen: Zuviele reden vom Aussteigen
statt von der bewussten Konfrontation der
Gegensdtze. Ein paar Hinweise sollen
zeigen, wie gefahrlich vage nicht offen
genannte Stindenbocke sein konnen.
Vor achtzig Jahren war die Landbewe-
gung eine Reaktion gegen die Fabrik.
Manipulative Kréfte im Hintergrund
liessen darin jedoch ganz perfide eine
Reaktion gegen die Arbeiterschaft und
die Gewerkschaften miteinfliessen.
Vordergriindig erschien die Landbe-
wegung als eine Reaktion gegen die
Stadt, versteckt galt sie jedoch als eine
gegen die Menschen im Sekunddr- und
Tertidrbereich: bei den einen gegen die
Arbeiter und bei den anderen gegen die
Beamten und Biirokraten. Die vage Un-
lust lief quer durch alle Fronten. Sie be-
giinstigte daher Ordnungskrifte (Poli-
zei) und Militarismus. Land (und Pri-
mirokonomie) wurde bloss rdumlich
oder ortlich begriffen, aus der Stadt her-
ausprojiziert, gegen die Stadt abgesetzt —
statt als Gegenstand einer Machtausein-

270

andersetzung in Kopfen (und spéter in
Kasernen) erkannt.

Bestimmt war die Bewegung vor acht-
zig Jahren auch eine Reaktion gegen die
Arbeitsteilung, die permanent fortschrei-
tende Zerstiickelung der Wirklichkeit
und deren Schubladisierung. Aber zuvie-
le gaukelten Pseudo-Einheiten vor, die
alle nur zu Fronten und Blockbildungen
fihrten. Eine Kommune kann zudem ge-
nauso eine versteckte Teilung sein — be-
sonders dann, wenn sie sich isoliert, ab-
koppelt und nicht als Ausgangspunkt ei-
nes Netzes begreift.

Eine wortreiche Reaktion gegen den
Konsum fiihrte zu einer einseitigen Ver-
himmelung des Landes — und trug we-
sentlich zur Bodenspekulation bei. Jeder
wollte in irgendeiner Form sein Stuck
Land haben: sei es in der Kommune, sei
es im Wochenendhaus in den Bergen
oder am See oder auch nur im Schreber-
garten am Rande der Stadt.

Genauso wie vieles eine billige, unre-
flektierte Reaktion gegen scheinbar
fremde Kultur war, genauso fremd war
die neue Kulturstossrichtung fir viele
andere. Die Forderung nach einer landli-
chen Kultur richtete sich plotzlich gegen
die von Le Bon verteufelte Masse (fort-
gesetzt von Ortega y Gasset). Ohne es zu
merken, wurde aus ihr so etwas wie eine
Chiffre elitdrer Konservativer und Neu-
reicher, stark gegen Demokratisierung
und Mitsprache gerichtet. Ein Kultur-
Kampf trug sich auf anderer Ebene aus:
Land war bloss ein Code-Wort fiir eine
ganz andere Operation.

Sicher konnten viele weitere Beispiele
aufgefiihrt werden. Sie sollen geniigen,
nicht um eine historische Bewegung ab-
zutun, sondern um uns direkt und indi-
rekt zu zeigen, was agrikulturelles Den-
ken und Handeln ausmacht. Ausser bei
ganz wenigen war die Landbewegung,
wie sie Ulrich Linse analysiert und be-
schreibt, keine agrikulturelle, sondern
eher eine reaktionare Verhaltensweise.
Ahnliches konnte heute der Fall sein.
Dabher gilt es, klarer zu werden.



Himmel u n d Erde — ora e t labora
1400 Jahre friiher gab es eine dhnliche
Bewegung, die eine neue Kultur fiir das
Abendland zu schaffen vermochte. Als
das Romische Reich wegen einer parasi-
taren Verstadterung und hohlen Stadt-
kultur einerseits und einer rucksichtslo-
sen Ausbeutung des Landes und Vertol-
pelung der Bauern andererseits am Zer-
fallen war, griindete Benedikt von Nursia
eine neue Gemeinschaft. Er verband
zwel scheinbare Gegensatze: Musse und
Arbeit, geistige und korperliche Arbeit,
Beten und Arbeiten.

Dieses «ora et labora» hat im damali-
gen Europa eine Bewegung von gewalti-
ger Dynamik ausgelost. Sie wurde bis
nach Irland wirksam, floss von dort ins
Germanenland zuriick und liess Kultur-
zentren wie Fulda und St. Gallen entste-
hen. Diese Verbindung vieler Gegensat-
ze brachte eine machtvolle und wirksame
Agrarkultur hervor. Benedikt war daher
nicht bloss der Grinder einer neuen
Monchsgemeinschaft, sondern auch der
Revolutiondr einer ganzen Agrar-Ge-
sellschaft. Mit ihm begann eine landliche
Revolution, aus der — nur scheinbar wi-
dersprichlich — blihende Stadte entstan-
den.

Die ideale Stadt Gottes konnte lebens-
fahig nicht auf augustinischer Grundlage
— zeitbedingt voller Manichdismus
durchtrankt — erstehen, sondern erst
durch eine benediktinische Verbindung
von Lebensfreude und Askese. Diese
kraftvolle Stadt lebte auf der Grundlage
der Subsistenz.

Alchemie — Homoopathie —
Self-Reliance

Auch heute geht der Ruf nach einer ei-
genstandigen landlichen Kultur durch
die Gegend. Die Geschichte konnte
Warnung vor einem wurmstichigen An-
satz sein. Nichts ist iiberlebensfihig, das
ausflippt, sich abkoppelt, isoliert, aus
Spannungsverhaltnissen austritt, ohne
Beziige entweder im Lager oder in der
Schublade lebt. Landliche Lebensweise

muss mit der Stadt in kontrastreicher
kreativer Verbindung stehen. Auszug al-
lein geniigt nicht und leistet bloss Reak-
tiondarem Vorschub. Wer nicht fahig ist,
in der Stadt von heute etwas zu veran-
dern, der soll nicht glauben, auf dem
Land werde ihm das gelingen, sagt ein er-
fahrener amerikanischer Umweltspezia-
list. «Beginn Deine Exerzitien der Self-
Reliance in der Stadt», fordert David
Morris seine Anhanger auf und beginnt
mit ihnen die Arbeit an der Verdnderung
des stadtischen Amerika und den Auf-
bau von «Self-Reliant Cities» (Sierra
Club Books, San Francisco 1982).

«Leben auf dem Lande» muss zuerst
einmal das Raum-Denken sprengen und
darf nicht geometrisch lokalisierbar sein.
Es bedeutet ein Denken in anderen Ka-
tegorien als denjenigen unserer Indu-
striegesellschaft; es bedeutet, neue Di-
mensionen, tiefere Schichtungen, andere
Beziige miteinzubeziehen. Ein solches
«Leben auf dem Lande» ist erst dann
nicht auf Sand gebaut, wenn es geistig ein

anzheitliches Haus (oikos), eben ein

)ko-System trdgt: vom Fundament bis
zum Dachgiebel ein Ganzes einbindet,
mit Mit-Welt vernetzt; nicht in Roman-
tik, sondern in Herausforderung macht;
nicht in Flucht, sondern in Realismus;
nicht in Pharisaismus, sondern in Lauter-
keit; nicht in elitarer Verachtung und mit
viel Zynismus, sondern in solidarischer
Achtung und mit viel Humor; nicht in
Panik, sondern in Gelassenheit; nicht in
Ausweglosigkeit, sondern in der Uber-
zeugung, die Wabhl vieler Wege vor sich
zu haben.

In den USA haben einige dieses geisti-
ge Geriist erkannt und sich dialektisch an
ein «Leben auf dem Lande» in der Stadt
gemacht, und so konnen derart heraus-
fordernde Worte wie City Farming (John
Todd), Self Reliant Cities (David Morris)
oder Integral Urban Houses (Sim Van
der Ryn und das Farallones Institute)
entstehen.

Nicht nur auf dem Land kann und
muss der Mensch (wieder) in Kreisldufe

271



einsteigen, iiberall ist es moglich. Recyc-
ling, rein technokratisch begriffen, bringt
nichts Neues: Es bedingt andere Katego-
rien von Raum und Zeit, ein neues Den-
ken. Nur wer sich in Kreislaufe reinkar-
niert, ist zu Recycling fahig; nur wer Zeit
nicht mit der Stempel- oder Stoppuhr
quantifiziert, ist offen zum Teilzeitleben.

Deshalb sind die Experimente der
Neuen Alchemisten — antonend an John
Todd, Nancy Jack Todd, Betty Roszak
und Lawrence Ferlinghetti mit threm The
New Alchemy Institute (und ihren Bii-
chern bei E.P. Dutton, New York) und
die Neuen Homoopathen der Technik am
Farallones Institute (Self-Reliant Living
in the City, veroffentlicht in: Sierra Club
Books, San Francisco 1979, ist ein Bei-
spiel mit 500 Seiten faszinierendem Ma-
terial) — so wohltuend. Sie helfen das in
der Entwicklungsarbeit langst leer ge-
‘wordene Wort Self- Reliance neu mit Sinn
beleben und zeigen vor allem praktische
Moglichkeiten auf, denn «der Mensch
will endlich etwas tun».

Auch wenn in den erwahnten Beispie-
len manches bereits zu praktisch und zu
wenig theoretisiert erscheint, so muss
man wissen, dass diese Wagemutigen
sich alle auf eine geistige Auseinander-
setzung mit Mahatma Gandhi einerseits
und Ivan Illich andererseits berufen.
Diese theoretischen Grundlagen werden
als bekannt vorausgesetzt. Hier wird
nicht die ganze Welt wiederholt: Sie alle
sehen sich selbst in einem Netz, das von
den Spinne(r)n seit Jahrhunderten ge-
sponnen wurde.

Spannungsgeladenes Ideal
statt billig integrierter Wirklichkeit

Agrikulturelle Daseinsweise ist eng mit
einer gelebten Variation von Self-Re-
liance verwandt. Sie weiss:

— von wo ausgehen; sie ist auto-zen-
triert, ohne eingeschlossen im Ego, im
Dorf oder Nationalstaat zu verkrusten;
vom Zentrum und Kern im Innern geht
sie aus, von echter Selbsteinschiatzung,
vom Vertrauen in das Eigene; sie lebt

272

und regeneriert sich durch eigene An-
strengung oder Eigenleistung; geht von
hier aus und kehrt zur Erneuerung hier-
her zuriick; bedeutet kein Verweilen,
sondern Ausgangspunkt, ist weit offen
und nicht geschlossen...

— wie sich einbinden; zwischen oben und
unten, innen und aussen; sie ist echte r e-
ligio = Einbindung, Vernetzung; be-
greift sich als Teil der Mit-Welt, nimmt
Riicksicht, stimmt ab und lebt aus der
Ehrfurcht; sie ist partizipatorisch, part-
nerschatftlich, eingespannt ins Miteinan-
der; gerade deshalb besitzt sie ein Be-
wusstsein von Grenzen, er-leidet Be-
grenztheit, sucht sie jedoch zu sprengen,
ohne alles deshalb schon als machbar
oder unerschopflich zu nehmen...

Von solcher Denkweise ist in der mo-
dernen Landwirtschaft nichts mehr zu
finden. Ein integriertes Projekt hat bloss
mit Kapazitatsausnutzung, Effizienz,
dem idealen Faktor der Kosten-Nutzen-
Rechnung zu tun. Hier geben die Investi-
tionskosten und die fiir die Zweckerrei-
chung eingekauften Maschinen den Ton
an: Sie bestimmen den Grad der notwen-
digen Integration. Diese ist rein 0kono-
misch definiert.

Sogar die Frau wird in solcher Art
emanzipiert und integriert. Sie wird in
den landwirtschaftlichen Prozess hinein-
genommen, indem sie von der Subsi-
stenzwirtschaft «erlost», vom Haushalt
herausgenommen und in die Geld- und
Konsumwirtschaft eingespannt, inte-
griert wird. Die Frau wird mit, uber,
durch Geld beteiligt. Wie die Entwick-
lungslander wird sie in die agrokommer-
zielle Tatigkeit, die Einkommen erzeugt,
eingebunden — damit sie an der Geld-
wirtschaft teilhat. Sehr oft kommt dazu,
dass diese rein 0konomistische Befreiung
und Integration nur einen Ersatz oder ein
Zuckerchen von seiten des miannlichen
«machismo» bedeutet; denn die politi-
sche Macht ist bis heute beim Manne ge-
blieben.

Eine agrikulturelle Denk- und Da-
seinsweise entwickelt niemals Monokul-



turen, produziert nicht einseitige Massen,
denkt nicht zum vornherein an eine bloss
kommerzielle Elnkommensquelle und ei-
ne alle Grenzen iiberschreitende Ver-
marktung, auf den Markt getrimmt und
getimed: genau richtig in der Zeit fiir die
Ferne, voll durchrationalisiert und ge-
sundgeschrumpft, integriert, effizient ge-
managed (ja, man muss sich sogar in der
Sprache anpassen: timing, management,
marketing, cash crop, income generating
— alles Ausdrucke, die wir selbst in Ent-
wicklungsprojekten von Kirchen und pri-
vaten Organisationen finden).

Diese industrielle Landwirtschaft auf
reiner In- und Output-Basis, Kosten und
Cash abwagend, rein 6konomisch und
daher einseitig betrieben, steht im Ge-
gensatz zu einer Agrarkultur, die sich ins
Ganze ecingebettet sieht, auf alle Teile
der Mit-Welt Riick-Sicht nimmt, Ehr-
Furcht hat, auf stets neu zu erstellende
Gleichgewichte zielt, keine Dogmen
kennt, Grenzen nicht liberschreitet, son-
dern diese mehr und mehr von sich weg-
schiebt.

Daraus kann ersehen werden, dass
Self-Reliance und Agrarkultur nicht
bloss  Selbstversorgung,  Autarkie,
Selbstgeniigsamkeit oder gar Absonde-
rung von der Welt bedeuten, sondern ei-
ne Lebensweise der permanenten Aus-
einandersetzung und ein Versuch der
steten Neudefinierung sind: Weit offen
und dennoch nicht universalistisch; von
einem Kern und nicht einem Zentrum
ausgehend; voller Ehrfurcht ohne lah-
mende Autoritiatsglaubigkeit; eine radi-
kale Abkehr vom Vertikalen, ein Han-
deln auf der Horizontalen, sozusagen aus
dem Fillhorn (oder der Spirale) lebend;
nicht erobernd, sondern einbeziehend;
uber Nachbarschaft alle traditionellen
Grenzen sprengend; von unten her den
Begriff des Fremden des Inhalts entlee-
rend, usw.

Gestortes Verhiltnis zur Natur
und zum Fremden

Dies mag eher wie ein Gedicht klingen.

Dennoch kann nur auf dieser oder dhnli-
cher Grundlage eine neue Art von Dorf-
gemeinschaft erstehen. Heute wird eine
solche namlich nur noch rein ausserlich
und nur dann erlebt, wenn entweder alle
von einer Naturkatastrophe betroffen
werden oder wenn es gilt, Fremde abzu-
wehren.

Gerade mit den Fremden haben heuti-
ge Landwirte besondere Probleme. Die
alten Formen der Gastfreundschaft sind
tot. Formen des Kennenlernens gibt es
keine mehr. Der Fremde kommt weder
als Gast noch als Mensch ins Blickfeld.
Er ist bloss noch eine billige Arbeitskraft,
ein Produktionsmittel; dem Diinger oder
der Spritze gleich; von Einbindung oder
Vernetzung keine Spur.

Der heutige Landwirt ist derart von
aussen geleitet und fremdbestimmt, total
ohne Selbstvertrauen in sich, das Dorf,
die Nachbarschaft, sein Wissen und seine
Mittel, dass er am Fremden oder « Ande-
ren» die Luft ablasst; ihn — statt sein Sy-
stem — zum Sundenbock macht; ihn prii-
gelt und damit letztlich doch nur nach
Austreibung all der fremden Geister in
ihm selber schreit.

Der heutige Mensch ist verhaltnis- und
beziechungsgestort in Bezug auf die Natur
und auf den Fremden, seine Geschichte
und seine Macht. Ohne Ubergang und
somit ohne Tradition und Wurzel ist aus
dem relativ gesunden Bauern von einst
ein leistungsfahiger Landwirt geworden,
ein absolut fortschrittsglaubiger auch,
voll Glauben an die Machbarkeit aller
Dinge, voll blindem Vertrauen in Bera-
ter und Vertreter, mit modernen Feti-
schen umgeben, immer mehr in der
Zwangsjacke ... Und er ldsst seinen Frust
und seine Wut vor allem an der Natur
und an fremden Menschen aus. Das ist
die Tragodie des heutigen Dorfs, das in
vieler Beziehung genau der Lage etwa
afrikanischer Entwicklungslander und
ithrer Krise entspricht.

Dem Phanomen, warum heute ausge-
rechnet der Landwirt und der Arbeiter so
fremdenfeindlich und so offen fiir Bewe-

273



gungen mit dem Slogan «Fremde raus!»
sind, muss nachgegangen werden. Fir
mich ist es eine erschreckend gute Illu-
stration, was der Verlust agrikulturellen
Denkens bewirkt. Ich will nicht sagen,
dass es die Furcht vor Fremden nicht im-
mer gab, aber sie war eingebunden, mit
Riten der Familiarisierung umgeben. Ich
erschrecke jedoch, wenn ich die heutige
Losgelassenheit und Emotionalitdt sehe.
Das hat definitiv etwas zu tun mit dem
Wandel vom Bauern zum Landwirt. Es
kann sogar bewusst vom System gewollt
oder gesteuert sein, denn die wirklich
Fremden sind die Berater und die Ban-
ken.

Der Bauer von heute ist total fremdbe-
stimmt, ohnmachtig, mehr als jemals —
selbst in der Feudalzeit — dem «Herrn
und seinem Willen» — was heute unter
Chiffren wie Produktionszwang, Zins-
last, Teuerung, Leistungsfahigkeit, ko-
stengiinstig und konsumentenfreundlich
lauft — ausgeliefert. Des Bauern eigene
Entfremdung frustriert ihn derart, dass
er in seiner Ohnmacht den Kropf am an-
dern, meistens noch Ohnmachtigeren
leert. Er begreift sich nicht mehr als ei-
nen Teil der Mit- Welt und redet eher von
Um-Welt, wo er in Distanz dazu steht, als
ein Feind und Eroberer, als ein Gegen-
tiber oder ein Bedroher. Das ist der
Punkt, an dem der Unterschied zum agri-
kulturellen Denken offenbar wird und
sich fiithlen und erfahren lasst.

Fiir die Entstaatlichung des Bauern

Nation building ist demgegeniiber ein
falscher, letztlich unsinniger Ansatz:
statt zu einen, zerreisst er. Geradezu ver-
heerend wirkt sich aus, wenn die Land-
wirtschaft darin eingebaut werden soll.
Agrikulturelles Denken und Werken
muss von der Mitwelt und der Nachbar-
schaft ausgehen und sich stets neu mit ih-
nen vernetzen. Diese Vorgehensweise
fihrt zu einem anderen Raum- und
Staatsverstindnis. In einer derartigen
Gestaltung i1st namlich niemand am
Rand. Peripherie und Provinz werden

274

durch andere Verflechtungen und Ge-
wichtungen aufgehoben.

Ein weiteres wichtiges Glied in dieser
Verflechtung ist die Familie. Der moder-
ne Staat hat scheinbar all die Aufgaben
von Verwandten und Nachbarn uber-
nommen — wie wir nach hundert Jahren
Erfahrung sehen, nicht nur zum Vorteil.
Eine Entstaatlichung von Familie und
Nachbarschaft ist allerdringendst und ge-
hort essentiell zum agrikulturellen An-
satz. Im Staat der letzten hundert Jahre
gab der «Arbeiter» den Ton der Ausein-
andersetzung an. Er organisierte sich in
der Gewerkschaft und kiimmerte sich um
Lohn und Kondition in der Fabrik. Die
Bauern liess man scheinbar allein, liber-
gab sie Bauern-Verbdnden, die, rein
wirtschaftlich orientiert, noch nie im
Lauf ihrer kurzen Geschichte ein Ver-
standnis fiir Agrarkultur zeigten. In die-
ser Miihle wurde auch der Bauer zum
Arbeiter. Sein Hof wurde als Fabrik ge-
sehen und dementsprechend behandelt:
bis zum volligen Misserfolg einer solchen
Agrarpolitik.

Familie und Nachbarschaft wurden
umfunktioniert und das Ganze Moderni-
sierung und Fortschritt genannt. Der
Staat iibernahm scheinbar ihre Aufgabe,
was einer systematischen Entmachtung
gleichkam, denn — pointiert ausgedriickt:
der Bauer braucht diesen Staat nicht;
dieser Staat braucht den Bauern. Ihm
wurde beigebracht, dass er nicht mehr fir
Angehorige und Nachbarn zu sorgen ha-
be. Entgegen der scheinbaren Befreiung
hatte das jedoch seine vollige Individua-
lisierung und Atomisierung zur Folge.
Einher gingen Vereinsamung, Entfrem-
dung und ein An-den-Rand-gestellt-
Sein. Damit erst entstanden Peripherie
und Provinz.

Haus- und Schattenarbeit gegen
Lohnarbeit

Auch mit der Frau auf dem Hof geschah
Ahnliches. In frilheren Zeiten war sie
voll und ganz in die bauerliche Selbstver-
sorgung integriert. Ihre Arbeit im Haus



(= Hausarbeit = total veraltet!) und auf
dem Hof (= wirtschaftlich = emanzi-
piert!) war ein integraler Bestandteil der
Agrarkultur, voll respektiert, nicht aus-
gespielt und lacherlich gemacht. Sie war
ein Aspekt der Subsistenz.

Emanzipation aber wurde als ein Aus-
bruch aus der Subsistenz propagiert. Das
bedeutete gleichzeitig ein Losen aus der
Vernetzung. Die Frau lieferte sich aus,
ihre Arbeit wurde zur Ware und zum Ob-
jekt. Diese Ware wurde zum Gebrauchs-
wert aufgewertet und dementsprechend
bezahlt. Hier liegt der Hund begraben:
nicht in der Schatten- und Hausarbeit,
sondern in der Emanzipation zum «Ar-
beiter», der Waren schafft und diese ver-
kauft.

Zwischen dem Bauern von einst und
dem Arbeiter (Landwirt) von heute be-
steht ein Abgrund von zwei Denk- und
Seinsweisen. Das hat auch zwei Mentali-
taten oder Typen hervorgebracht. Der
neue, moderne oder fortschrittliche Typ
hat den «Haushalt» (= oikos) verlassen.
So sind heute beide, Arbeiter und Land-
Arbeiter, in der Kalte der Fremde, beide
ohnmachtig, weil beide sich mit den fal-
schen Kraften verbundet haben. Die L6-
sung liegt in einem neuen, d.h. letztlich in
einem erneuerten Verstdndnis der alten
agrikulturellen Arbeit. Man denke daran,
dass erst seit gut 250 Jahren von Arbeit
als etwas Positivem geredet wird.

Es geht wieder um Arbeit im «oikos>»,
im O0kologischen System, und nicht in der
Enge der Fabrik. Agrikulturell ist es
falsch, Arbeit als «ausserhausliche Tatig-
keit» zu begreifen, sie in «bezahlt» und
«unbezahlt» oder gar geschlechtsspezi-
fisch einzuteilen und diskriminierend zu
sehen. Agrikulturell muss es eine massi-
ve Bewegung gegen die Lohnarbeit und
fur die Schattenarbeit geben.

Alle Arbeit auf dem Lande oder im
agrikulturellen Sinn muss als Land-
Dienst und Mit- Arbeit, als ein Mitgehen,
Mitleiden, Miterfahren, Mitwarten und
Mitentstehen verstanden werden. Damit
waren wir wieder beim Prozess oder

Kreislauf. Damit meinen wir auch wieder
die mit Self-Reliance gekennzeichnete
Daseinsweise.

Die grosste Parodie dazu ist der vor al-
lem in Afrika vorhandene Schulgarten.
Mit ihm glaubt man, dem Kind die Land-
wirtschaft nahezubringen. Wenn aber
Lehrer und Eltern nicht mitbeteiligt sind,
dann muss Garten- und Landarbeit als
Kinderei und Strafe erscheinen. Vor al-
lem wenn der Lehrer in Krawatte und
weissem Hemd — mit Stock sogar — dane-
bensteht und nicht zugreift oder — was
noch schlimmer ist — Landarbeit als Stra-
fe verabreicht.

Subtil geschieht bei uns jedoch Ahnli-
ches. Die Integration oder Ganzheit sol-
cher Arbeit ging langst verloren. Lobbies
und Verbédnde haben sie noch nie geret-
tet. Ihnen geht es um Macht und diese er-
halt man am leichtesten mit «divide et im-
pera»: Teile, punktualisiere, atomisiere,
zerstuckle und lass® die Stiicke in aller
Ohnmacht herumliegen; leg® ihnen von
aussen, von oben, ohne Realitdtsbezug,
rein macht- und herrschaftsorientiert ei-
ne Staats- und Wirtschaftsform auf, die
von der Basis oder den Lebendigen so-
viel als moglich nimmt und selbst vollig
parasitar lebt. Das ist das Grundproblem
von heute — weltweit.

Vom Bauern als Bankangestellten
zu einem neuen Wert- und Weltgefiige

Diese Machtfrage hat natiirlich sehr viel
mit der Besitz- und Bodenfrage zu tun.
Agrikulturelles Denken erfordert die
Entkolonisierung des Landes auch bei
uns, seine Befreiung und Riickgabe an
den, der es bearbeitet. Der einschneiden-
de Unterschied zwischen einer Produk-
tion fur die Grundbediirfnisse und einer
Produktion fiir die Nachfrage — im rein
marktwirtschaftlichen Sinn — liegt hier,
wird aber von vielen kaum bemerkt. Das
ist der Grund des Versagens einer ent-
wicklungspolitisch auf Grundbediirfnisse
hin deklarierten Wirtschaftsform.

Wenn jemand anders als der Bauer im
Besitz des Landes ist, kann es eine

275



Grundbediirfnisstrategie gar nicht ge-
ben. Tilgung der Schulden, Zinszahlung,
Kapitalisierung iiberschatten alles. Also
kann nicht das Notwendige und Nahelie-
gende produziert werden: cash muss her
und daher cash crop!

Der Bauer muss wieder uber den Bo-
den verfiigen durfen. Nicht bloss zum
Schein! Denn bei uns in Europa beteuern
die Verbiande sofort, dass das Land dem
Landwirt weitgehend gehort. Das ist rein
vordergriindig und eine Augenwischerei.
Die Hypotheken liegen so hoch wie noch
nie, das meiste Land ist verpfandet, die
Landwirte sind Bankangestellte. Die
Banken schicken nicht mehr die Vogte
von einst, sondern ihre Berater, die den
Landwirten sagen, was sich lohnt. Von
Vergniigen und von Lebensqualitat kei-
ne Rede mehr.

Wenn daher von Landreform geredet
wird, darf darunter nicht bloss Moderni-
sierung und damit einhergehend Ver-
schuldung und Einbindung in die Macht
(Wirtschaft) gemeint sein. Es geht um die
hier umschriebene agrikulturelle Umfor-
mung: um ein Umdenken und Sich-auf-
neue-Lebensstile-Einlassen.

Statt von Landreform miisste von
Agrarreform gesprochen werden, um das
Agrikulturelle auch voll zu meinen. Es
geht doch nicht bloss um Geometrie und
Wirtschaft, nicht nur um Neu-Zonung
oder Zu-Teilung, nicht allein um techno-
kratisch und legalistisch auszufiihrende
Handlungen. Es misste um innere Ver-
anderungen im Wert- und Weltgefuge
gehen, die neue Lebensweisen bedingen
und hervorbringen, etwa:

— von der Streusiedlung zum Dorf;
— vom privaten zum kommunalen

Mischbetrieb;

— vom fernliegenden Markt zur nahelie-
genden Nachbarschaft;

— von der ganz genau abgegrenzten zur
vernetzten Form; etc.

Somit sind wir auch wieder bei dem,
was andere — vor allem der chinesische
Revolutionar Mao Tse-tung und der
grosse Denker Johan Galtung — mit dem

276

Wort Self-Reliance verstanden und
meinten. (Am besten und vielseitigsten
ist diese Denkweise und Methode im Le-
sebuch Self-Reliance. A Strategy For De-
velopment, herausgegeben von Johan
Galtung, Peter O‘Brien und Roy Preis-
werk, zusammengefasst. Das 420seitige
Werk erschien im Istitute for Develop-
ment Studies in Genf 1980.)

Anstatt abzugrenzen und einzugren-
zen, Raume einzuengen und zu besitzen,
muss die neue Haltung zur steten Erwei-
terung und einem dauernden Ausbre-
chen fiihren. Deshalb kann Self-Reliance
nicht auf Selbstversorgung oder Befrie-
digung der Grundbediirfnisse reduziert
werden. Sie ist kein Absolutum. Self-Re-
liance entwickelt z.B. die Fahigkeit,
Grundbediirfnisse lokal zu befriedigen,
vergrossert aber gleichzeitig die Kapazi-
tdt der Selbstversorgung. Hier liegt die
Handreichung zur Stadt, zum Sekundar-
und Tertiarbereich. Hier liegt ein Schlis-
sel zur Reform, die von unten statt von
oben kommen muss, von der Grundlage
des Landes her, einer vitalen und realen
Partizipation am Land, von dem aller
Reichtum letztlich herkommt.

Positive Neubewertung der Subsistenz

Auf einen anderen Begriff muss noch be-
wusster eingegangen werden — auf den
der Subsistenz. Darunter wurde einst das
Aus-sich-selbst-Bestehen (der Substanz)
verstanden. In der Okonomie definierte
man sie als eine Form der Landwirt-
schaft, die ganz oder liberwiegend fiir die
Selbstversorgung und nicht fur den
Markt produzierte.

In den letzten hundert Jahren wurde
Subsistenz systematisch als Unterent-
wicklung oder Riickstandigkeit verket-
zert — etwa vom Wirtschaftsnobel-
preistrager 1979, Theodore Schultz, der
in seinem Hauptwerk Agriculture is an
Unstable Economy 1945 den Ansatz zur
«Transformation der traditionellen
Landwirtschaft» (so ein Titel von 1964)
entwickelte und Subsistenz als eine Form
der Landwirtschaft definierte, die nicht



in eine funktionstuchtige Wirtschaft inte-
griert ist. Subsistenz wurde als dauernde
Knechtung und Belastung interpretiert,
bis Marshall Sahlins, ein Anthropologe,
1972 mit seinem Buch Stone Age Econo-
mies (Tavistock Publications, London)
diese Klischees uber den Haufen warf
und z.B. nachwies, dass im Steinzeitalter
hochstens vier bis funf Stunden fur die
Nahrungsmittelsuche benotigt wurden
und die Menschen damals sogar im
Uberfluss lebten. Nach Sahlins geschah
der grosse Wandel mit dem Entscheid,
Lager zu errichten: «to store or not to sto-
re that made the transison...»

Natiirlich geht es nicht um ein Zurtck,
aber um ein Aufnehmen dieser Daseins-
weise, um sie zu beleben und zu erwei-
tern. Da es eine Weise des Daseins war,
ist ihre Verwirklichung in anderen Zei-
ten und unter anderen Umstinden nur in
ncuer Form moglich. Was konstant
bleibt, ist die geistige Grundlage. So ent-
decken wir heute, dass Subsistenz mit
«Okologischer Denkweise» viel gemein-
sam haben konnte:

— das Ernstnehmen von Systemen und
Subsystemen;

— das Miteinander von Mensch, Tier,
Pflanze, Sonne, Mond, Kosmos;

— die Wichtigkeit des Ortsspezifischen;

— die eigene manuelle und geistige Er-
fahrung;

— statt teuer zu bezahlende Beratung ge-
genseitiger Austausch von Erfahrun-
gen;

— Vorsicht vor oben — vor allem vor
Staat und Firmen;

— Mass halten und bestimmte Grossen
nicht iiberschreiten;

— aus der Ohnmacht sich befreien durch
Selbstverwaltung;

— sich nicht durch Papiere und Zeugnis-
se von Universitidten verunsichern las-
sen; sie sind keine Befahigung zum
Bauern;

— sich familiarisieren: Familien und
Nachbarschaften aufbauen und pfle-
gen; Beziehungen sind wichtig;

— und dann erst Schritt fiir Schritt die
Grenzen permanent zuriicksetzen;

— eine Mischung von Anbau fur die eige-
nen Bediurfnisse und Angebot fiir den
Markt ermoglichen;

— Mischung von Arbeit, um von der Tei-
lung und Vereinsamung wegzukom-
men;

— Gegensitze als Forderung und nicht
Bedrohung empfinden;

— Ehrfurcht ohne Sentimentalitat; und
soO weiter...

Eine weiterentwickelte Subsistenz hat
mit einem neuen Raum- und Zeitver-
standnis zu tun. Es wurde darauf bereits
mehrere Male hingewiesen, etwa auf an-
dere Raumeinteilung, andere Grenzen
oder nicht geometrisch begriffenen Be-
sitz; auf Schattenarbeit statt Lohnar-
beit...

Subsistenz lasst offentliche Arbeit und
Verwaltung anders verrichten, d.h. man
tut sie selbst, selbstverwaltet, nebenamt-
lich, als Beitrag zum Ganzen. Damit zu-
gelt man Biirokratie, beschneidet den
parasitaren Tertidrsektor, delegiert nicht
zuviel etc. Um mehr zu erfahren, lese
man von Ruedi Albonico die Studie iiber
die Selbstverwaltung in kleinen Gemein-
den (Nebenamtlich — Nebenbei? Eine
Untersuchung uber Moglichkeiten und
Grenzen des Miliz-Systems auf Gemein-
de-Ebene in Graubiinden, Pro Vita Alpi-
na, 7299 Fanas). Die lokale Verwaltung
kann hier nur im Nebenamt besorgt wer-
den. Fur professionelle Losungen fehlt —
gottlob — das Geld.

Professionalisierung hat uberhaupt
keine Vorteile, sondern bloss Kalte, Ar-
roganz und Ohnmacht gebracht. Freies
Zusammenarbeiten gehort wesentlich
zur Idee der Self-Reliance und des agri-
kulturellen Denkens. Warum soll fur ei-
ne weit, weit entfernte, abstrakte Regie-
rung gearbeitet werden — statt fiir gesun-
de kleine Gemeinwesen, wo alle sich ge-
genseitig stiitzen konnen? Self-Reliance
bedeutet auch Selbsthilfe, Selbstverwal-
tung und Selbstplanung. Hier wirken alle
Subventionen, Entwicklungshilfen oder

217



Fiinfjahrespldne der Regierung, die zen-
tralistische Administration oder Verwal-
tung im heutigen Sinn iiberhaupt, hochst
problematisch. Wer tiber den Boden ver-
fiigt, besitzt die Grundlage, um zu Kraf-
ten zu kommen, mit andern zusammen-
zuarbeiten, mit den Nachbarn zu planen,
Landwirtschaft mit Handwerk zu ergan-
zen. Das A und O der Subsistenz hiess
Selbstgeniigsamkeit und Selbstleistung,
auch wenn es noch soviele Opfer ver-
langte.

Selbstgestaltung — Selbstverwaltung

Alle Dorfer und Gemeinden von heute
sind mit technokratischen Fremdstruktu-
ren iiberstiilpt worden. Sie haben gar kei-
ne Moglichkeit mehr, eine Dorfgemein-
schaft nach eigenen Bediirfnissen zu ge-
stalten: Sachzwinge von aussen diktie-
ren. So werden sie ortsfern von einer
Zentrale aus verwaltet. Alles ist fremd:
Berater, Beamte und Polizei. Solche
Strukturen lahmen jegliche Initiative und
haben damit auch nichts mehr mit Frei-
heit zu tun.

Es wiirde sogar dem Weltfrieden dien-
lich sein und die angestrengten interna-
tionalen Strukturen sehr entlasten, wenn
allerorts wieder die Entwicklung von
Kleingruppen und Dorfgemeinschaften
zugelassen und gefordert wiirde. Es gibt
keine «wissenschaftliche» Form, die al-
lein richtig wére; Selbstverwaltung gibt
es in tausend Weisen.

Gerade deshalb kommt lokaler Self-
Reliance eine derart wichtige und be-
stimmende Rolle zu. Und hier wird es
dann wieder sehr praktisch. Als Beispiele
seien erwdhnt:

— Selbstversorgung mit eigenen Nah-
rungsmitteln;

— sich an Jahreszeiten halten;

— grosse Wege meiden;

— lokale Laden unterstiitzen; mehr Um-
und Austausch;

— Energie moglichst lokal erzeugen;

— Eigenes dazu vielfaltig nutzen: Holz,
Sonne, Methan- oder Biogas;

278

— gemeinsame Nutzung von Maschinen
und Transportmitteln;

— Recycling wo immer nur moglich;

— Einsatz offentlicher Arbeit;

— bessere Nutzung des Platzes und der
Materialien beim Bau;

— neue Materialien aus lokalem Bioma-
terial zum Bauen;

— im medizinischen Bereich mehr pra-
ventiv statt kurativ;

— Weiterentwicklung traditioneller Me-
dizin; der Lokalarzt ist kein Kurpfu-
scher;

— einfache Gesundheitstechniken; mog-
lichst wenig Extra-Territorialisierung
von Arzt und Spital;

— vielfaltigere Ernédhrung;
lungsreiche, kreative Kiiche;

— mehr Techniken des «horizontalen»
Lernens, indem man sich gegenseitig
lehrt, statt von oben, von den Univer-
sitaten viel erwartet;

— Verbinden von Arbeit und Lehren...

abwechs-

Hoffnung auf eine Welt voller
Geheimnisse

Aus dem wird ein neuer Kulturbegriff
entspringen: einer, der die Provinz nicht
als etwas Langweiliges, Stures oder En-
ges abtut. Kultur heisst hier nichts ande-
res als die selbstandige Gestaltung der ei-
genen Mitwelt. .. Provinz gibt es gar nicht
mehr!

Agrikulturelles Denken ist eine defi-
nitive Absage an die Diktatur von Ver-
banden und Interessengruppen. Es will
«Normen», die zur Umwelt in Bezug ste-
hen, Sinn ergeben, befreien...

Kurz und gut, agrikulturelles Denken
und Handeln ist eine Form der Religiosi-
tat. Sie kann weder Spaltung noch heuti-
ge Okumene verstehen. Einheit muss an-
ders geboren werden! Im Grunde ist das
religiose Leben der Gegenwart ein fades
Abbild der Wirtschaft und Fabrik, an-
statt diese zu pragen. Ausgerechnet die
Kirchen haben allen Sinn fiir Agrikultur
verloren; sie, die stets auf die Vernetzung
und Bindung (= religio) im Ganzen hin-
welisen miissten, sie, die mit der Trans-



zendentalitat alle Grenzen sprengen soll-
ten, sind kolonial und provinziell gewor-
den.

Und dieses Denken soll eine Zukunft
haben? Nicht eine Riickkehr, sondern ei-
ne Umkehr oder «Bekehrung» wird es
sein: ein Wieder-Einspuren in einen lan-
gen, langen Weg aus der Urzeit, von dem
wir nur in den letzten hundert Jahren ab-
gewichen sind und uns dabei verloren ha-
ben. Arrogant hat sich der Mensch vom
Ganzen gelost und diese Vorgehenswei-
se erst noch als Emanzipation und Be-
freiung deklariert, bis er entdecken
musste, dass um ihn herum Waisten
wuchsen, es diirr, trocken, kalt und sauer
wurde. Anstatt um Austreibung der Na-
tur durch Technik und Wissenschaft,
geht es dem agrikulturellen Menschen
um die Heimholung der Geheimnisse der
Spinne — oder der Brennessel, des Kin-
guruhs, der Raupe, der Baume, Steine,
Wiisten, Monde und Meere. Es sieht gar
nicht hoffnungslos aus. Die Welt ist stets
voller Geheimnisse, voller Freuden und
sogar voller Schalk und Humor.

Einem solchen Bauern — auch in der
Stadt — gehort die Zukunft.

Ein ermunterndes PS

Nachdem soviel fremde Literatur ver-
merkt wurde, sollen drei lokale Beispiele
am Schluss Hoffnung signalisieren. In
der Schweiz begann eine Auseinander-
setzung mit dem schweren Schicksal von
modernen Bauern bis in die Literatur
‘hinein:

K¢ Werner Wiithrich, Sohn eines Pacht-
bauern und Freund von Ernst Darendin-
ger, dem kampferischen Grossbauern,

veroffentlichte 1979 «\{og Land. Be-
¢& LY

richte» (Unionsverlag, Ziirich). Diese
sind aus Gesprachen mit Bauern entstan-
den und tragen zur Uberbriickung des
Grabens zwischen Stadt und Land bei.
Sie geben Einblick in den Alltag, die Sor-
gen, den Zorn, aber auch in die Versu-
che, daraus auszubrechen. Sie markieren
klar eine Wende zu einem agrikulturel-
len Denken. Selbsthilfe und Widerstand
entstehen und damit einhergehend ein
neues Selbstverstindnis. #{ & #4

Y Ernst Ddrendinger zeigt in «Der En-

gerling» (Unionsverlag, 1983) aus eige-
ner Erfahrung die aufbrechenden Pro-
bleme einer verfehlten Landwirtschafts-
politik. Er selbst stieg vom Knecht zum
Millionar auf, aber das gibt ihm zu den-
ken: «Woher kommt mein Geld? Wer
bezahlt es wirklich?» Er begreift den
Missbrauch mit der Landspekulation,
mit scheinheiligen Zonungen und phari-
saischen Verbdnden. Solange ihm die
Welt «einheimisch» vorkam, heisst es im
Begleittext, hatte er kein Bediirfnis zu
schreiben; erst seit ihm alles entgleitet,
sich ihm entfremdet und stets andere un-
schuldig und scheinbar schicksalshaft
trifft, steht er bedachtig wie ein Bauer
auf.

* Das Problem der agrikulturellen Ent-
fremdung ist 1983 im Roman «Blosch»
von Beat Sterchi (Diogenes Verlag, Zii-
rich) genial und packend eingefangen
worden. Durch die Entfremdung und die
Kifighaltung wird auch die Kuh krank.
Die Folgen sind damonisch — bis zum Le-
ben im Schlachthaus. Besser als mit viel
Theorie erhalt der Leser hier eine Ah-
nung vom Unterschied zwischen Agrar-
kultur und Landwirtschaft.

Der Sozialismus «bedeutet die Befreiung der schopferischen Arbeit», und deshalb ist ihm
nichts mehr entgegengesetzt als die Schablonisierung und Bureaukratisierung der freien schopfe-
rischen Arbeit. Nicht endlose Reglemente soll er bringen, sondern die landwirtschaftliche Arbeit
wieder adeln, indem er sie von Schuldknechtschaft und Konkurrenzkampf befreit und zum freien
verantwortlichen Dienst an der Gemeinschaft zuriickfiihrt.

(Max Gerber, in: Max Gerber/Jean Matthieu/Clara Ragaz/Leonhard Ragaz/Dora Staudinger,
Ein sozialistisches Programm, Olten 1919, S. 195)

279



	Agrikulturelles Denken : von Verlust und Erneuerung eines elementaren Kulturbegriffs

