
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 9

Artikel: Agrikulturelles Denken : von Verlust und Erneuerung eines elementaren
Kulturbegriffs

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeid

Agrikulturelles Denken
Von Verlust und Erneuerung eines elementaren Kulturbegriffs

Andere vor uns hätten es auch und
bestimmt mehrmals versucht. Alles sei
schon einmal dagewesen. Nichts zu
machen. Nichts zu ändern. So ist «es»
eben... Wer kennt nicht diese resignati-
ven Rezitationen über den Lauf der
Geschichte? Jede Initiative wird damit
bereits zu Beginn vermiest. Um stets weiss
und weise zu erscheinen, wird gar nicht
mehr Hand angelegt. Nichts wird
versucht, und gerade damit wird alles einer
gnadenlosen Entwickung und fatalen
Macht überlassen. Die grösste Stütze
jeder Macht nämlich sind die ausgewogenen

Weisen, die immer noch nach mehr
Forschung rufen, bis jede Zeit zum
Handlungseinsatz längst zu spät und
überflüssig ist und sie so auf heuchlerische

Weise ihre Weste stets rein behalten.

Heutige Anstrengungen, sowohl zu
einem neuen Verständnis von Agrarkultur
vorzustossen oder von Erfolgen und
Misserfolgen der Bauerngeschichte zu
lernen, als auch durch Taten zu
experimentieren, werden von vielen, erbar-
mungsvoll mit der Achsel zuckend, abgetan:

«Zurück zur Natur wollt ihr also.
Retourgang, oder? Wieder aufs Land?
Romantik, Idylle, Flucht! Gestrigem
nachzutrauern hat nie Zukunft.»

Lebens-unfähige Landkommunen? —

Historische Rück-Sicht
Momentan wird ein riesengrosser
Studien- und Forschungsaufwand betrieben,
bloss um zu beweisen, dass jede Zurück-
aufs-Land-Bewegung erfolglos oder gar
gefährlich ist. So ein Einsatz muss seinen
Grund haben. Wenn alles bereits so

klar und harmlos ist und zu nichts führt,
warum dann soviel Mühe?

Da gibt es Ulrich Linses Untersuchung
über «Landkommunen in Deutschland
1890-1933» (dtv, München 1983). Sie
kommt zum Schluss, dass diese
Landkommunen «überlebenswrcfähige Inseln
im kapitalistischen Meer blieben». In der
Studie wird jedoch zu wenig unterschieden

zwischen blossen Verehrern von
Sonne, Körper, Nacktheit, Boden oder
Landleben und solchen, die an die Wurzeln

gingen und mit Modellen neuen
Zusammenlebens experimentierten. Es
muss doch ein Unterschied zwischen
einem Wandervogel und einem Religiösen
Sozialisten, einem Anthroposophen und
einem Pariser Kommunarden gemacht
werden.

Erstaunt ist man dennoch über die sehr
vielen Experimente und Anstrengungen
um die Jahrhundertwende und entdeckt
bestimmte Ähnlichkeiten zu heute. Vergass

man damals vielleicht (so lautet ein
Vorwurf), sich gegenseitig zu fordern
und zu hinterfragen, voneinander zu
lernen und mehr miteinander zusammenzugehen,

so sollte das eine Herausforderung

oder Mahnung an die Heutigen
sein. Damals wie heute besteht bei
Medien und Mächtigen dieselbe Tendenz:
Verherrlichung und Idyllisierung des
Oberflächlichen und Verketzerung und
Hexenjagd gegen diejenigen, die sich an
die Wurzeln wagen.

Damals wie heute gab und gibt es
Taten, die zu nichts führen oder die (so ein
anderer Vorwurf) den Faschismus
begünstigen. Aber es lebte auch etwas, aus
dem Neues nicht nur keimte, sondern

269



wuchs und das von der Ordnungsmacht
und den Vertretern der Herrschaft nicht
gewollt war und zuerst subtil und später
öffentlich verfolgt wurde.

Damals wie heute ist manches Spreu,
zu leicht und oberflächlich, nicht durchdacht,

wenig vernetzt, kaum vertieft:
einerseits der Oberfläche eines Luftballons
gleich, andererseits doch die Spitze eines
Eisbergs.

Damals wie heute wird reagiert, und da
vertiefende Ansätze fehlen oder fürs
Nach-Denken kaum Zeit besteht, kann
Reaktion leicht missbraucht und von der
herrschenden Klasse taktisch gegen eine
Aufbruchbewegung eingesetzt werden.
Polarisierungen werden bewusst gefördert,

um aus ihnen Blockaden werden zu
lassen.

Der Wurmstich der Reaktion in der
Landbewegung
Ein Wurmstich befand sich im Apfel vor
achtzig Jahren und befindet sich auch im
heutigen: Zuviele reden vom Aussteigen
statt von der bewussten Konfrontation der
Gegensätze. Ein paar Hinweise sollen
zeigen, wie gefährlich vage nicht offen
genannte Sündenböcke sein können.

Vor achtzig Jahren war die Landbewegung

eine Reaktion gegen die Fabrik.
Manipulative Kräfte im Hintergrund
Hessen darin jedoch ganz perfide eine
Reaktion gegen die Arbeiterschaft und
die Gewerkschaften miteinfliessen.

Vordergründig erschien die Landbewegung

als eine Reaktion gegen die
Stadt, versteckt galt sie jedoch als eine
gegen die Menschen im Sekundär- und
Tertiärbereich: bei den einen gegen die
Arbeiter und bei den anderen gegen die
Beamten und Bürokraten. Die vage Unlust

lief quer durch alle Fronten. Sie
begünstigte daher Ordnungskräfte (Polizei)

und Militarismus. Land (und
Primärökonomie) wurde bloss räumlich
oder örtlich begriffen, aus der Stadt her-
ausprojiziert, gegen die Stadt abgesetzt -
statt als Gegenstand einer Machtausein¬

andersetzung in Köpfen (und später in
Kasernen) erkannt.

Bestimmt war die Bewegung vor achtzig

Jahren auch eine Reaktion gegen die
Arbeitsteilung, die permanent fortschreitende

Zerstückelung der Wirklichkeit
und deren Schubladisierung. Aber zuviele

gaukelten Pseudo-Einheiten vor, die
alle nur zu Fronten und Blockbildungen
führten. Eine Kommune kann zudem
genauso eine versteckte Teilung sein -
besonders dann, wenn sie sich isoliert,
abkoppelt und nicht als Ausgangspunkt
eines Netzes begreift.

Eine wortreiche Reaktion gegen den
Konsum führte zu einer einseitigen Ver-
himmelung des Landes - und trug
wesentlich zur Bodenspekulation bei. Jeder
wollte in irgendeiner Form sein Stück
Land haben: sei es in der Kommune, sei
es im Wochenendhaus in den Bergen
oder am See oder auch nur im Schrebergarten

am Rande der Stadt.
Genauso wie vieles eine billige, unre-

flektierte Reaktion gegen scheinbar
fremde Kultur war, genauso fremd war
die neue Kulturstossrichtung für viele
andere. Die Forderung nach einer ländlichen

Kultur richtete sich plötzlich gegen
die von Le Bon verteufelte Masse
(fortgesetzt von Ortega y Gasset). Ohne es zu
merken, wurde aus ihr so etwas wie eine
Chiffre elitärer Konservativer und
Neureicher, stark gegen Demokratisierung
und Mitsprache gerichtet. Ein Kultur-
Kampf trug sich auf anderer Ebene aus:
Land war bloss ein Code-Wort für eine
ganz andere Operation.

Sicher könnten viele weitere Beispiele
aufgeführt werden. Sie sollen genügen,
nicht um eine historische Bewegung ab-
zutun, sondern um uns direkt und indirekt

zu zeigen, was agrikulturelles Denken

und Handeln ausmacht. Ausser bei
ganz wenigen war die Landbewegung,
wie sie Ulrich Linse analysiert und
beschreibt, keine agrikultureile, sondern
eher eine reaktionäre Verhaltensweise.
Ähnliches könnte heute der Fall sein.
Daher gilt es, klarer zu werden.

270



Himmel und Erde - ora e t labora
1400 Jahre früher gab es eine ähnliche
Bewegung, die eine neue Kultur für das
Abendland zu schaffen vermochte. Als
das Römische Reich wegen einer parasitären

Verstädterung und hohlen
Stadtkultur einerseits und einer rücksichtslosen

Ausbeutung des Landes und Vertöl-
pelung der Bauern andererseits am
Zerfallen war, gründete Benedikt von Nursia
eine neue Gemeinschaft. Er verband
zwei scheinbare Gegensätze: Musse und
Arbeit, geistige und körperliche Arbeit,
Beten und Arbeiten.

Dieses «ora et labora» hat im damaligen

Europa eine Bewegung von gewaltiger

Dynamik ausgelöst. Sie wurde bis
nach Irland wirksam, floss von dort ins
Germanenland zurück und liess
Kulturzentren wie Fulda und St. Gallen entstehen.

Diese Verbindung vieler Gegensätze
brachte eine machtvolle und wirksame

Agrarkultur hervor. Benedikt war daher
nicht bloss der Gründer einer neuen
Mönchsgemeinschaft, sondern auch der
Revolutionär einer ganzen Agrar-Ge-
sellschaft. Mit ihm begann eine ländliche
Revolution, aus der — nur scheinbar
widersprüchlich — blühende Städte entstanden.

Die ideale Stadt Gottes konnte lebensfähig

nicht auf augustinischer Grundlage
- zeitbedingt voller Manichäismus
durchtränkt — erstehen, sondern erst
durch eine benediktinische Verbindung
von Lebensfreude und Askese. Diese
kraftvolle Stadt lebte auf der Grundlage
der Subsistenz.

Alchemie - Homöopathie -
Self-Reliance
Auch heute geht der Ruf nach einer
eigenständigen ländlichen Kultur durch
die Gegend. Die Geschichte könnte
Warnung vor einem wurmstichigen Ansatz

sein. Nichts ist überlebensfähig, das
ausflippt, sich abkoppelt, isoliert, aus
Spannungsverhältnissen austritt, ohne
Bezüge entweder im Lager oder in der
Schublade lebt. Ländliche Lebensweise

muss mit der Stadt in kontrastreicher
kreativer Verbindung stehen. Auszug
allein genügt nicht und leistet bloss
Reaktionärem Vorschub. Wer nicht fähig ist,
in der Stadt von heute etwas zu verändern,

der soll nicht glauben, auf dem
Land werde ihm das gelingen, sagt ein
erfahrener amerikanischer Umweltspezialist.

«Beginn Deine Exerzitien der Self-
Reliance in der Stadt», fordert David
Morris seine Anhänger auf und beginnt
mit ihnen die Arbeit an der Veränderung
des städtischen Amerika und den Aufbau

von «Self-Reliant Cities» (Sierra
Club Books, San Francisco 1982).

«Leben auf dem Lande» muss zuerst
einmal das Raum-Denken sprengen und
darf nicht geometrisch lokalisierbar sein.
Es bedeutet ein Denken in anderen
Kategorien als denjenigen unserer
Industriegesellschaft; es bedeutet, neue
Dimensionen, tiefere Schichtungen, andere
Bezüge miteinzubeziehen. Ein solches
«Leben auf dem Lande» ist erst dann
nicht auf Sand gebaut, wenn es geistig ein
ganzheitliches Haus (oikos), eben ein
Oko-System trägt: vom Fundament bis
zum Dachgiebel ein Ganzes einbindet,
mit Mit-Welt vernetzt; nicht in Romantik,

sondern in Herausforderung macht;
nicht in Flucht, sondern in Realismus;
nicht in Pharisäismus, sondern in Lauterkeit;

nicht in elitärer Verachtung und mit
viel Zynismus, sondern in solidarischer
Achtung und mit viel Humor; nicht in
Panik, sondern in Gelassenheit; nicht in
Ausweglosigkeit, sondern in der
Überzeugung, die Wahl vieler Wege vor sich
zu haben.

In den USA haben einige dieses geistige
Gerüst erkannt und sich dialektisch an

ein «Leben auf dem Lande» in der Stadt
gemacht, und so können derart
herausfordernde Worte wie City Farming (John
Todd), SeifReliant Cities (David Morris)
oder Integral Urban Houses (Sim Van
der Ryn und das Farallones Institute)
entstehen.

Nicht nur auf dem Land kann und
muss der Mensch (wieder) in Kreisläufe

271



einsteigen, überall ist es möglich. Recycling,

rein technokratisch begriffen, bringt
nichts Neues: Es bedingt andere Kategorien

von Raum und Zeit, ein neues Denken.

Nur wer sich in Kreisläufe reinkar-
niert, ist zu Recycling fähig; nur wer Zeit
nicht mit der Stempel- oder Stoppuhr
quantifiziert, ist offen zum Teilzeitleben.

Deshalb sind die Experimente der
Neuen Alchemisten — antönend an John
Todd, Nancy Jack Todd, Betty Roszak
und Lawrence Ferlinghetti mit ihrem The
New Alchemy Institute (und ihren
Büchern bei E.P. Dutton, New York) und
die Neuen Homöopathen der Technik am
Farallones Institute (Self-Reliant Living
in the City, veröffentlicht in: Sierra Club
Books, San Francisco 1979, ist ein
Beispiel mit 500 Seiten faszinierendem
Material) — so wohltuend. Sie helfen das in
der Entwicklungsarbeit längst leer
gewordene Wort Self-Reliance neu mit Sinn
beleben und zeigen vor allem praktische
Möglichkeiten auf, denn «der Mensch
will endlich etwas tun».

Auch wenn in den erwähnten Beispielen
manches bereits zu praktisch und zu

wenig theoretisiert erscheint, so muss
man wissen, dass diese Wagemutigen
sich alle auf eine geistige Auseinandersetzung

mit Mahatma Gandhi einerseits
und Ivan Illich andererseits berufen.
Diese theoretischen Grundlagen werden
als bekannt vorausgesetzt. Hier wird
nicht die ganze Welt wiederholt: Sie alle
sehen sich selbst in einem Netz, das von
den Spinne(r)n seit Jahrhunderten
gesponnen wurde.

Spannungsgeladenes Ideal
statt billig integrierter Wirklichkeit
Agrikulturelle Daseinsweise ist eng mit
einer gelebten Variation von Self-Reliance

verwandt. Sie weiss:

- von wo ausgehen; sie ist auto-zen-
triert, ohne eingeschlossen im Ego, im
Dorf oder Nationalstaat zu verkrusten;
vom Zentrum und Kern im Innern geht
sie aus, von echter Selbsteinschätzung,
vom Vertrauen in das Eigene; sie lebt

und regeneriert sich durch eigene
Anstrengung oder Eigenleistung; geht von
hier aus und kehrt zur Erneuerung hierher

zurück; bedeutet kein Verweilen,
sondern Ausgangspunkt, ist weit offen
und nicht geschlossen...
— wie sich einbinden; zwischen oben und
unten, innen und aussen; sie ist echte r e-
ligio Einbindung, Vernetzung;
begreift sich als Teil der Mit-Welt, nimmt
Rücksicht, stimmt ab und lebt aus der
Ehrfurcht; sie ist partizipatorisch,
partnerschaftlich, eingespannt ins Miteinander;

gerade deshalb besitzt sie ein
Bewusstsein von Grenzen, er-leidet
Begrenztheit, sucht sie jedoch zu sprengen,
ohne alles deshalb schon als machbar
oder unerschöpflich zu nehmen...

Von solcher Denkweise ist in der
modernen Landwirtschaft nichts mehr zu
finden. Ein integriertes Projekt hat bloss
mit Kapazitätsausnutzung, Effizienz,
dem idealen Faktor der Kosten-Nutzen-
Rechnung zu tun. Hier geben die
Investitionskosten und die für die Zweckerreichung

eingekauften Maschinen den Ton
an: Sie bestimmen den Grad der notwendigen

Integration. Diese ist rein ökonomisch

definiert.
Sogar die Frau wird in solcher Art

emanzipiert und integriert. Sie wird in
den landwirtschaftlichen Prozess
hineingenommen, indem sie von der Subsi-
stenzwirtschaft «erlöst», vom Haushalt
herausgenommen und in die Geld- und
Konsumwirtschaft eingespannt,
integriert wird. Die Frau wird mit, über,
durch Geld beteiligt. Wie die
Entwicklungsländer wird sie in die agrokommer-
zielle Tätigkeit, die Einkommen erzeugt,
eingebunden — damit sie an der
Geldwirtschaft teilhat. Sehr oft kommt dazu,
dass diese rein ökonomistische Befreiung
und Integration nur einen Ersatz oder ein
Zückerenen von seiten des männlichen
«machismo» bedeutet; denn die politische

Macht ist bis heute beim Manne
geblieben.

Eine agrikulturelle Denk- und
Daseinsweise entwickelt niemals Monokul-

272



turen, produziert nicht einseitige Massen,
denkt nicht zum vornherein an eine bloss
kommerzielle Einkommensquelle und eine

alle Grenzen überschreitende
Vermarktung, auf den Markt getrimmt und
getimed: genau richtig in der Zeit für die
Ferne, voll durchrationalisiert und
gesundgeschrumpft, integriert, effizient ge-
managed (ja, man muss sich sogar in der
Sprache anpassen: timing, management,
marketing, cash crop, income generating
— alles Ausdrücke, die wir selbst in
Entwicklungsprojekten von Kirchen und
privaten Organisationen finden).

Diese industrielle Landwirtschaft auf
reiner In- und Output-Basis, Kosten und
Cash abwägend, rein ökonomisch und
daher einseitig betrieben, steht im
Gegensatz zu einer Agrarkultur, die sich ins
Ganze eingebettet sieht, auf alle Teile
der Mit-Welt Rück-Sicht nimmt, Ehr-
Furcht hat, auf stets neu zu erstellende
Gleichgewichte zielt, keine Dogmen
kennt, Grenzen nicht überschreitet,
sondern diese mehr und mehr von sich
wegschiebt.

Daraus kann ersehen werden, dass
Self-Reliance und Agrarkultur nicht
bloss Selbstversorgung, Autarkie,
Selbstgenügsamkeit oder gar Absonderung

von der Welt bedeuten, sondern eine

Lebensweise der permanenten
Auseinandersetzung und ein Versuch der
steten Neudefinierung sind: Weit offen
und dennoch nicht universalistisch; von
einem Kern und nicht einem Zentrum
ausgehend; voller Ehrfurcht ohne
lähmende Autoritätsgläubigkeit; eine radikale

Abkehr vom Vertikalen, ein Handeln

auf der Horizontalen, sozusagen aus
dem Füllhorn (oder der Spirale) lebend;
nicht erobernd, sondern einbeziehend;
über Nachbarschaft alle traditionellen
Grenzen sprengend; von unten her den
Begriff des Fremden des Inhalts entleerend,

usw.

Gestörtes Verhältnis zur Natur
und zum Fremden
Dies mag eher wie ein Gedicht klingen.

Dennoch kann nur auf dieser oder ähnlicher

Grundlage eine neue Art von
Dorfgemeinschaft erstehen. Heute wird eine
solche nämlich nur noch rein äusserlich
und nur dann erlebt, wenn entweder alle
von einer Naturkatastrophe betroffen
werden oder wenn es gilt, Fremde
abzuwehren.

Gerade mit den Fremden haben heutige

Landwirte besondere Probleme. Die
alten Formen der Gastfreundschaft sind
tot. Formen des Kennenlernens gibt es
keine mehr. Der Fremde kommt weder
als Gast noch als Mensch ins Blickfeld.
Er ist bloss noch eine billige Arbeitskraft,
ein Produktionsmittel; dem Dünger oder
der Spritze gleich; von Einbindung oder
Vernetzung keine Spur.

Der heutige Landwirt ist derart von
aussen geleitet und fremdbestimmt, total
ohne Selbstvertrauen in sich, das Dorf,
die Nachbarschaft, sein Wissen und seine
Mittel, dass er am Fremden oder «Anderen»

die Luft ablässt; ihn - statt sein
System — zum Sündenbock macht; ihn prügelt

und damit letztlich doch nur nach
Austreibung all der fremden Geister in
ihm selber schreit.

Der heutige Mensch ist Verhältnis- und
beziehungsgestört in Bezug auf die Natur
und auf den Fremden, seine Geschichte
und seine Macht. Ohne Übergang und
somit ohne Tradition und Wurzel ist aus
dem relativ gesunden Bauern von einst
ein leistungsfähiger Landwirt geworden,
ein absolut fortschrittsgläubiger auch,
voll Glauben an die Machbarkeit aller
Dinge, voll blindem Vertrauen in Berater

und Vertreter, mit modernen
Fetischen umgeben, immer mehr in der
Zwangsjacke... Und er lässt seinen Frust
und seine Wut vor allem an der Natur
und an fremden Menschen aus. Das ist
die Tragödie des heutigen Dorfs, das in
vieler Beziehung genau der Lage etwa
afrikanischer Entwicklungsländer und
ihrer Krise entspricht.

Dem Phänomen, warum heute
ausgerechnet der Landwirt und der Arbeiter so
fremdenfeindlich und so offen für Bewe-

273



gungen mit dem Slogan «Fremde raus!»
sind, muss nachgegangen werden. Für
mich ist es eine erschreckend gute
Illustration, was der Verlust agrikulturellen
Denkens bewirkt. Ich will nicht sagen,
dass es die Furcht vor Fremden nicht
immer gab, aber sie war eingebunden, mit
Riten der Familiarisierung umgeben. Ich
erschrecke jedoch, wenn ich die heutige
Losgelassenheit und Emotionalität sehe.
Das hat definitiv etwas zu tun mit dem
Wandel vom Bauern zum Landwirt. Es
kann sogar bewusst vom System gewollt
oder gesteuert sein, denn die wirklich
Fremden sind die Berater und die Banken.

Der Bauer von heute ist total fremdbestimmt,

ohnmächtig, mehr als jemals —

selbst in der Feudalzeit - dem «Herrn
und seinem Willen» — was heute unter
Chiffren wie Produktionszwang, Zinslast,

Teuerung, Leistungsfähigkeit,
kostengünstig und konsumentenfreundlich
läuft — ausgeliefert. Des Bauern eigene
Entfremdung frustriert ihn derart, dass

er in seiner Ohnmacht den Kropf am
andern, meistens noch Ohnmächtigeren
leert. Er begreift sich nicht mehr als
einen Teil der Mit- Welt und redet eher von
Um-Welt, wo er in Distanz dazu steht, als
ein Feind und Eroberer, als ein Gegenüber

oder ein Bedroher. Das ist der
Punkt, an dem der Unterschied zum
agrikultureilen Denken offenbar wird und
sich fühlen und erfahren lässt.

Für die Entstaatlichung des Bauern
Nation building ist demgegenüber ein
falscher, letztlich unsinniger Ansatz:
statt zu einen, zerreisst er. Geradezu
verheerend wirkt sich aus, wenn die
Landwirtschaft darin eingebaut werden soll.

Agrikulturelles Denken und Werken
muss von der Mitwelt und der Nachbarschaft

ausgehen und sich stets neu mit
ihnen vernetzen. Diese Vorgehensweise
führt zu einem anderen Raum- und
Staatsverständnis. In einer derartigen
Gestaltung ist nämlich niemand am
Rand. Peripherie und Provinz werden

durch andere Verflechtungen und
Gewichtungen aufgehoben.

Ein weiteres wichtiges Glied in dieser
Verflechtung ist die Familie. Der moderne

Staat hat scheinbar all die Aufgaben
von Verwandten und Nachbarn
übernommen - wie wir nach hundert Jahren
Erfahrung sehen, nicht nur zum Vorteil.
Eine Entstaatlichung von Familie und
Nachbarschaft ist allerdringendst und
gehört essentiell zum agrikultureilen
Ansatz. Im Staat der letzten hundert Jahre
gab der «Arbeiter» den Ton der
Auseinandersetzung an. Er organisierte sich in
der Gewerkschaft und kümmerte sich um
Lohn und Kondition in der Fabrik. Die
Bauern liess man scheinbar allein, übergab

sie Bauern-Verbänden, die, rein
wirtschaftlich orientiert, noch nie im
Lauf ihrer kurzen Geschichte ein
Verständnis für Agrarkultur zeigten. In dieser

Mühle wurde auch der Bauer zum
Arbeiter. Sein Hof wurde als Fabrik
gesehen und dementsprechend behandelt:
bis zum völligen Misserfolg einer solchen
Agrarpolitik.

Familie und Nachbarschaft wurden
umfunktioniert und das Ganze Modernisierung

und Fortschritt genannt. Der
Staat übernahm scheinbar ihre Aufgabe,
was einer systematischen Entmachtung
gleichkam, denn - pointiert ausgedrückt:
der Bauer braucht diesen Staat nicht;
dieser Staat braucht den Bauern. Ihm
wurde beigebracht, dass er nicht mehr für
Angehörige und Nachbarn zu sorgen habe.

Entgegen der scheinbaren Befreiung
hatte das jedoch seine völlige Individualisierung

und Atomisierung zur Folge.
Einher gingen Vereinsamung, Entfremdung

und ein An-den-Rand-gestellt-
Sein. Damit erst entstanden Peripherie
und Provinz.

Haus- und Schattenarbeit gegen
Lohnarbeit
Auch mit der Frau auf dem Hof geschah
Ähnliches. In früheren Zeiten war sie
voll und ganz in die bäuerliche Selbstversorgung

integriert. Ihre Arbeit im Haus

274



Hausarbeit total veraltet!) und auf
dem Hof wirtschaftlich emanzipiert!)

war ein integraler Bestandteil der
Agrarkultur, voll respektiert, nicht
ausgespielt und lächerlich gemacht. Sie war
ein Aspekt der Subsistenz.

Emanzipation aber wurde als ein
Ausbruch aus der Subsistenz propagiert. Das
bedeutete gleichzeitig ein Lösen aus der
Vernetzung. Die Frau lieferte sich aus,
ihre Arbeit wurde zur Ware und zum
Objekt. Diese Ware wurde zum Gebrauchswert

aufgewertet und dementsprechend
bezahlt. Hier liegt der Hund begraben:
nicht in der Schatten- und Hausarbeit,
sondern in der Emanzipation zum
«Arbeiter», der Waren schafft und diese
verkauft.

Zwischen dem Bauern von einst und
dem Arbeiter (Landwirt) von heute
besteht ein Abgrund von zwei Denk- und
Seinsweisen. Das hat auch zwei Mentalitäten

oder Typen hervorgebracht. Der
neue, moderne oder fortschrittliche Typ
hat den «Haushalt» oikos) verlassen.
So sind heute beide, Arbeiter und Land-
Arbeiter, in der Kälte der Fremde, beide
ohnmächtig, weil beide sich mit den
falschen Kräften verbündet haben. Die
Lösung liegt in einem neuen, d.h. letztlich in
einem erneuerten Verständnis der alten
agrikulturellen Arbeit. Man denke daran,
dass erst seit gut 250 Jahren von Arbeit
als etwas Positivem geredet wird.

Es geht wieder um Arbeit im «oikos»,
im ökologischen System, und nicht in der
Enge der Fabrik. Agrikulturen ist es
falsch, Arbeit als «ausserhäusliche Tätigkeit»

zu begreifen, sie in «bezahlt» und
«unbezahlt» oder gar geschlechtsspezifisch

einzuteilen und diskriminierend zu
sehen. Agrikultureil muss es eine massive

Bewegung gegen die Lohnarbeit und
für die Schattenarbeit geben.

Alle Arbeit auf dem Lande oder im
agrikulturellen Sinn muss als Land-
Dienst und Mit-Arbeit, als ein Mitgehen,
Mitleiden, Miterfahren, Mitwarten und
Mitentstehen verstanden werden. Damit
wären wir wieder beim Prozess oder

Kreislauf. Damit meinen wir auch wieder
die mit Self-Reliance gekennzeichnete
Daseinsweise.

Die grösste Parodie dazu ist der vor
allem in Afrika vorhandene Schulgarten.
Mit ihm glaubt man, dem Kind die
Landwirtschaft nahezubringen. Wenn aber
Lehrer und Eltern nicht mitbeteiligt sind,
dann muss Garten- und Landarbeit als
Kinderei und Strafe erscheinen. Vor
allem wenn der Lehrer in Krawatte und
weissem Hemd — mit Stock sogar —

danebensteht und nicht zugreift oder — was
noch schlimmer ist - Landarbeit als Strafe

verabreicht.
Subtil geschieht bei uns jedoch Ähnliches.

Die Integration oder Ganzheit
solcher Arbeit ging längst verloren. Lobbies
und Verbände haben sie noch nie gerettet.

Ihnen geht es um Macht und diese
erhält man am leichtesten mit «divide et
impera»: Teile, punktualisiere, atomisiere,
zerstückle und lass' die Stücke in aller
Ohnmacht herumliegen; leg' ihnen von
aussen, von oben, ohne Realitätsbezug,
rein macht- und herrschaftsorientiert eine

Staats- und Wirtschaftsform auf, die
von der Basis oder den Lebendigen
soviel als möglich nimmt und selbst völlig
parasitär lebt. Das ist das Grundproblem
von heute - weltweit.

Vom Bauern als Bankangestellten
zu einem neuen Wert- und Weltgefüge
Diese Machtfrage hat natürlich sehr viel
mit der Besitz- und Bodenfrage zu tun.
Agrikulturelles Denken erfordert die
Entkolonisierung des Landes auch bei
uns, seine Befreiung und Rückgabe an
den, der es bearbeitet. Der einschneidende

Unterschied zwischen einer Produktion

für die Grundbedürfnisse und einer
Produktion für die Nachfrage - im rein
marktwirtschaftlichen Sinn - liegt hier,
wird aber von vielen kaum bemerkt. Das
ist der Grund des Versagens einer
entwicklungspolitisch auf Grundbedürfnisse
hin deklarierten Wirtschaftsform.

Wenn jemand anders als der Bauer im
Besitz des Landes ist, kann es eine

275



Grundbedürfnisstrategie gar nicht
geben. Tilgung der Schulden, Zinszahlung,
Kapitalisierung überschatten alles. Also
kann nicht das Notwendige und Naheliegende

produziert werden: cash muss her
und daher cash crop]

Der Bauer muss wieder über den Boden

verfügen dürfen. Nicht bloss zum
Schein! Denn bei uns in Europa beteuern
die Verbände sofort, dass das Land dem
Landwirt weitgehend gehört. Das ist rein
vordergründig und eine Augenwischerei.
Die Hypotheken liegen so hoch wie noch
nie, das meiste Land ist verpfändet, die
Landwirte sind Bankangestellte. Die
Banken schicken nicht mehr die Vögte
von einst, sondern ihre Berater, die den
Landwirten sagen, was sich lohnt. Von
Vergnügen und von Lebensqualität keine

Rede mehr.
Wenn daher von Landreform geredet

wird, darf darunter nicht bloss Modernisierung

und damit einhergehend
Verschuldung und Einbindung in die Macht
(Wirtschaft) gemeint sein. Es geht um die
hier umschriebene agrikulturelle Umformung:

um ein Umdenken und Sich-auf-
neue-Lebensstile-Einlassen.

Statt von Landreform müsste von
Agrarreform gesprochen werden, um das

Agrikulturelle auch voll zu meinen. Es
geht doch nicht bloss um Geometrie und
Wirtschaft, nicht nur um Neu-Zonung
oder Zu-Teilung, nicht allein um
technokratisch und legalistisch auszuführende
Handlungen. Es müsste um innere
Veränderungen im Wert- und Weltgefüge
gehen, die neue Lebensweisen bedingen
und hervorbringen, etwa:

- von der Streusiedlung zum Dorf;
- vom privaten zum kommunalen

Mischbetrieb;
- vom fernliegenden Markt zur naheliegenden

Nachbarschaft;
- von der ganz genau abgegrenzten zur

vernetzten Form; etc.
Somit sind wir auch wieder bei dem,

was andere - vor allem der chinesische
Revolutionär Mao Tse-tung und der
grosse Denker Johan Galtung - mit dem

Wort Self-Reliance verstanden und
meinten. (Am besten und vielseitigsten
ist diese Denkweise und Methode im
Lesebuch Self-Reliance. A Strategy For
Development, herausgegeben von Johan
Galtung, Peter O'Brien und Roy Preiswerk,

zusammengefasst. Das 420seitige
Werk erschien im Istitute for Development

Studies in Genf 1980.)
Anstatt abzugrenzen und einzugrenzen,

Räume einzuengen und zu besitzen,
muss die neue Haltung zur steten Erweiterung

und einem dauernden Ausbrechen

führen. Deshalb kann Self-Reliance
nicht auf Selbstversorgung oder Befriedigung

der Grundbedürfnisse reduziert
werden. Sie ist kein Absolutum. Self-Reliance

entwickelt z.B. die Fähigkeit,
Grundbedürfnisse lokal zu befriedigen,
vergrössert aber gleichzeitig die Kapazität

der Selbstversorgung. Hier liegt die
Handreichung zur Stadt, zum Sekundär-
und Tertiärbereich. Hier liegt ein Schlüssel

zur Reform, die von unten statt von
oben kommen muss, von der Grundlage
des Landes her, einer vitalen und realen
Partizipation am Land, von dem aller
Reichtum letztlich herkommt.

Positive Neubewertung der Subsistenz

Auf einen anderen Begriff muss noch be-
wusster eingegangen werden — auf den
der Subsistenz. Darunter wurde einst das
Aus-sich-selbst-Bestehen (der Substanz)
verstanden. In der Ökonomie definierte
man sie als eine Form der Landwirtschaft,

die ganz oder überwiegend für die
Selbstversorgung und nicht für den
Markt produzierte.

In den letzten hundert Jahren wurde
Subsistenz systematisch als Unterentwicklung

oder Rückständigkeit verketzert

- etwa vom Wirtschaftsnobelpreisträger

1979, Theodore Schultz, der
in seinem Hauptwerk Agriculture is an
Unstable Economy 1945 den Ansatz zur
«Transformation der traditionellen
Landwirtschaft» (so ein Titel von 1964)
entwickelte und Subsistenz als eine Form
der Landwirtschaft definierte, die nicht

276



in eine funktionstüchtige Wirtschaft
integriert ist. Subsistenz wurde als dauernde
Knechtung und Belastung interpretiert,
bis Marshall Sahlins, ein Anthropologe,
1972 mit seinem Buch Stone Age Economies

(Tavistock Publications, London)
diese Klischees über den Haufen warf
und z.B. nachwies, dass im Steinzeitalter
höchstens vier bis fünf Stunden für die
Nahrungsmittelsuche benötigt wurden
und die Menschen damals sogar im
Überfluss lebten. Nach Sahlins geschah
der grosse Wandel mit dem Entscheid,
Lager zu errichten: «to store or not to store

that made the transison...»
Natürlich geht es nicht um ein Zurück,

aber um ein Aufnehmen dieser Daseinsweise,

um sie zu beleben und zu erweitern.

Da es eine Weise des Daseins war,
ist ihre Verwirklichung in anderen Zeiten

und unter anderen Umständen nur in
neuer Form möglich. Was konstant
bleibt, ist die geistige Grundlage. So
entdecken wir heute, dass Subsistenz mit
«ökologischer Denkweise» viel gemeinsam

haben könnte:

- das Ernstnehmen von Systemen und
Subsystemen;

- das Miteinander von Mensch, Tier,
Pflanze, Sonne, Mond, Kosmos;

- die Wichtigkeit des Ortsspezifischen;
- die eigene manuelle und geistige

Erfahrung;

- statt teuer zu bezahlende Beratung
gegenseitiger Austausch von Erfahrungen;

- Vorsicht vor oben - vor allem vor
Staat und Firmen;

- Mass halten und bestimmte Grössen
nicht überschreiten;

- aus der Ohnmacht sich befreien durch
Selbstverwaltung ;

- sich nicht durch Papiere und Zeugnisse

von Universitäten verunsichern
lassen; sie sind keine Befähigung zum
Bauern;

- sich familiarisieren: Familien und
Nachbarschaften aufbauen und pflegen;

Beziehungen sind wichtig;

- und dann erst Schritt für Schritt die
Grenzen permanent zurücksetzen;

- eine Mischung von Anbau für die eigenen

Bedürfnisse und Angebot für den
Markt ermöglichen;

- Mischung von Arbeit, um von der
Teilung und Vereinsamung wegzukommen;

- Gegensätze als Forderung und nicht
Bedrohung empfinden;

- Ehrfurcht ohne Sentimentalität; und
so weiter...
Eine weiterentwickelte Subsistenz hat

mit einem neuen Raum- und
Zeitverständnis zu tun. Es wurde darauf bereits
mehrere Male hingewiesen, etwa auf
andere Raumeinteilung, andere Grenzen
oder nicht geometrisch begriffenen
Besitz; auf Schattenarbeit statt Lohnarbeit

Subsistenz lässt öffentliche Arbeit und
Verwaltung anders verrichten, d.h. man
tut sie selbst, selbstverwaltet, nebenamtlich,

als Beitrag zum Ganzen. Damit zü-
gelt man Bürokratie, beschneidet den
parasitären Tertiärsektor, delegiert nicht
zuviel etc. Um mehr zu erfahren, lese
man von Ruedi Albonico die Studie über
die Selbstverwaltung in kleinen Gemeinden

(Nebenamtlich — Nebenbei? Eine
Untersuchung über Möglichkeiten und
Grenzen des Miliz-Systems auf
Gemeinde-Ebene in Graubünden, Pro Vita Alpina,

7299 Fanas). Die lokale Verwaltung
kann hier nur im Nebenamt besorgt werden.

Für professionelle Lösungen fehlt —

gottlob - das Geld.
Professionalisierung hat überhaupt

keine Vorteile, sondern bloss Kälte,
Arroganz und Ohnmacht gebracht. Freies
Zusammenarbeiten gehört wesentlich
zur Idee der Self-Reliance und des
agrikulturellen Denkens. Warum soll für eine

weit, weit entfernte, abstrakte Regierung

gearbeitet werden - statt für gesunde
kleine Gemeinwesen, wo alle sich

gegenseitig stützen können? Self-Reliance
bedeutet auch Selbsthilfe, Selbstverwaltung

und Selbstplanung. Hier wirken alle
Subventionen, Entwicklungshilfen oder

277



Fünfjahrespläne der Regierung, die zen-
tralistische Administration oder Verwaltung

im heutigen Sinn überhaupt, höchst
problematisch. Wer über den Boden
verfügt, besitzt die Grundlage, um zu Kräften

zu kommen, mit andern zusammenzuarbeiten,

mit den Nachbarn zu planen,
Landwirtschaft mit Handwerk zu ergänzen.

Das A und O der Subsistenz hiess
Selbstgenügsamkeit und Selbstleistung,
auch wenn es noch soviele Opfer
verlangte.

Selbstgestaltung - Selbstverwaltung
Alle Dörfer und Gemeinden von heute
sind mit technokratischen Fremdstrukturen

überstülpt worden. Sie haben gar keine

Möglichkeit mehr, eine Dorfgemeinschaft

nach eigenen Bedürfnissen zu
gestalten: Sachzwänge von aussen diktieren.

So werden sie ortsfern von einer
Zentrale aus verwaltet. Alles ist fremd:
Berater, Beamte und Polizei. Solche
Strukturen lähmen jegliche Initiative und
haben damit auch nichts mehr mit Freiheit

zu tun.
Es würde sogar dem Weltfrieden dienlich

sein und die angestrengten
internationalen Strukturen sehr entlasten, wenn
allerorts wieder die Entwicklung von
Kleingruppen und Dorfgemeinschaften
zugelassen und gefördert würde. Es gibt
keine «wissenschaftliche» Form, die
allein richtig wäre; Selbstverwaltung gibt
es in tausend Weisen.

Gerade deshalb kommt lokaler Self-
Reliance eine derart wichtige und
bestimmende Rolle zu. Und hier wird es
dann wieder sehr praktisch. Als Beispiele
seien erwähnt:

- Selbstversorgung mit eigenen
Nahrungsmitteln;

— sich an Jahreszeiten halten;
— grosse Wege meiden;
— lokale Läden unterstützen; mehr Um-

und Austausch;
- Energie möglichst lokal erzeugen;
- Eigenes dazu vielfältig nutzen: Holz,

Sonne, Methan- oder Biogas;

- gemeinsame Nutzung von Maschinen
und Transportmitteln;

- Recycling wo immer nur möglich;
- Einsatz öffentlicher Arbeit;
- bessere Nutzung des Platzes und der

Materialien beim Bau;
- neue Materialien aus lokalem Biomaterial

zum Bauen;
- im medizinischen Bereich mehr

präventiv statt kurativ;
- Weiterentwicklung traditioneller

Medizin; der Lokalarzt ist kein Kurpfuscher;

- einfache Gesundheitstechniken;
möglichst wenig Extra-Territorialisierung
von Arzt und Spital;

- vielfältigere Ernährung;
abwechslungsreiche, kreative Küche;

- mehr Techniken des «horizontalen»
Lernens, indem man sich gegenseitig
lehrt, statt von oben, von den Universitäten

viel erwartet;
- Verbinden von Arbeit und Lehren...

Hoffnung auf eine Welt voller
Geheimnisse
Aus dem wird ein neuer Kulturbegriff
entspringen: einer, der die Provinz nicht
als etwas Langweiliges, Stures oder Enges

abtut. Kultur heisst hier nichts anderes

als die selbständige Gestaltung der
eigenen Mitwelt... Provinz gibt es gar nicht
mehr!

Agrikulturelles Denken ist eine
definitive Absage an die Diktatur von
Verbänden und Interessengruppen. Es will
«Normen», die zur Umwelt in Bezug
stehen, Sinn ergeben, befreien...

Kurz und gut, agrikulturelles Denken
und Handeln ist eine Form der Religiosität.

Sie kann weder Spaltung noch heutige
Ökumene verstehen. Einheit muss

anders geboren werden! Im Grunde ist das
religiöse Leben der Gegenwart ein fades
Abbild der Wirtschaft und Fabrik,
anstatt diese zu prägen. Ausgerechnet die
Kirchen haben allen Sinn für Agrikultur
verloren; sie, die stets auf die Vernetzung
und Bindung religio) im Ganzen
hinweisen müssten, sie, die mit der Trans-

278



zendentalität alle Grenzen sprengen sollten,

sind kolonial und provinziell geworden.

Und dieses Denken soll eine Zukunft
haben? Nicht eine Rückkehr, sondern eine

Umkehr oder «Bekehrung» wird es
sein: ein Wieder-Einspuren in einen
langen, langen Weg aus der Urzeit, von dem
wir nur in den letzten hundert Jahren
abgewichen sind und uns dabei verloren
haben. Arrogant hat sich der Mensch vom
Ganzen gelöst und diese Vorgehensweise

erst noch als Emanzipation und
Befreiung deklariert, bis er entdecken
müsste, dass um ihn herum Wüsten
wuchsen, es dürr, trocken, kalt und sauer
wurde. Anstatt um Austreibung der Natur

durch Technik und Wissenschaft,
geht es dem agrikulturellen Menschen
um die Heimholung der Geheimnisse der
Spinne - oder der Brennessel, des
Känguruhs, der Raupe, der Bäume, Steine,
Wüsten, Monde und Meere. Es sieht gar
nicht hoffnungslos aus. Die Welt ist stets
voller Geheimnisse, voller Freuden und
sogar voller Schalk und Humor.

Einem solchen Bauern - auch in der
Stadt - gehört die Zukunft.

Ein ermunterndes PS

Nachdem soviel fremde Literatur
vermerkt wurde, sollen drei lokale Beispiele
am Schluss Hoffnung signalisieren. In
der Schweiz begann eine Auseinandersetzung

mit dem schweren Schicksal von
modernen Bauern bis in die Literatur
hinein:

JQ" Werner Wüthrich, Sohn eines
Pachtbauern und Freund von Ernst Därendin-
ger, dem kämpferischen Grossbauern,
veröffentlichte 1979 «Vom Land. Be-

tero-l-L

richte» (Unionsverlag, Zürich). Diese
sind aus Gesprächen mit Bauern entstanden

und tragen zur Überbrückung des
Grabens zwischen Stadt und Land bei.
Sie geben Einblick in den Alltag, die Sorgen,

den Zorn, aber auch in die Versuche,

daraus auszubrechen. Sie markieren
klar eine Wende zu einem agrikulturellen

Denken. Selbsthilfe und Widerstand
entstehen und damit einhergehend ein

eues Selbstverständnis. 1-£"&'£/
Ernst Därendinger zeigt in «Der

Engerling» (Unionsverlag, 1983) aus eigener

Erfahrung die aufbrechenden
Probleme einer verfehlten Landwirtschaftspolitik.

Er selbst stieg vom Knecht zum
Millionär auf, aber das gibt ihm zu denken:

«Woher kommt mein Geld? Wer
bezahlt es wirklich?» Er begreift den
Missbrauch mit der Landspekulation,
mit scheinheiligen Zonungen und
pharisäischen Verbänden. Solange ihm die
Welt «einheimisch» vorkam, heisst es im
Begleittext, hatte er kein Bedürfnis zu
schreiben; erst seit ihm alles entgleitet,
sich ihm entfremdet und stets andere
unschuldig und scheinbar schicksalshaft
trifft, steht er bedächtig wie ein Bauer
auf.
* Das Problem der agrikulturellen
Entfremdung ist 1983 im Roman «Blösch»
von Beat Sterchi (Diogenes Verlag,
Zürich) genial und packend eingefangen
worden. Durch die Entfremdung und die
Käfighaltung wird auch die Kuh krank.
Die Folgen sind dämonisch — bis zum
Leben im Schlachthaus. Besser als mit viel
Theorie erhält der Leser hier eine
Ahnung vom Unterschied zwischen Agrar-
kultur und Landwirtschaft.

Der Sozialismus «bedeutet die Befreiung der schöpferischen Arbeit», und deshalb ist ihm
nichts mehr entgegengesetzt als die Schabionisierung und Bureaukratisierung der freien schöpferischen

Arbeit. Nicht endlose Réglemente soll er bringen, sondern die landwirtschaftliche Arbeit
wieder adeln, indem er sie von Schuldknechtschaft und Konkurrenzkampfbefreit und zum freien
verantwortlichen Dienst an der Gemeinschaft zurückführt.
(Max Gerber, in: Max Gerber/Jean Matthieu/Clara Ragaz/Leonhard Ragaz/Dora Staudinger,
Ein sozialistisches Programm, Olten 1919, S. 195)

279


	Agrikulturelles Denken : von Verlust und Erneuerung eines elementaren Kulturbegriffs

