
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 7-8

Rubrik: Zeichen der Zeit : Nachträgliches zum Papstbesuch

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Nachträgliches zum Papstbesuch

«Die geistliche Nachbereitung sei eine
ebenso grosse Aufgabe wie die geistliche
Vorbereitung des Papstbesuches», und
«es komme nun darauf an, was die Kirche

Schweiz aus dem Besuch machen
werde, sonst bleibe er Episode», war an
der Pressekonferenz der Schweizer
Bischöfe vom 28. Juni zu vernehmen.

Vielleicht wäre es tatsächlich besser,
diese angeblich «grosse Reise in ein kleines

Land» - so der Originalton des
Reisenden auf seinem Rückflug - würde
Episode bleiben. Wenn aber schon eine
«vertiefte Auswertung» postuliert wird,
dann sollte sie auch mit der nötigen
intellektuellen Redlichkeit erfolgen und nicht
der Optik eines überwunden geglaubten
Triumphalismus überlassen werden.
Oder einem Hofjournalismus à la «Neue
Zürcher Nachrichten», die den Wojtyla-
Papst zur «Integrationsfigur des Guten,
Wahren und Schönen» emporstilisierten
und selbst mit numinosen Andeutungen
nicht zurückhielten: Da genügte schon
ein Gewitter über Einsiedeln, um prompt
als «himmlischer Gruss» verbucht zu
werden, ja als «machtvoller pfingstlicher
Akkord», «um die apostolische Sukzession

Johannes Pauls zu bestätigen»
(16. Juni). Ob solch kitschige Papolatrie
wohl auch eine «geistliche Nachbereitung»

erfahren wird?
Um es klar zu sagen: Johannes Paul II.

hat mit seinem Besuch die Kirche
Schweiz nicht integriert, sondern zusätzlich

polarisiert. Das ist vielleicht sogar
gut so; denn es fördert und fordert die
Grundentscheidung zwischen einer
restaurativen Papstkirche, wie Karol Wojtyla

sie verkörpert, und einer Kirche des

wandernden Volkes Gottes, wie sie mit
dem Zweiten- Vatikanischen Konzil
aufgebrochen ist. — Aber auch die ökumenisch

bewegten Christen sollten sich bei
dieser «geistlichen Nachbereitung» nicht
durch schöne Worte und Gesten verführen

lassen, sondern von den Fakten
ausgehen. Sie sollten sich insbesondere vom
Wunschdenken befreien, dass ein Papst,
der heute die innerkatholische Pluralität
eindämmt, morgen die ökumenische
Pluralität der Kirchen akzeptieren werde. -
Und schliesslich wäre noch die «politische»

Botschaft des Papstes zu kommentieren:

Die Lehr- und Leerformeln, die
wir in der Schweiz zu hören bekamen,
eignen sich kaum für wohlmeinende
Interpretationen; zu sehr passen sie zur ek-
klesiozentrischen Interessenpolitik und
dem alles dominierenden Antikommunismus

des gegenwärtigen Pontifikats.

Polarisierung statt Dialog
Weniger wäre mehr gewesen: Das
Mammutprogramm, das dem «eiligen Vater»
zugemutet wurde, ging auf Kosten der
Substanz. Derartiges «Leistungschristentum»

macht nicht unbedingt «offen
für Christi Geist». Der Papst hielt zu viele

Reden und hat dennoch zu wenig
gesagt, er ist mit zu vielen Menschen
zusammengekommen und dennoch zu
wenigen begegnet. Zum echten Dialog blieb
schon gar nicht die Zeit. Er war ja auch
nicht vorgesehen, gehört nicht zum Stil
Karol Wojtylas. Auf unbequeme Fragen
schwieg der polyglotte Gast in allen vier
Landessprachen. Für den katholischen
Hofjournalismus Grund genug, den
Papst als einen «Mann» zu feiern, «der

252



unerhört intensiv zuzuhören versteht»
(NZN, 18. Juni). Hoffen wir, er verstehe
nicht nur zu hören, sondern er höre endlich

auch, um zu verstehen.

Vom (Alibi-)«Charakter der Probleme»

Antworten habe man «realistischerweise»
nicht erwarten dürfen, sagten andere,

die es eigentlich besser wissen müssten.
Als ob die Probleme und Nöte der
Schweizer Katholiken dem Papst völlig
neu gewesen wären: die «Lehrzuchtverfahren»

gegenüber kritischen Theologen,

der Zwangszölibat für die Priester,
der Ausschluss der Frau vom Priesteramt,

die Verweigerung der Sakramente
für wiederverheiratete Geschiedene, die
Gesetzesmoral im Bereich der Sexualethik,

der Stillstand in der Ökumene. Als
ob es keine «Synode 72» gegeben hätte,
die bei der Formulierung dieser und
anderer Fragen von «Rom» schon einmal
desavouiert, einer Antwort gar nicht erst
für würdig befunden wurde. Und als ob
«Offenheit für Christi Geist» - immerhin
das Motto dieser Papstreise - nicht auch
eine offene Antwort zuliesse, und sei es
die Antwort, dass man noch keine Antwort

gefunden habe. Oder ist es die
unevangelische Angst, Fehler zu machen,
die den «Unfehlbaren» nur noch «unerhört

intensiv zuhören» lässt?
Davon abgesehen: Was hätte er

eigentlich noch sagen sollen? Seine Voten
vor Theologieprofessoren und Priestern
waren eine einzige Ermahnung zur
«loyalen Mitarbeit», im Klartext: zur
Unterwerfung unter das römische Diktat.

Und selbst die wenigen Antworten,
zu denen er sich im Gespräch mit 34
ausgewählten Jugendlichen herbeiliess, seien

von einer «brutalen Wirkung» gewesen

(NZZ, 18. Juni). Daran wird sich
auch in der weiterführenden «Diskussion»

nichts ändern, zu der Johannes
Paul II. die Bischöfe nach Rom eingeladen

hat. Denn noch glaubt dieser Papst,
auf einen kollegialen Umgang mit den
Mitbischöfen verzichten zu können.
Schon die Ansprache an die Schweizer

Bischöfe am 15.Juni brachte es an den
Tag: Die «Kollegialität» reduziert sich
für ihn auf die «vollkommene Solidarität
mit dem Haupt des Kollegiums» — «cum
Petro et sub Petro». Und «die von den
Gläubigen aufgeworfenen Fragen» müssen

zur Hauptsache «ohne befriedigende
Lösung bleiben», weil es nicht etwa der
Papst, sondern «der Charakter der
Probleme selbst ist, der das verhindert...»
An diesem «Charakter der Probleme»
werden auch die Bischöfe nichts ändern
können, so sie «mit dem Haupt des
Kollegiums» solidarisch bleiben wollen.

Ein Papst, aber kein Pontifex
Dass der Papst überhaupt mit unbequemen

Fragen konfrontiert wurde, und
zwar mehr als bei irgendeiner Reise
zuvor, das war die eigentliche und positive
Überraschung seines Besuchs in der
Schweiz. Entgegen meiner Befürchtung
haben die Bischöfe dem Gast keinen Po-
temkinschen Katholizismus (NW 1984,
S. 172) vorgeführt. Der Papst hat die
katholische Ortskirche Schweiz vielmehr so
erfahren, wie sie ist: aufs äusserste
polarisiert, innerlich gespalten, zerfallen in
zwei Kirchen, in eine «von oben» und in
eine «von unten», in eine, die sich auf
dem Rückweg zur verdinglichten Sakralkirche

befindet, und in eine andere, die
sich von den lebendigen Charismen her
aufbauen möchte, in eine autoritäre
Papstkirche und in eine demokratische
Volkskirche.

Der Wojtyla-Papst hat wohl auch
erfahren, dass er nicht der Pontifex ist, der
zwischen diesen Gegensätzen eine Brük-
ke bauen könnte und - im Sinne des
Petrusdienstes - auch müsste, sondern dass
er selbst auf einem der beiden Pole steht

- statt zwischen ihnen oder über ihnen -,
dass er daher selber polarisierend wirkt
und dadurch den Zerfall des Katholizismus,

wenn nicht auslöst, so doch
beschleunigt.

Wenigstens dreimal kam diese
Polarisierung überdeutlich zum Vorschein.
Das erste Mal, als eine Sprecherin der

253



Westschweizer Jugend im Freiburger
Eislaufstadion ihre Zweifel am Pflichtzölibat

der Priester und am Ausschluss der
Frau vom Vorsteheramt anmeldete und
dabei immer wieder vom Schreien, Rufen

und Pfeifen der lautstark vertretenen
Gruppe Communione e Liberazione
unterbrochen wurde. Dasselbe Szenario
wiederholte sich ein zweites Mal auf dem
Klosterhof in Einsiedeln, als eine junge
Frau laut von einer neuen Kirche zu träumen

wagte, «in der die Frage, was Frauen
tun dürfen und was nicht, keine Frage
mehr ist, in der es selbstverständlich ist,
dass Frauen mit ihren Begabungen als
Pfarrerinnen wirken können». Diesmal
waren es vor allem Jugendliche aus dem
Opus Dei, die mit Buhrufen reagierten
und mit hysterisch anmutender Begeisterung

skandierten: «Johannes Paul der
Zweite, wir sind auf deiner Seite!»

Das dritte Mal begegnete der Papst
einer polarisierten Kirche, als ihm ebenfalls

in Einsiedeln die Sorgen des Schweizer

Klerus vorgetragen wurden. Er hörte
von der Not wiederverheirateter
Geschiedener, denen noch immer der
Zugang zu den Sakramenten verwehrt ist,
vom unevangelischen Zwangszölibat und
von den Schwierigkeiten der verheirateten,

aber von «Rom» nicht mehr laisier-
ten Priester. Ohne auf diese Probleme
einzugehen, konterte Johannes Paul II.
mit Zweifeln an der Repräsentativität
der Priestervertreter, obschon diese von
den Priesterräten demokratisch gewählt
worden waren. Er versicherte zwar, «alle
mit Freimut dargelegten Fragen und
Besorgnisse aufmerksam gelesen und
gehört» zu haben, fügte aber hinzu: «Ich
weiss jedoch nicht, wie weit sie dem Denken

und den Sorgen des gesamten Klerus
der Schweiz entsprechen, an den ich mich
wende.» Und wiederum war eine Gruppe

zur Stelle, die sich mit langanhaltendem

Applaus für den «päpstlichen
Seitenhieb» (Weltwoche, 21. Juni) gegen
die offiziellen Priestervertreter bedankte.

Der Papst, der eben noch in der
Klosterkirche zur Versöhnung zwischen

«Fortgeschrittenen» und «Traditions-
verbundenen» aufgerufen hatte, fand an
diesem unversöhnlichen Zeichen seiner
Gefolgsleute nichts auszusetzen; schlimmer

noch, die Claque, bestehend aus
Priestern des Opus Dei und der Foccola-
re- Bewegung, war offensichtlich von
vatikanischen Stellen eingeschleust worden,

ohne Zutrittskarten und gegen den
Willen der Bischofskonferenz, aber
gewiss nicht gegen die Intention des Papstes

(vgl. Schweizerische Kirchenzeitung,
5. Juli).

Eine integralistische Strategie
mit neuen Bewegungen
Hinter den drei Ereignissen steckt ein
und dieselbe Strategie: Um «Rom» die
Kontrolle über die Ortskirchen
zurückzugewinnen, genügen die Spitzeldienste
der Nuntiaturen («Denuntiaturen» wäre
die zutreffendere Bezeichnung) nicht
mehr; gegenüber dem innerkirchlichen
Demokratisierungsprozess müssen
vielmehr reaktionäre Gegenkräfte an der
Basis selbst ins Leben gerufen werden.
Das ist exakt die Funktion der neuen
internationalen Bewegungen («movimenti»)

des Katholizismus, allen voran des
Opus Dei, das unter Johannes Paul II.
wie nie zuvor aufgewertet, zur «Perso-
nalprälatur» erhoben und damit der
Zuständigkeit der Bischöfe entzogen wurde.

Geist vom ultramontanen Ungeist
des letzten Jahrhunderts wird hier
restauriert und organisiert, um die Ortskirchen

zu unterwandern und wieder auf
einen integralistischen, der päpstlichen
Generallinie bedingungslos gehorchenden

Kurs zu bringen.
Der Papstbesuch hat den Schweizer

Katholiken die Stunde der Wahrheit
eingeläutet und ihnen gezeigt, wie gross dieses

Störpotential bereits geworden ist
und wie wenig Johannes Paul II. sich
scheut, dieses Störpotential auch
einzusetzen, sei es gegen den demokratisch
gebildeten Willen der Priester, sei es gegen
die Stimme der demokratisch strukturierten

Pfarrei- und Verbandsjugend, sei

254



es gar gegen seine «lieben Brüder im
Bischofsamt».

«Einen Menschen von morgen für den
Glauben zu gewinnen, ist für die Kirche
wichtiger, als zwei von gestern im Glauben

zu bewahren», schrieb Karl Rahner
in seiner Schrift «Strukturwandel der
Kirche als Aufgabe und Chance». Karol
Wojtyla verfolgt die gegenteilige Strategie.

Er macht die Kirche «zu einem Ort
der isolierten Anmassung von konservativen

Menschen» (LNN, 9. Juni), die sich
durch ihn in ihrer - seit dem Konzil
verunsicherten - Identität wieder bestätigt
finden. Die «Menschen von morgen»
sind denn auch seinen Veranstaltungen
weitgehend ferngeblieben, die «von
gestern» in Scharen gekommen. Das «Amt
der Einheit» entzweit die Gläubigen.

Die ökumenische Bilanz:
Gesten ohne Tatbeweis
Die Christen, denen Ökumene ein echtes
Anliegen ist, sollten erkennen, dass diese
restaurative Strategie Karol Wojtylas
kein Beitrag zur Wiedervereinigung der
Kirchen sein kann. Der Versuch, die
katholischen Ortskirchen auf einen integra-
listischen Kurs zu bringen und sie bis in
unwesentliche Details gleichzuschalten,
ist unvereinbar mit jener «konziliaren
Gemeinschaft von Ortskirchen», wie sie

Philip Potter, der Generalsekretär des
Ökumenischen Rates der Kirchen, in seiner

Grussadresse an den Papst als Form
«der sichtbaren Einheit im einen Glauben

und der einen eucharistischen
Gemeinschaft» umrissen hat. Denn wie soll
das Oberhaupt der katholischen Kirche
zu einer konziliaren, von der Pluralität
verschiedener Traditionen her strukturierten

und demokratisch verfassten
Gemeinschaft ja sagen, wenn es nicht einmal
in der Lage ist, die schon bestehende
Pluralität in seiner eigenen Kirche zu
respektieren?

Ökumene oder Rekatholisierung?
Karol Wojtyla hat nun freilich ein anderes

Ziel vor Augen. Darin bleibt er sich

selber treu. Bei all den grossen Worten,
mit denen er vor dem Weltkirchenrat
«die Mitarbeit der katholischen Kirche in
der ökumenischen Bewegung» für
«unwiderruflich» erklärte oder die
Arbeitsgemeinschaft der christlichen Kirchen
der Schweiz ermutigte, «in Wahrheit und
Liebe» die «theologischen Dialoge
fortzuführen und sogar zu intensivieren»,
liess der Papst keinen Zweifel daran, dass
er die Einheit der Christen einzig und
allein «in der sichtbaren Gestalt der einen,
heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche» sehen kann.

Worin unterscheidet sich dieses — in
Kehrsatz so formulierte - Ziel von der
alten gegenreformatorischen Strategie der
Rekatholisierung aller nichtkatholischen
Konfessionen? «Keine lokale Kirche
kann existieren, wenn sie nicht eine wahre

und tiefe Communio mit dem Stuhl
Petri nährt», betonte der Papst vor den
Tessiner Katholiken. Doch was ist diese
«wahre und tiefe Communio» anderes
als die Subordination unter den obersten
Hierarchen der Weltkirche? Und was
anderes wäre diese «Communio» für die
mit «Rom» wiedervereinigten Kirchen
der Reformation? In Genf drückte der
Papst denn auch seine Überzeugung aus,
dass die katholische Kirche «in voller
Treue zur apostolischen Überlieferung
und zum Glauben der Väter im Dienst
des Bischofs von Rom den sichtbaren
Bezugspunkt und den Garanten der Einheit

bewahrt» habe - eine Überzeugung
wohlverstanden, von der zugleich gesagt
wird, «dass unsere Treue zu Christus uns
verbietet, sie aufzugeben».

Den ökumenischen Gesten des Papstes

fehlt der Tatbeweis, dass er die
Begegnung der Christen auf dem Weg zur
Einheit anders denn als Integration in
einen restaurierten Weltkatholizismus
versteht. Das ist, verglichen mit dem Zweiten

Vatikanischen Konzil und der Haltung

Pauls VI., ein deutlicher
Rückschritt. Das Zweite Vatikanum sah zwar
auch keinen ökumenischen Weg, der am
Jurisdiktionsprimat und am Unfehlbar-

255



keitsanspruch des Papstes vorbeigeführt
hätte, aber es war doch nicht so
unökumenisch, «den künftigen Anregungen

des Heiligen Geistes vorzugreifen»
(Unitas redintegratio, Nr. 24). Und von
Paul VI. gibt es den bekannten, 1967 auf
dem Einheitssekretariat geprägten Satz:
«Wir sind uns vollkommen bewusst, dass
der Papst das grösste Hindernis auf dem
Weg zum Ökumenismus darstellt.» Der
intellektuelle und äusserst sensible
Paul VI. litt unter der trennenden
Wirkung seines Amtes. Vielleicht war er zu
sehr Ökumeniker, um noch mit gutem
Gewissen Papst zu sein. Bei Johannes
Paul II. verhält es sich genau umgekehrt:
Er ist wohl zu sehr Papst, um noch mit
gutem Gewissen Ökumeniker zu sein. Er
ist auch ehrlich genug, seinen ökumenischen

Gesprächspartnern nichts
vorzumachen. Sie wissen, wohin die Reise
geht, sofern sie ihm folgen.

Die (Re-)Klerikalisierung des
Katholizismus oder der reformierte
Pfarrer als «fromm verkleideter Laie»
Wenn überhaupt Tatbeweise vorliegen,
dann nicht für die ökumenische Orientierung,

sondern für die (Re-)Klerikalisie-
rung des Katholizismus durch den Woj-
tyla-Papst. Das allgemeine Priestertum
aller Christen tritt wieder deutlicher hinter

der sakralen Besonderheit des
katholischen Klerikers zurück. «Die Versuche
der ,Klerikalisierung des Laienstandes'
oder der ,Laisierung des Klerus' — um
gewisse Tendenzen schonungslos beim
Namen zu nennen - sind gerade auch im
Bereich der Berufungen zum Scheitern
verurteilt», heisst es in der päpstlichen
Ansprache an die Schweizer Bischöfe. Über
die Berufung zum Vorsteheramt
entscheidet nicht der Geist Gottes, sondern
die Amtskirche. Mehr noch: Deren
höchstes Lehr- und Hirtenamt glaubt,
über den Geist Gottes verfügen zu können,

indem es die Frauen und die
verheirateten Männer zum vornherein von dieser

Berufung ausschliesst. Ja, ohne den
geweihten Priester gibt es kein Abend¬

mahl mit real präsentem Christus. Und
das in klarem Gegensatz zu Mt. 18,20. So
exklusiv überhöht der Wojtyla-Papst das
Sakralprestige der Priester, dass ihm
sogar der gemeinsame Ausbildungsweg
von Priesteramtskandidaten und
Laientheologen missfällt, wie er z.B. in Chur
und Luzern üblich ist.

Die Konsequenz für die Ökumene
liegt auf der Hand: Das Vorsteheramt
bleibt so sehr an den katholischen Priester

gebunden, dass der reformierte Pfarrer

nur noch als «fromm verkleideter
Laie» (Hans Küng, in: Weltwoche,
30. Mai) gilt. Der reformierte Pfarrer
kann daher auch nicht «gültig» Abendmahl

feiern. Woraus wiederum folgt,
dass jede Abendmahlsgemeinschaft
zwischen Katholiken und Protestanten strikte

untersagt beiben muss. Sie gäbe ja
sonst dem reformierten Pfarrer einen
gleichwertigen Rang wie dem katholischen

Priester. Bei seiner Begegnung mit
dem Evangelischen Kirchenbund drückte

der Papst diese wenig ökumenische
Überlegung nur wenig diplomatischer
aus: «Die Eucharistiefeier ist für die Kirche

ein greifbares Glaubensbekenntnis,
und die vollständige Übereinstimmung
im Glauben ist die Voraussetzung für den
Vollzug einer gemeinsamen Eucharistiefeier,

die wirklich authentisch und wahr
sein will.»

Bewegt sich dieses Denken noch auf
der Linie des Konzils? Hat dieses die
nichtkatholischen Kirchen nicht
ausdrücklich als «Kirchen» anerkannt? Wo
aber Kirche ist, da gibt es auch ein «gültiges»

Vorsteheramt und da wird auch
Abendmahl «gültig» gefeiert. «Nicht im
Vollsinn», mag der Papst, ebenfalls
gestützt auf Konzilstexte, einwenden. Nur:
Geschieht alles im «Vollsinn», was unter
katholischem Vorzeichen steht?
Entscheidet über diesen «Vollsinn» allein
das katholische Amtsverständnis und
nicht vielmehr die existentielle Erfahrung

derer, die miteinander das Brot
brechen?

256



«Roms» Umgang mit seinen
«Dissidenten» als Prüfstein
der Ökumene

Karol Wojtylas Strategie der Disziplinierung
der katholischen Kirche «nach

innen» geht offensichtlich einher mit einer
Strategie der Rekatholisierung der
nichtkatholischen Kirchen «nach aussen».
Diese Doppelstrategie gibt tatsächlich
Sinn, wenngleich einen schlechten, der
Ökumene und dem Reich Gottes zutiefst
widersprechenden. Und auch das Umgekehrte

gilt: Die fehlende «Ökumene
nach innen» kann nicht mit einer
glaubwürdigen «Ökumene nach aussen»
zusammengehen. Man kann nicht
einerseits die eigene Kirche autoritär
führen, ökumenischen Theologen die
Lehrbefugnis entziehen und nur noch
kurial angepasste Priester zu höheren
Ämtern aufsteigen lassen und andererseits

für Demokratie, ökumenische
Theologie und Pluralität innerhalb der
nichtkatholischen Kirchen offen bleiben.
Prüfstein des katholischen W'llens zur
Ökumene ist daher nicht die nette Geste
gegenüber den «getrennten Brüdern und
Schwestern», sondern die Art und Weise,

wie «Rom» mit seinen «Dissidenten»
umgeht. Auf den hier vorhandenen
Widerspruch haben die reformierten Christen

den Papst leider nicht angesprochen.

Kirchenpolitischer Opportunismus
Nicht weniger enttäuschte der Papst all
jene, die gehofft hatten, er würde wenigstens

mit einer politischen Botschaft in
die Schweiz kommen. Selbst die paar
Sätze auf dem Flüeli, die sich mit
politisch brisanten Fragen der schweizerischen

Politik zu befassen schienen, blieben

in ihrer Allgemeinheit so unverbindlich,
dass sie niemandem wehtun konnten.

Die CVP darf sich bestätigt fühlen
Dass die «Finanzwelt» auch «ethischen
Grundsätzen» unterworfen sei, wer wollte

es ernsthaft leugnen? Dass unsere
«Wirtschaft» und unser «Bankwesen der

Welt Friedensdienste» leisten «und nicht

- vielleicht indirekt - zu Krieg und
Unrecht in der Welt» beitragen sollten, ist so
selbstverständlich, dass es keinen Papst
braucht, um uns das zu verkünden. Hätte
Johannes Paul II. wenigstens gesagt, dass
unser Bankwesen in seinen Strukturen
verändert werden müsste, um überhaupt
friedensfähig zu werden, dann und nur
dann wäre sein Satz politisch geworden,
nicht mehr geeignet, als innerkapitalistischer

Moralappell verstanden zu werden.
Dass wir schliesslich den «Flüchtlingen

Asyl gewähren», unsere «Hilfswerke
fördern», «die Sorgen anderer Völker»
zu unseren «eigenen» machen und daher
«über den Zaun hinausschauen» sollten,
mag ja gut gemeint gewesen sein; doch
warum tönt das alles so wenig konkret,
weit weniger konkret als der päpstliche
Beifall für die Initiative «Recht auf
Leben», die auf dem Flüeli wie auf der
Luzerner Allmend und selbst vor den
Bischöfen mit Formulierungen wie «Achtung

vor dem Leben von der Empfängnis
bis zum Tod» belobigt wurde?

Die CVP darf sich bestätigt fühlen. Ihre

Prominenz ist nicht umsonst Spalier
gestanden. Kräftig aufpoliert wurde aber
nicht nur «hohes C», auch die übrige
Selbstgerechtigkeit des bürgerlichen
Christentums hat den Papstbesuch
schadlos überstanden. Nur zu gerne liess
man sich in Luzern daran erinnern, dass
der letzte Generalstreik seit bald 70 Jahren

ausgestanden sei. Und nur zu gerne
liess man hier den kritischen Massstab
des Evangeliums der päpstlichen
Feststellung weichen, «die Schweiz» sei «ein
einzigartiges, gesegnetes, glückliches
Land». (Mehr Mühe als mit der heutigen
Politik des Vatikans bekundet unsere
Bourgeoisie mit den mutigen Initiativen
des Weltkirchenrates, wie der gehässige
NZZ-Kommentar vom 14. Juli über
«Potters Aera» zeigt.)

Der Papst verschonte seine Gefolgsleute

mit kritischen Fragen zur Waffenausfuhr,

zur Militärdienstverweigerung,
zum Vorrang der Arbeit vor dem Kapi-

257



tal, zur menschenfeindlichen Konzentration

unserer Wirtschaft oder gar zum
«Imperialismus des internationalen
Finanzkapitals» (Quadragesimo Anno, Nr.
109), obschon die kirchliche Soziallehre
gerade diese Themen in der Schweiz
nahegelegt hätte. Aber eben: Karol Wojtyla

wäre nicht er selbst, wenn er in irgendeinem

Land der Welt Forderungen
aufgreifen wollte, die dort von der politischen

Linken und nicht von der eigenen
Klientel vertreten würden. Sein
kirchenpolitischer Opportunismus erheischt
einen selektiven Umgang mit der eigenen
Soziallehre.

Katholische Schulen wichtiger
als Menschenrechte?

Politisch verbindlich und konkret wird
Johannes Paul II. nur, wenn kirchliche
Interessen in Frage stehen oder wenn er
glaubt, gegen den «Marxismus» vorgehen

zu müssen. Als der Papst zum
Beispiel die katholischen Schulen in Frankreich

durch die regierenden Sozialisten
gefährdet sah, protestierte er öffentlich
gegen die — inzwischen zurückgezogene
— «Loi Savary» (die übrigens von
prominenten Katholiken wie P. Dominique
Chenu sowie von katholischen
Lehrerorganisationen und Katecheten unterstützt
worden war). Sein Protest war sogar
Gegenstand eines aussergewöhnlichen
Communiqués des vatikanischen Presseamtes

nach einer Privataudienz des
französischen Premierministers.

Ähnlich klare Worte hätte man sich
gegenüber Südkoreas Regierungschef
Chun Doo Hwan gewünscht, den Johannes

Paul II. kurz vor seiner Schweizerreise
besuchte. Doch die einzige Kritik, die

der Papst in Südkorea übte, galt nicht
dem Schlächter von Kwangju, sondern
jenen Priestern, die das menschenfeindliche

Regime in diesem Staat bekämpfen.
Die Tatsache, dass Südkorea der katholischen

Kirche Religionsfreiheit gewährt
(solange sie sich unpolitisch verhält), die
Hoffnung auch, Südkorea könnte als Basis

für die Missionierung Nordkoreas und

selbst der Volksrepublik China dienen,
Hessen den hohen Gast seinen Einsatz für
die Menschenrechte vergessen. Was aber
ist das für ein Papst, der verbrecherische
Regimes schont, wenn sie den kirchlichen

Interessen entsprechen, aber
demokratische Regierungen kritisiert, wenn
sie sich gegenüber kirchlichen Machtansprüchen

weniger willfährig zeigen? Man
glaubt sich zurückversetzt in die
opportunistische, ja klerikalfaschistische
Kirchenpolitik der 30er Jahre.

«Theologie des Antikommunismus»
Noch einäugiger politisiert Johannes
Paul IL, wenn er glaubt, den «Marxismus»

(oder was er dafür hält) treffen zu
können. Da wird Gegensätzliches plötzlich

vereinbar, kirchliche Politik geboten,

wenn sie dem «Marxismus» schadet,
verboten,wenn sie ihm nützen würde.
Derselbe Papst, der in Polen für ein
«Bündnis zwischen der katholischen Kirche

und dem freiheitlichen Syndikalismus»

(NZZ, 16. Januar 1981) eingetreten
ist, entzieht in Nicaragua den

Priestern, die sich für die sandinistische
Regierung einsetzen, das Vertrauen.
Derselbe Papst, der sich bei seiner zweiten
Polenreise darüber beklagte, dass er jene
Landsleute nicht begrüssen konnte, die
in den Gefängnissen sässen, liess sich in
Nicaragua nicht dazu bewegen, für die
Toten zu beten, die im Kampf gegen die
von den USA unterstützten Konterrevolutionäre

gefallen waren. Derselbe
Papst, der die «Theologie der Befreiung»
in seinem eigenen Heimatstaate praktiziert,

verurteilt sie, wenn ihre Anwendung

sich gegen kapitalistische
Herrschaftsstrukturen richtet.

Der Papst kann das Unvereinbare
zusammenbringen, weil er die Welt nicht
aus der Sicht des Evangeliums, sondern
durch die Brille seiner manichäischen
Ideologie betrachtet - ähnlich der
Kreuzzugsideologie eines Ronald Reagan.

Ihm hat Karol Wojtyla nicht von
ungefähr zu einer publikumswirksamen
Begegnung in Alaska verholten, bevor er

258



nach Südkorea weiterflog und über der
Stelle, wo im September des Vorjahres
eine koreanische Passagiermaschine von
einem sowjetischen Abfangjäger
abgeschossen worden war, ein ebenso
publikumswirksames Gebet sprach. Anders
als in Nicaragua...

Diese «Theologie des Antikommunismus»

(vgl. NW 1979, S. 220ff.) lässt auch
die päpstlichen Stellungnahmen zu Krieg
und Frieden seltsam unbestimmt erscheinen.

Da werden Atomwaffen zwar
geächtet, so im Februar 1982 vor dem
Friedensmal in Hiroshima, doch das sittliche
Verbot der Anwendung, der Herstellung
und des Besitzes solcher Waffen kommt
Johannes Paul II. nicht über die Lippen
(im Gegensatz zu den amerikanischen
Bischöfen Matthiesen und Hunthausen).
Es ist offenkundig, dass der Papst so
widersprüchliche Elemente wie die biblisch
gebotene Gewaltlosigkeit, das «Naturrecht»

auf Selbstverteidigung (vorrangig
der westlichen Welt) und das klerikale
Interesse an der Bekämpfung des
Kommunismus zu vereinen sucht. Das bewältigt

nicht einmal einer, der von der
«Dialektik» der anderen Seite (zu) viel
gelernt hat. Daran muss auch die moralische

Autorität, die Kirche sein will, Schaden

leiden. Vor allem junge Menschen
erfahren so das oberste Lehr- und
Hirtenamt als eine lebensfeindliche
Ordnungsinstanz, durch die sie einerseits mit
rigoristischen und gleichzeitig schwach
begründeten Sexualnormen überfordert
werden und die andererseits zu den
ungleich wichtigeren Fragen von Krieg und
Frieden, aber auch von Armut und
Unterdrückung nur sehr allgemein und
unverbindlich daherredet.

*

Das alles hätten wir schon vor der
Schweizerreise des Papstes wissen können.

Trotzdem wollten wir nicht jede
Hoffnung auf diesen Besuch aufgeben.
Angesichts der extremen Weltsituation
ist ja auch die Schweiz ein extremes, im
Nord-Süd-Konflikt ein extrem nördlich
und im Ost-West-Konflikt ein extrem
westlich stehendes Land. Da hätte es ja
sein können, dass ein wenigstens um die
Mitte bemühter Papst die Gewissen des
Schweizervolkes aufrütteln würde. Daraus

ist leider nichts geworden.
Und noch etwas anderes hätten wir

schon vor dem Besuch wissen müssen:
Ein System, das so sehr auf eine einzige
Person ausgerichtet ist wie das römisch-
katholische der Gegenwart, läge selbst
dann falsch, wenn diese Person sich sehr
viel anders verhalten würde als Johannes
Paul II. Was ist eine Politik der Kirche
wert, wenn sie von oben nach unten
verordnet, statt von unten nach oben getragen

wird? Was eine Ökumene, wenn sie
nicht von den Kirchen gemeinsam
erarbeitet und gelebt werden kann, sondern
wenn jeder Schritt zuerst vom Oberhaupt
einer dieser Kirchen abgesegnet werden
muss, was ihm notabene eine Macht gibt,
die ökumenisch gerade in Frage zu stellen,

zu überwinden wäre?
Darum sollten fortschrittliche, ehrlich

nach dem Reich Gottes suchende Katholiken

auch nicht mehr länger auf eine
päpstliche Unterstützung ihrer Anliegen
warten. Sie sollten vielmehr ihren eigenen

Weg gehen, in der Ökumene wie in
der Politik, «offen für Christi Geist».

Der Geist der universellen Herrschaft, der Johannes Paul II. beseelt, richtet sich gegen den Mut
und den Widerstand seiner besten Brüder im Episkopat. Der Ordnungsrufan die nationalen
Bischofskonferenzen zielt tatsächlich darauf, die römische Kirche auszurichten an den schlechtesten

politischen Mächten, wenn sie nur radikal antikommunistisch sind: gute Zeiten kommen für
die Mobutus, Marcos, Stroessners und andere von Washington unterstützte Diktatoren. Der
Bischof von Rom wird die Befreiungsbewegungen gegen sie sicher nicht unterstützen.
(Georges Casalis: Der Papst aus der Kälte - die Kälte des Papstes, in: Kritisches Christentum.
Wien, März 1984)

259


	Zeichen der Zeit : Nachträgliches zum Papstbesuch

