Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)
Heft: 7-8
Rubrik: Zeichen der Zeit : Nachtragliches zum Papstbesuch

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Nachtragliches zum Papstbesuch

«Die geistliche Nachbereitung sei eine
ebenso grosse Aufgabe wie die geistliche
Vorbereitung des Papstbesuches», und
«es komme nun darauf an, was die Kir-
che Schweiz aus dem Besuch machen
werde, sonst bleibe er Episode», war an
der Pressekonferenz der Schweizer Bi-
schofe vom 28. Juni zu vernehmen.

Vielleicht ware es tatsdchlich besser,
diese angeblich «grosse Reise in ein klei-
nes Land» — so der Originalton des Rei-
senden auf seinem Riuckflug — wirde
Episode bleiben. Wenn aber schon eine
«vertiefte Auswertung» postuliert wird,
dann sollte sie auch mit der notigen intel-
lektuellen Redlichkeit erfolgen und nicht
der Optik eines uberwunden geglaubten
Triumphalismus iberlassen werden.
Oder einem Hofjournalismus a la «Neue
Ziircher Nachrichten», die den Wojtyla-
Papst zur «Integrationsfigur des Guten,
Wahren und Schonen» emporstilisierten
und selbst mit numinosen Andeutungen
nicht zurtickhielten: Da geniigte schon
ein Gewitter iiber Einsiedeln, um prompt
als «himmlischer Gruss» verbucht zu
werden, ja als «machtvoller pfingstlicher
Akkord», «um die apostolische Sukzes-
sion Johannes Pauls zu bestatigen»
(16.Juni). ODb solch kitschige Papolatrie
wohl auch eine «geistliche Nachberei-
tung» erfahren wird?

Um es klar zu sagen: Johannes Paul II.
hat mit seinem Besuch die Kirche
Schweiz nicht integriert, sondern zusatz-
lich polarisiert. Das ist vielleicht sogar
gut so; denn es fordert und fordert die
Grundentscheidung zwischen einer re-
staurativen Papstkirche, wie Karol Woj-
tyla sie verkérpert, und einer Kirche des

252

wandernden Volkes Gottes, wie sie mit
dem Zweiterr Vatikanischen Konzil auf-
gebrochen ist. — Aber auch die 6kume-
nisch bewegten Christen sollten sich bei
dieser «geistlichen Nachbereitung» nicht
durch schone Worte und Gesten verfuih-
ren lassen, sondern von den Fakten aus-
gehen. Sie sollten sich insbesondere vom
Wunschdenken befreien, dass ein Papst,
der heute die innerkatholische Pluralitat
eindammt, morgen die 0kumenische Plu-
ralitat der Kirchen akzeptieren werde. —
Und schliesslich wire noch die «politi-
sche» Botschaft des Papstes zu kommen-
tieren: Die Lehr- und Leerformeln, die
wir in der Schweiz zu horen bekamen,
eignen sich kaum fiir wohlmeinende In-
terpretationen; zu sehr passen sie zur ek-
klesiozentrischen Interessenpolitik und
dem alles dominierenden Antikommu-
nismus des gegenwartigen Pontifikats.

Polarisierung statt Dialog

Weniger wiare mehr gewesen: Das Mam-
mutprogramm, das dem «eiligen Vater»
zugemutet wurde, ging auf Kosten der
Substanz. Derartiges «Leistungschri-
stentum» macht nicht unbedingt «offen
fiir Christi Geist». Der Papst hielt zu vie-
le Reden und hat dennoch zu wenig ge-
sagt, er ist mit zu vielen Menschen zu-
sammengekommen und dennoch zu we-
nigen begegnet. Zum echten Dialog blieb
schon gar nicht die Zeit. Er war ja auch
nicht vorgesehen, gehort nicht zum Stil
Karol Wojtylas. Auf unbequeme Fragen
schwieg der polyglotte Gast in allen vier
Landessprachen. Fiir den katholischen
Hofjournalismus Grund genug, den
Papst als einen «Mann» zu feiern, «der



unerhort intensiv zuzuhoren versteht»
(NZN, 18.Juni). Hoffen wir, er verstehe
nicht nur zu horen, sondern er hore end-
lich auch, um zu verstehen.

Vom (Alibi-)«Charakter der Probleme»

Antworten habe man «realistischerwei-
se» nicht erwarten diirfen, sagten andere,
die es eigentlich besser wissen mussten.
Als ob die Probleme und Note der
Schweizer Katholiken dem Papst vollig
neu gewesen waren: die «Lehrzuchtver-
fahren» gegeniiber kritischen Theolo-
gen, der Zwangszolibat fir die Priester,
der Ausschluss der Frau vom Priester-
amt, die Verweigerung der Sakramente
fur wiederverheiratete Geschiedene, die
Gesetzesmoral im Bereich der Sexual-
ethik, der Stillstand in der Okumene. Als
ob es keine «Synode 72» gegeben hitte,
die bei der Formulierung dieser und an-
derer Fragen von «Rom» schon einmal
desavouiert, einer Antwort gar nicht erst
fiir wiirdig befunden wurde. Und als ob
«Offenheit fiir Christi Geist» —immerhin
das Motto dieser Papstreise — nicht auch
eine offene Antwort zuliesse, und sei es
die Antwort, dass man noch keine Ant-
wort gefunden habe. Oder ist es die un-
evangelische Angst, Fehler zu machen,
die den «Unfehlbaren» nur noch «uner-
hort intensiv zuhOren» ldsst?

Davon abgesehen: Was hitte er ei-
gentlich noch sagen sollen? Seine Voten
vor Theologieprofessoren und Priestern
waren ecine einzige Ermahnung zur
«loyalen Mitarbeit», im Klartext: zur
Unterwerfung unter das romische Dik-
tat. Und selbst die wenigen Antworten,
zu denen er sich im Gesprach mit 34 aus-
gewihlten Jugendlichen herbeiliess, sei-
en von einer «brutalen Wirkung» gewe-
sen (NZZ, 18.Juni). Daran wird sich
auch in der weiterfithrenden «Diskus-
sion» nichts dndern, zu der Johannes
Paul II. die Bisch6fe nach Rom eingela-
den hat. Denn noch glaubt dieser Papst,
auf einen kollegialen Umgang mit den
Mitbischofen verzichten zu konnen.
Schon die Ansprache an die Schweizer

Bischofe am 15.Juni brachte es an den
Tag: Die «Kollegialitat» reduziert sich
fiir ihn auf die «vollkommene Solidaritat
mit dem Haupt des Kollegiums» — «cum
Petro et sub Petro». Und «die von den
Glaubigen aufgeworfenen Fragen» miis-
sen zur Hauptsache «ohne befriedigende
Losung bleiben», weil es nicht etwa der
Papst, sondern «der Charakter der Pro-
bleme selbst ist, der das verhindert...»
An diesem «Charakter der Probleme»
werden auch die Bischofe nichts dndern
konnen, so sie «mit dem Haupt des Kol-
legiums» solidarisch bleiben wollen.

Ein Papst, aber kein Pontifex

Dass der Papst uberhaupt mit unbeque-
men Fragen konfrontiert wurde, und
zwar mehr als bei irgendeiner Reise zu-
vor, das war die eigentliche und positive
Uberraschung seines Besuchs in der
Schweiz. Entgegen meiner Befiirchtung
haben die Bischofe dem Gast keinen Po-
temkinschen Katholizismus (NW 1984,
S. 172) vorgefiihrt. Der Papst hat die ka-
tholische Ortskirche Schweiz vielmehr so
erfahren, wie sie ist: aufs dusserste pola-
risiert, innerlich gespalten, zerfallen in
zwei Kirchen, in eine «von oben» und in
eine «von unten», in eine, die sich auf
dem Riuckweg zur verdinglichten Sakral-
kirche befindet, und in eine andere, die
sich von den lebendigen Charismen her
aufbauen mochte, in eine autoritire
Papstkirche und in eine demokratische
Volkskirche.

Der Wojtyla-Papst hat wohl auch er-
fahren, dass er nicht der Pontifex ist, der
zwischen diesen Gegensatzen eine Bruk-
ke bauen konnte und — im Sinne des Pe-
trusdienstes — auch miisste, sondern dass
er selbst auf einem der beiden Pole steht
—statt zwischen ihnen oder tliber ihnen —,
dass er daher selber polarisierend wirkt
und dadurch den Zerfall des Katholizis-
mus, wenn nicht auslost, so doch be-
schleunigt.

Wenigstens dreimal kam diese Polari-
sierung uberdeutlich zum Vorschein.
Das erste Mal, als eine Sprecherin der

233



Westschweizer Jugend im Freiburger
Eislaufstadion ihre Zweifel am Pflichtzo-
libat der Priester und am Ausschluss der
Frau vom Vorsteheramt anmeldete und
dabel immer wieder vom Schreien, Ru-
fen und Pfeifen der lautstark vertretenen
Gruppe Communione e Liberazione un-
terbrochen wurde. Dasselbe Szenario
wiederholte sich ein zweites Mal auf dem
Klosterhof in Einsiedeln, als eine junge
Frau laut von einer neuen Kirche zu trdu-
men wagte, «in der die Frage, was Frauen
tun durfen und was nicht, keine Frage
mehr ist, in der es selbstverstiandlich ist,
dass Frauen mit ihren Begabungen als
Pfarrerinnen wirken konnen». Diesmal
waren es vor allem Jugendliche aus dem
Opus Dei, die mit Buhrufen reagierten
und mit hysterisch anmutender Begeiste-
rung skandierten: «Johannes Paul der
Zweite, wir sind auf deiner Seite!»

Das dritte Mal begegnete der Papst ei-
ner polarisierten Kirche, als ihm eben-
falls in Einsiedeln die Sorgen des Schwei-
zer Klerus vorgetragen wurden. Er horte
von der Not wiederverheirateter Ge-
schiedener, denen noch immer der Zu-
gang zu den Sakramenten verwehrt ist,
vom unevangelischen Zwangszolibat und
von den Schwierigkeiten der verheirate-
ten, aber von «Rom» nicht mehr laisier-
ten Priester. Ohne auf diese Probleme
einzugehen, konterte Johannes Paul II.
mit Zweifeln an der Reprasentativitat
der Priestervertreter, obschon diese von
den Priesterraten demokratisch gewahlt
worden waren. Er versicherte zwar, «alle
mit Freimut dargelegten Fragen und Be-
sorgnisse aufmerksam gelesen und ge-
hort» zu haben, fugte aber hinzu: «Ich
welss jedoch nicht, wie weit sie dem Den-
ken und den Sorgen des gesamten Klerus
der Schweiz entsprechen, an den ich mich
wende.» Und wiederum war eine Grup-
pe zur Stelle, die sich mit langanhalten-
dem Applaus fur den «papstlichen Sei-
tenhieb» (Weltwoche, 21.Juni) gegen
die offiziellen Priestervertreter bedank-
te. Der Papst, der eben noch in der Klo-
sterkirche zur Versohnung zwischen

254

«Fortgeschrittenen» und «Traditions-
verbundenen» aufgerufen hatte, fand an
diesem unversohnlichen Zeichen seiner
Gefolgsleute nichts auszusetzen; schlim-
mer noch, die Claque, bestehend aus
Priestern des Opus Dei und der Foccola-
re- Bewegung, war offensichtlich von va-
tikanischen Stellen eingeschleust wor-
den, ohne Zutrittskarten und gegen den
Willen der Bischofskonferenz, aber ge-
wiss nicht gegen die Intention des Pap-
stes (vgl. Schweizerische Kirchenzeitung,
5.Juli).

Eine integralistische Strategie
mit neuen Bewegungen

Hinter den drei Ereignissen steckt ein
und dieselbe Strategie: Um «Rom» die
Kontrolle tiber die Ortskirchen zuriick-
zugewinnen, geniigen die Spitzeldienste
der Nuntiaturen («Denuntiaturen» wére
die zutreffendere Bezeichnung) nicht
mehr; gegeniiber dem innerkirchlichen
Demokratisierungsprozess miissen viel-
mehr reaktiondre Gegenkrafte an der
Basis selbst ins Leben gerufen werden.
Das ist exakt die Funktion der neuen in-
ternationalen Bewegungen («movimen-
ti») des Katholizismus, allen voran des
Opus Dei, das unter Johannes Paul II.
wie nie zuvor aufgewertet, zur «Perso-
nalpralatur» erhoben und damit der Zu-
standigkeit der Bischofe entzogen wur-
de. Geist vom ultramontanen Ungeist
des letzten Jahrhunderts wird hier re-
stauriert und organisiert, um die Ortskir-
chen zu unterwandern und wieder auf ei-
nen integralistischen, der papstlichen
Generallinie bedingungslos gehorchen-
den Kurs zu bringen.

Der Papstbesuch hat den Schweizer
Katholiken die Stunde der Wahrheit ein-
gelautet und thnen gezeigt, wie gross die-
ses Storpotential bereits geworden ist
und wie wenig Johannes Paul II. sich
scheut, dieses Storpotential auch einzu-
setzen, sel es gegen den demokratisch ge-
bildeten Willen der Priester, sei es gegen
die Stimme der demokratisch struktu-
rierten Pfarrei- und Verbandsjugend, sei



es gar gegen seine «lieben Brider im Bi-
schofsamtx».

«Einen Menschen von morgen fiir den
Glauben zu gewinnen, ist fur die Kirche
wichtiger, als zwei von gestern im Glau-
ben zu bewahren», schrieb Karl Rahner
in seiner Schrift «Strukturwandel der
Kirche als Aufgabe und Chance». Karol
Woijtyla verfolgt die gegenteilige Strate-
gie. Er macht die Kirche «zu einem Ort
der isolierten Anmassung von konserva-
tiven Menschen» (LNN, 9. Juni), die sich
durch ihn in ihrer — seit dem Konazil ver-
unsicherten — Identitdt wieder bestatigt
finden. Die «Menschen von morgen»
sind denn auch seinen Veranstaltungen
weitgehend ferngeblieben, die «von ge-
stern» in Scharen gekommen. Das «Amt
der Einheit» entzweit die Glaubigen.

Die okumenische Bilanz:
Gesten ohne Tatbeweis

Die Christen, denen Okumene ein echtes
Anliegen ist, sollten erkennen, dass diese
restaurative Strategie Karol Wojtylas
kein Beitrag zur Wiedervereinigung der
Kirchen sein kann. Der Versuch, die ka-
tholischen Ortskirchen auf einen integra-
listischen Kurs zu bringen und sie bis in
unwesentliche Details gleichzuschalten,
ist unvereinbar mit jener «konziliaren
Gemeinschaft von Ortskirchen», wie sie
Philip Potter, der Generalsekretar des
Okumenischen Rates der Kirchen, in sei-
ner Grussadresse an den Papst als Form
«der sichtbaren Einheit im einen Glau-
ben und der einen eucharistischen Ge-
meinschaft» umrissen hat. Denn wie soll
das Oberhaupt der katholischen Kirche
zu einer konziliaren, von der Pluralitat
verschiedener Traditionen her struktu-
rierten und demokratisch verfassten Ge-
meinschaft ja sagen, wenn es nicht einmal
in der Lage ist, die schon bestehende Plu-
ralitdt in seiner eigenen Kirche zu re-
spektieren?

Okumene oder Rekatholisierung?

Karol Wojtyla hat nun freilich ein ande-
res Ziel vor Augen. Darin bleibt er sich

selber treu. Bei all den grossen Worten,
mit denen er vor dem Weltkirchenrat
«die Mitarbeit der katholischen Kirche in
der okumenischen Bewegung» fiir «un-
widerruflich» erklarte oder die Arbeits-
gemeinschaft der christlichen Kirchen
der Schweiz ermutigte, «in Wahrheit und
Liebe» die «theologischen Dialoge fort-
zufilhren und sogar zu intensivieren»,
liess der Papst keinen Zweifel daran, dass
er die Einheit der Christen einzig und al-
lein «in der sichtbaren Gestalt der einen,
heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche» sehen kann.

Worin unterscheidet sich dieses — in
Kehrsatz so formulierte — Ziel von der al-
ten gegenreformatorischen Strategie der
Rekatholisierung aller nichtkatholischen
Konfessionen? «Keine lokale Kirche
kann existieren, wenn sie nicht eine wah-
re und tiefe Communio mit dem Stuhl
Petri nahrt», betonte der Papst vor den
Tessiner Katholiken. Doch was ist diese
«wahre und tiefe Communio» anderes
als die Subordination unter den obersten
Hierarchen der Weltkirche? Und was an-
deres wiare diese «Communio» fiir die
mit «Rom» wiedervereinigten Kirchen
der Reformation? In Genf driickte der
Papst denn auch seine Uberzeugung aus,
dass die katholische Kirche «in voller
Treue zur apostolischen Uberlieferung
und zum Glauben der Viter im Dienst
des Bischofs von Rom den sichtbaren
Bezugspunkt und den Garanten der Ein-
heit bewahrt» habe — eine Uberzeugung
wohlverstanden, von der zugleich gesagt
wird, «dass unsere Treue zu Christus uns
verbietet, sie aufzugeben».

Den okumenischen Gesten des Pap-
stes fehlt der Tatbeweis, dass er die Be-
gegnung der Christen auf dem Weg zur
Einheit anders denn als Integration in ei-
nen restaurierten Weltkatholizismus ver-
steht. Das ist, verglichen mit dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil und der Hal-
tung Pauls VI., ein deutlicher Riick-
schritt. Das Zweite Vatikanum sah zwar
auch keinen 6kumenischen Weg, der am
Jurisdiktionsprimat und am Unfehlbar-

255



keitsanspruch des Papstes vorbeigefuhrt
hatte, aber es war doch nicht so un-
Okumenisch, «den kiinftigen Anregun-
gen des Heiligen Geistes vorzugreifen»
(Unitas redintegratio, Nr.24). Und von
Paul VI. gibt es den bekannten, 1967 auf
dem Einheitssekretariat gepragten Satz:
« Wir sind uns vollkommen bewusst, dass
der Papst das grosste Hindernis auf dem
Weg zum Okumenismus darstellt.» Der
intellektuelle und &dusserst sensible
Paul VI. litt unter der trennenden Wir-
kung seines Amtes. Vielleicht war er zu
sehr Okumeniker, um noch mit gutem
Gewissen Papst zu sein. Bei Johannes
Paul II. verhélt es sich genau umgekehrt:
Er ist wohl zu sehr Papst, um noch mit
gutem Gewissen Okumeniker zu sein. Er
ist auch ehrlich genug, seinen okumeni-
schen Gesprachspartnern nichts vorzu-
machen. Sie wissen, wohin die Reise
geht, sofern sie ihm folgen.

Die (Re-)Klerikalisierung des
Katholizismus oder der reformierte
Pfarrer als «fromm verkleideter Laie»

Wenn uiberhaupt Tatbeweise vorliegen,
dann nicht fur die 0kumenische Orientie-
rung, sondern fiir die (Re-)Klerikalisie-
rung des Katholizismus durch den Woj-
tyla-Papst. Das allgemeine Priestertum
aller Christen tritt wieder deutlicher hin-
ter der sakralen Besonderheit des katho-
lischen Klerikers zuriick. «Die Versuche
der ,Klerikalisierung des Laienstandes’
oder der ,Laisierung des Klerus‘ —um ge-
wisse Tendenzen schonungslos beim Na-
men zu nennen —sind gerade auch im Be-
reich der Berufungen zum Scheitern ver-
urteilt», heisst es in der papstlichen An-
sprache an die Schweizer Bischofe. Uber
die Berufung zum Vorsteheramt ent-
scheidet nicht der Geist Gottes, sondern
die Amtskirche. Mehr noch: Deren
hochstes Lehr- und Hirtenamt glaubt,
uber den Geist Gottes verfiigen zu kon-
nen, indem es die Frauen und die verhei-
rateten Manner zum vornherein von die-
ser Berufung ausschliesst. Ja, ohne den
geweihten Priester gibt es kein Abend-

256

mahl mit real prasentem Christus. Und
das in klarem Gegensatz zu Mt. 18,20. So
exklusiv iberhoht der Wojtyla-Papst das
Sakralprestige der Priester, dass ihm so-
gar der gemeinsame Ausbildungsweg
von Priesteramtskandidaten und Laien-
theologen missféllt, wie er z.B. in Chur
und Luzern tiblich ist.

Die Konsequenz fir die Okumene
liegt auf der Hand: Das Vorsteheramt
bleibt so sehr an den katholischen Prie-
ster gebunden, dass der reformierte Pfar-
rer nur noch als «fromm verkleideter
Laie» (Hans Kiing, in: Weltwoche,
30.Mai) gilt. Der reformierte Pfarrer
kann daher auch nicht «gtiltig» Abend-
mahl feiern. Woraus wiederum folgt,
dass jede Abendmahlsgemeinschaft zwi-
schen Katholiken und Protestanten strik-
te untersagt beiben muss. Sie gabe ja
sonst dem reformierten Pfarrer einen
gleichwertigen Rang wie dem katholi-
schen Priester. Bei seiner Begegnung mit
dem Evangelischen Kirchenbund driick-
te der Papst diese wenig Okumenische
Uberlegung nur wenig diplomatischer
aus: «Die Eucharistiefeier ist fur die Kir-
che ein greifbares Glaubensbekenntnis,
und die vollstindige Ubereinstimmung
im Glauben ist die Voraussetzung fur den
Vollzug einer gemeinsamen Eucharistie-
feier, die wirklich authentisch und wahr
sein will.»

Bewegt sich dieses Denken noch auf
der Linie des Konzils? Hat dieses die
nichtkatholischen Kirchen nicht aus-
drucklich als «Kirchen» anerkannt? Wo
aber Kirche ist, da gibt es auch ein «giilti-
ges» Vorsteheramt und da wird auch
Abendmahl «giiltig» gefeiert. «Nicht im
Vollsinn», mag der Papst, ebenfalls ge-
stiitzt auf Konzilstexte, einwenden. Nur:
Geschieht alles im «Vollsinn», was unter
katholischem Vorzeichen steht? Ent-
scheidet iiber diesen «Vollsinn» allein
das katholische Amtsverstandnis und
nicht vielmehr die existentielle Erfah-
rung derer, die miteinander das Brot bre-
chen?



«Roms» Umgang mit seinen
«Dissidenten> als Priifstein
der Okumene

Karol Woijtylas Strategie der Disziplinie-
rung der katholischen Kirche «nach in-
nen» geht offensichtlich einher mit einer
Strategie der Rekatholisierung der nicht-
katholischen Kirchen «nach aussen».
Diese Doppelstrategie gibt tatsdchlich
Sinn, wenngleich einen schlechten, der
Okumene und dem Reich Gottes zutiefst
widersprechenden. Und auch das Umge-
kehrte gilt: Die fehlende «Okumene
nach innen» kann nicht mit einer glaub-
wiirdigen «Okumene nach aussen» zu-
sammengehen. Man kann  nicht
einerseits die eigene Kirche autoritar
fuhren, okumenischen Theologen die
Lehrbefugnis entziehen und nur noch
kurial angepasste Priester zu hoheren
Amtern aufsteigen lassen und anderer-
seits fir Demokratie, Okumenische
Theologie und Pluralitidt innerhalb der
nichtkatholischen Kirchen offen bleiben.
Prifstein des katholischen Willens zur
Okumene ist daher nicht die nette Geste
gegeniiber den «getrennten Briidern und
Schwestern», sondern die Art und Wei-
se, wie « Rom» mit seinen «Dissidenten»
umgeht. Auf den hier vorhandenen Wi-
derspruch haben die reformierten Chri-
sten den Papst leider nicht angesprochen.

Kirchenpolitischer Opportunismus

Nicht weniger enttduschte der Papst all
jene, die gehofft hatten, er wiirde wenig-
stens mit einer politischen Botschaft in
die Schweiz kommen. Selbst die paar
Satze auf dem Flieli, die sich mit poli-
tisch brisanten Fragen der schweizeri-
schen Politik zu befassen schienen, blie-
ben in ihrer Allgemeinheit so unverbind-
lich, dass sie niemandem wehtun konn-
ten.

Die CVP darf sich bestitigt fiihlen

Dass die «Finanzwelt» auch «ethischen
Grundsatzen» unterworfen sei, wer woll-
te es ernsthaft leugnen? Dass unsere
«Wirtschaft» und unser «Bankwesen der

Welt Friedensdienste» leisten «und nicht
— vielleicht indirekt — zu Krieg und Un-
recht in der Welt» beitragen sollten, ist so
selbstverstindlich, dass es keinen Papst
braucht, um uns das zu verkiinden. Hatte
Johannes Paul II. wenigstens gesagt, dass
unser Bankwesen in seinen Strukturen
verandert werden miisste, um uberhaupt
friedensfahig zu werden, dann und nur
dann ware sein Satz politisch geworden,
nicht mehr geeignet, als innerkapitalisti-
scher Moralappell verstanden zu werden.

Dass wir schliesslich den «Fliichtlingen
Asyl gewidhren», unsere «Hilfswerke
fordern», «die Sorgen anderer Volker»
zu unseren «eigenen» machen und daher
«iiber den Zaun hinausschauen» sollten,
mag ja gut gemeint gewesen sein; doch
warum tont das alles so wenig konkret,
weit weniger konkret als der papstliche
Beifall fiir die Initiative «Recht auf Le-
ben», die auf dem Fliieli wie auf der Lu-
zerner Allmend und selbst vor den Bi-
schofen mit Formulierungen wie «Ach-
tung vor dem Leben von der Empféangnis
bis zum Tod» belobigt wurde?

Die CVP darf sich bestatigt fiihlen. Th-
re Prominenz ist nicht umsonst Spalier
gestanden. Kréaftig aufpoliert wurde aber
nicht nur «hohes C», auch die iibrige
Selbstgerechtigkeit des birgerlichen
Christentums hat den Papstbesuch
schadlos uberstanden. Nur zu gerne liess
man sich in Luzern daran erinnern, dass
der letzte Generalstreik seit bald 70 Jah-
ren ausgestanden sei. Und nur zu gerne
liess man hier den kritischen Massstab
des Evangeliums der papstlichen Fest-
stellung weichen, «die Schweiz» sei «ein
einzigartiges, gesegnetes, gliickliches
Land». (Mehr Miihe als mit der heutigen
Politik des Vatikans bekundet unsere
Bourgeoisie mit den mutigen Initiativen
des Weltkirchenrates, wie der gehassige
NZZ-Kommentar vom 14.Juli iiber
«Potters Aera» zeigt.)

Der Papst verschonte seine Gefolgs-
leute mit kritischen Fragen zur Waffen-
ausfuhr, zur Militdrdienstverweigerung,
zum Vorrang der Arbeit vor dem Kapi-

257



tal, zur menschenfeindlichen Konzentra-
tion unserer Wirtschaft oder gar zum
«Imperialismus des internationalen Fi-
nanzkapitals» (Quadragesimo Anno, Nr.
109), obschon die kirchliche Soziallehre
gerade diese Themen in der Schweiz na-
hegelegt hitte. Aber eben: Karol Wojty-
la wire nicht er selbst, wenn er in irgend-
einem Land der Welt Forderungen auf-
greifen wollte, die dort von der politi-
schen Linken und nicht von der eigenen
Klientel vertreten wiirden. Sein kirchen-
politischer Opportunismus erheischt ei-
nen selektiven Umgang mit der eigenen
Soziallehre.

Katholische Schulen wichtiger
als Menschenrechte?

Politisch verbindlich und konkret wird
Johannes Paul 1II. nur, wenn kirchliche
Interessen in Frage stehen oder wenn er
glaubt, gegen den «Marxismus» vorge-
hen zu mussen. Als der Papst zum Bei-
spiel die katholischen Schulen in Frank-
reich durch die regierenden Sozialisten
gefahrdet sah, protestierte er offentlich
gegen die — inzwischen zuriickgezogene
— «Loi Savary» (die tibrigens von promi-
nenten Katholiken wie P. Dominique
Chenu sowie von katholischen Lehreror-
ganisationen und Katecheten unterstiitzt
worden war). Sein Protest war sogar Ge-
genstand eines aussergewohnlichen
Communiqués des vatikanischen Presse-
amtes nach einer Privataudienz des fran-
zOsischen Premierministers.

Ahnlich klare Worte hitte man sich
gegenuber Sudkoreas Regierungschef
Chun Doo Hwan gewuinscht, den Johan-
nes Paul II. kurz vor seiner Schweizerrei-
se besuchte. Doch die einzige Kritik, die
der Papst in Sudkorea ubte, galt nicht
dem Schlachter von Kwangju, sondern
jenen Priestern, die das menschenfeindli-
che Regime in diesem Staat bekampfen.
Die Tatsache, dass Stidkorea der katholi-
schen Kirche Religionsfreiheit gewdhrt
(solange sie sich unpolitisch verhilt), die
Hoffnung auch, Stidkorea konnte als Ba-
sis fur die Missionierung Nordkoreas und

258

selbst der Volksrepublik China dienen,
liessen den hohen Gast seinen Einsatz fiir
die Menschenrechte vergessen. Was aber
ist das fiir ein Papst, der verbrecherische
Regimes schont, wenn sie den kirchli-
chen Interessen entsprechen, aber demo-
kratische Regierungen kritisiert, wenn
sie sich gegeniiber kirchlichen Machtan-
spruchen weniger willfahrig zeigen? Man
glaubt sich zurtickversetzt in die oppor-
tunistische, ja klerikalfaschistische Kir-
chenpolitik der 30er Jahre.

«Theologie des Antikommunismus»

Noch eindugiger politisiert Johannes
Paul II., wenn er glaubt, den «Marxis-
mus» (oder was er dafiir halt) treffen zu
konnen. Da wird Gegensatzliches plotz-
lich vereinbar, kirchliche Politik gebo-
ten, wenn sie dem «Marxismus» schadet,
verboten,wenn sie ihm niitzen wiirde.
Derselbe Papst, der in Polen fur ein
«Biindnis zwischen der katholischen Kir-
che und dem freiheitlichen Syndikalis-
mus» (NZZ, 16.Januar 1981) eingetre-
ten ist, entzieht in Nicaragua den Prie-
stern, die sich fur die sandinistische Re-
gierung einsetzen, das Vertrauen. Der-
selbe Papst, der sich bei seiner zweiten
Polenreise daruber beklagte, dass er jene
Landsleute nicht begriissen konnte, die
in den Gefangnissen sassen, liess sich in
Nicaragua nicht dazu bewegen, fur die
Toten zu beten, die im Kampf gegen die
von den USA unterstutzten Konterrevo-
lutionare gefallen waren. Derselbe
Papst, der die «Theologie der Befreiung»
in seinem eigenen Heimatstaate prakti-
ziert, verurteilt sie, wenn ihre Anwen-
dung sich gegen kapitalistische Herr-
schaftsstrukturen richtet.

Der Papst kann das Unvereinbare zu-
sammenbringen, weil er die Welt nicht
aus der Sicht des Evangeliums, sondern
durch die Brille seiner manichéischen
Ideologie betrachtet — ahnlich der
Kreuzzugsideologie eines Ronald Reag-
an. [hm hat Karol Wojtyla nicht von un-
gefdhr zu einer publikumswirksamen Be-
gegnung in Alaska verholfen, bevor er



nach Siidkorea weiterflog und uber der
Stelle, wo im September des Vorjahres
eine koreanische Passagiermaschine von
einem sowjetischen Abfangjager abge-
schossen worden war, ein ebenso publi-
kumswirksames Gebet sprach. Anders
als in Nicaragua...

Diese «Theologie des Antikommunis-
mus» (vgl. NW 1979, S. 220ff.) lasst auch
die pépstlichen Stellungnahmen zu Krieg
und Frieden seltsam unbestimmt erschei-
nen. Da werden Atomwaffen zwar ge-
dchtet, so im Februar 1982 vor dem Frie-
densmal in Hiroshima, doch das sittliche
Verbot der Anwendung, der Herstellung
und des Besitzes solcher Waffen kommt
Johannes Paul II. nicht iiber die Lippen
(im Gegensatz zu den amerikanischen
Bischofen Matthiesen und Hunthausen).
Es ist offenkundig, dass der Papst so wi-
derspriichliche Elemente wie die biblisch
gebotene Gewaltlosigkeit, das «Natur-
recht» auf Selbstverteidigung (vorrangig
der westlichen Welt) und das klerikale
Interesse an der Bekdmpfung des Kom-
munismus zu vereinen sucht. Das bewdl-
tigt nicht einmal einer, der von der «Dia-
lektik» der anderen Seite (zu) viel ge-
lernt hat. Daran muss auch die morali-
sche Autoritat, die Kirche sein will, Scha-
den leiden. Vor allem junge Menschen
erfahren so das oberste Lehr- und Hir-
tenamt als eine lebensfeindliche Ord-
nungsinstanz, durch die sie einerseits mit
rigoristischen und gleichzeitig schwach
begriindeten Sexualnormen uberfordert
werden und die andererseits zu den un-
gleich wichtigeren Fragen von Krieg und
Frieden, aber auch von Armut und Un-
terdriickung nur sehr allgemein und un-
verbindlich daherredet.

Das alles hatten wir schon vor der
Schweizerreise des Papstes wissen kon-
nen. Trotzdem wollten wir nicht jede
Hoffnung auf diesen Besuch aufgeben.
Angesichts der extremen Weltsituation
ist Ja auch die Schweiz ein extremes, im
Nord-Sid-Konflikt ein extrem ndrdlich
und im Ost-West-Konflikt ein extrem
westlich stehendes Land. Da hitte es ja
sein konnen, dass ein wenigstens um die
Mitte bemiuhter Papst die Gewissen des
Schweizervolkes aufriitteln wiirde. Dar-
aus ist leider nichts geworden.

Und noch etwas anderes hatten wir
schon vor dem Besuch wissen miissen:
Ein System, das so sehr auf eine einzige
Person ausgerichtet ist wie das romisch-
katholische der Gegenwart, lage selbst
dann falsch, wenn diese Person sich sehr
viel anders verhalten wiirde als Johannes
Paul II. Was ist eine Politik der Kirche
wert, wenn sie von oben nach unten ver-
ordnet, statt von unten nach oben getra-
gen wird? Was eine Okumene, wenn sie
nicht von den Kirchen gemeinsam erar-
beitet und gelebt werden kann, sondern
wenn jeder Schritt zuerst vom Oberhaupt
ciner dieser Kirchen abgesegnet werden
muss, was ihm notabene eine Macht gibt,
die 0kumenisch gerade in Frage zu stel-
len, zu iiberwinden ware?

Darum sollten fortschrittliche, ehrlich
nach dem Reich Gottes suchende Katho-
liken auch nicht mehr langer auf eine
papstliche Unterstiitzung ihrer Anliegen
warten. Sie sollten vielmehr ihren eige-
nen Weg gehen, in der Okumene wie in
der Politik, «offen fiir Christi Geist».

Der Geist der universellen Herrschaft, der Johannes Paul I1. beseelt, richtet sich gegen den Mut
und den Widerstand seiner besten Briider im Episkopat. Der Ordnungsruf an die nationalen Bi-
schofskonferenzen zielt tatsdachlich darauf, die romische Kirche auszurichten an den schlechte-
sten politischen Machten, wenn sie nur radikal antikommunistisch sind: gute Zeiten kommen fiir
die Mobutus, Marcos, Stroessners und andere von Washington unterstiitzte Diktatoren. Der Bi-
schof von Rom wird die Befreiungsbewegungen gegen sie sicher nicht unterstiitzen.

(Georges Casalis: Der Papst aus der Kilte — die Kélte des Papstes, in: Kritisches Christentum.

Wien, Marz 1984)

259



	Zeichen der Zeit : Nachträgliches zum Papstbesuch

