
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 7-8

Nachruf: Zum Tode von Enrico Berlinguer : kein Nachruf, sondern ein Aufruf zum
Dialog

Autor: Zademach, Wieland

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wieland Zademach

Zum Tode von Enrico Berlinguer
Kein Nachruf, sondern ein Aufruf zum Dialog

Am Pfingstmontag dieses Jahres verstarb
der Generalsekretär der Kommunistischen

Partei Italiens, Enrico Berlinguer,
im Alter von 62 Jahren. In vielen Nachrufen

und Kommentaren wurden sein
Leben und Wirken, insbesondere seine
Verdienste um den Eurokommunismus
und dessen italienische Gestaltungsperspektive,

den Historischen Kompromiss,
gewürdigt. Selbst Papst Johannes Paul II.
anerkannte Berlinguers Eintreten für
eine humane Gesellschaftsform.
Bedauerlicherweise, vielleicht auch
bezeichnenderweise gingen die meisten
Kommentare - sowohl aus östlicher wie auch
aus westlicher Sicht - fast überhaupt
nicht darauf ein, dass die Politik des
Historischen Kompromisses wie die
Vorstellung eines Eurokommunismus insgesamt

auch ein «reformiertes» Verhältnis
zu Religion und Kirche intendiert. Dieser

besonders zukunftsträchtige Aspekt
soll deshalb wenigstens hier einmal
skizzenhaft umrissen werden.

Der Historische Kompromiss
als Ausdruck des Glaubens an einen
eigenständigen Kommunismus und an
einen «Sozialismus der Reform»
Als Begriff wird der «Historische
Kompromiss» zum ersten Mal von Enrico
Berlinguer in einer Artikelserie der
Parteizeitung «Rinascita» vom 28. September

1973 verwandt, die den Titel trägt:
«Gedanken zu Italien nach den Ereignissen

in Chile». Die Sache jedoch, die der
«compromesso storico» bezeichnet, ist
wesentlich älter; sie hat eine lange
Vorgeschichte, nicht nur innerhalb der KPI,

sondern auch innerhalb der italienischen
Bevölkerung, und reicht zurück bis zum
antifaschistischen Widerstand in den
30er Jahren mit Antonio Gramsci und
Palmiro Togliatti als ihren herausragenden

Leitfiguren.
Die Politik des Historischen Kompromisses

versteht sich nicht nur als
«Linksalternative», sondern als «demokratische

Alternative» überhaupt. Sie peilt
deshalb auch mehr an als etwa nur einen
Wahlsieg von 51 Prozent der Linkskräfte,

weil sie davon ausgeht, dass der frontale

Zusammenstoss derjenigen Parteien,

die in breiten Bevölkerungsschichten
eine Basis haben, zu einer Spaltung des
Landes führen würde, was für die Demokratie

verhängnisvoll wäre und dem
demokratischen Staat sogar die
Überlebensgrundlage entziehen könnte. Die
Kommunisten schlagen daher eine
Koalitionsregierung vor - einen «Kompromiss»,

der «historisch» genannt wird, der
also kein ideologischer Kompromiss sein
soll, ebensowenig allerdings ein
taktischer. Aus dieser Koalition heraus wollen

sie versuchen, jene Hegemonie (nicht
Diktatur!) der Arbeiterklasse zu realisieren,

deren hauptsächlicher Wortführer
und Fürsprecher in Italien die KPI ist.

Diesem Vorhaben liegt die Annahme
zugrunde, dass es möglich sei, in Italien
einen «Sozialismus der Reform» (anstatt
einen der Revolution) zu verwirklichen
und dass es diesem Sozialismus gelingen
könnte, die Gesellschaft nach und nach
zu einer wahrhaft sozialistischen Gesellschaft

(gegründet auf eine soziale Verteilung

der Produktionsmittel) und zu einer

247



wahrhaft demokratischen umzuformen,
in der die individuellen und die kollektiven

Menschenrechte durch eine wachsende

«Sozialisierung der Politik» und
durch eine «bodenständige Demokratie»
verwirklicht würden. Der Historische
Kompromiss ist somit eigentlich nur ein
Name für das vorläufige theoretische
Resultat eines jahrzehntelangen
Entwicklungsprozesses der KPI.

Der Preis, den die italienischen
Kommunisten für die Zustimmung der anderen

Parteien und Volksschichten zur
Politik des Historischen Kompromisses zu
bezahlen bereit sind, ist ihre vorbehaltlose

Anerkennung der parlamentarischen
Demokratie mit ihren tradierten Spielregeln

und bürgerlichen Rechten. Der
Preis, den die KPI von den andern
fordert, ist die Mitbeteiligung der KPI an
der Regierung und — auf lange Sicht - die
Bereitschaft, eine Entwicklung Italiens
in Richtung auf einen demokratischen
Sozialismus nicht mit Gewalt zu verhindern,

falls dieser von einer breiten Mehrheit

im Volke getragen und legitimiert
wird.

Berlinguers «Historischer Kompromiss»

ist der italienische Versuch, eine
westlich-europäische Form des Kommunismus

zu schaffen, unabhängig von
Moskau und vom osteuropäischen
Kommunismus, eigenständig gegenüber den
anderen existierenden Formen des
Kommunismus. Diese tiefgreifende Evolution
im italienischen Kommunismus brachte
der KPI von seiten «orthodoxer» Parteien

den Vorwurf «revisionistischer» und
«sozialdemokratischer» Tendenzen ein.
Dem wäre allerdings entgegenzuhalten,
dass die KPI von einer politischen,
ideologischen und kulturellen Überlegung
weitreichenden Ausmasses ausgegangen
ist. Es geht und ging darum, auf der Basis
marxistischer Ideale ein Grundkonzept
vom Staat, von der Partei und von ihren
gegenseitigen Beziehungen auszuarbeiten

sowie von den Beziehungen zwischen
Staat und Kirche beziehungsweise KPI
und Religion.

Der Antikommunismus der italienischen
Hierarchie und die
weltanschauliche Toleranz der KPI
In seinem Grundsatzreferat auf dem
XIII. Parteitag der KPI im März 1972
befasste Berlinguer sich auch mit dem
Verhältnis zur katholischen Welt. Es
ging ihm darum, den Dialog und die
Begegnung zwischen kommunistischer und
katholischer Welt zu vertiefen, um den
Staat zu erneuern und ihm eine breite
Massenunterstützung zu sichern, damit
er vor jeder konservativen Rückentwicklung

bewahrt werden könne: «Daher
besteht unsere Aufgabe darin, alle wahrhaft

demokratischen katholischen Kräfte
zu unterstützen... und unseren Teil dazu
beizutragen, damit jene Werte, nach
denen die lebendigsten christlichen Gewissen

streben, einen historisch angemessenen
Ausdruck finden, um selbständig am

Aufbau einer höheren Gesellschaft
mitzuwirken.»1

Dass diese Dialogofferte nicht ganz
ohne Echo von zumindest «halboffizieller»

katholischer Seite blieb, das bezeugt
ein Briefwechsel zwischen dem Bischof
von Ivrea, Luigi Betazzi, und Enrico
Berlinguer in den Jahren 1976 und 1977.2
Der «offene Brief» Betazzis entstand
nach den Wahlen vom 20. Juni 1976, die
den Kommunisten beachtliche Erfolge
einbrachten. Zwar gibt es im italienischen

Katholizismus nicht wenige
linksorientierte, der KPI nahestehende oder
ihr gar angehörende Priester, auch viele
Laien, die als unabhängige Kandidaten
auf KPI-Listen für Kommunal- oder
Parlamentswahlen aufgestellt werden; aber
die italienischen Bischöfe sind grösstenteils

antikommunistisch eingestellt. In
diesem Zusammenhang ist Betazzis Brief
nicht nur eine mutige Geste, sondern ein
Novum, ein historisches Dokument. «Ich
wende mich um des Dialoges willen an
Sie», schrieb Betazzi an Berlinguer - nie
zuvor hatte sich ein italienischer Bischof
so gegenüber Kommunisten geäussert.

Das Neue an diesem Verhalten wird
deutlich, wenn man an das Dekret des

248



Heiligen Offiziums vom 1. Juli 1949
denkt, das seinerzeit von Papst Pius XII.
persönlich approbiert wurde und
Kommunisten generell exkommunizierte.
Statt dessen tritt Betazzi für den Dialog
ein: Er spricht von der Notwendigkeit
einer «fortwährenden Auseinandersetzung»

zwischen Christen und Kommunisten,

in deren Verlauf die eine oder andere
Seite vielleicht nochmals einige ihrer

Standpunkte überdenken sollte. Die
Christen müssten prüfen, was an ihrer
politischen Orientierung wirklich vom
Glauben her inspiriert und wieviel «von
anderen Ideologien oder anderen Interessen

eingegeben» sei; die Kommunisten
sollten prüfen, was an ihren Standpunkten

«wirklich von einer Verpflichtung zur
Gerechtigkeit und Gleichheit angeregt»
werde und «wieviel sich dagegen weiterhin

mit ideologischen Aspekten und
konkreten Verfahren verbindet», die für
eine Politik zugunsten des Volkes nicht
wichtig seien. Betazzis Brief mündet
schliesslich in eine Einladung zur
gegenseitigen Selbstkritik.

Berlinguers Antwort erfolgte, mit
geschicktem Timing, erst über ein Jahr später:

zur Zeit der Diskussion über das
Konkordat im Parlament und der
internationalen Bischofssynode in Rom. Der
Brief, der das Datum vom 7. Oktober
1977 trägt, behandelt drei Grundthemen:

KPI und Marxismus, KPI und Religion,

KPI und Staat.

Marxismus ohne Dogma
Betazzi hatte betont, dass die KPI «sich
ausdrücklich zu der marxistischen Ideologie

bekennt, was offensichtlich mit dem
christlichen Glauben unvereinbar ist».
Diese Behauptung bestreitet Berlinguer,
indem er bemerkt, «als Partei» bekenne
sich der italienische Kommunismus nicht
zur marxistischen Ideologie, «wenn sie
als materialistische, atheistische Philosophie

verstanden wird». Der Marxismus
der KPI sei kein «ideologisches Credo»,
sondern «eine bedeutende, lebende
Lektion», «ein grosses Erbe» sozialer Analy¬

se und politischen Kampfes, ein Besitz,
auf den man nicht verzichten kann,
jedoch - und das ist entscheidend - nicht
unbeweglich, nicht in einer unberührbaren

Doktrin versteinert: ein Besitz, den
man «kritisch wie eine Lehre verstehen
und nutzen muss, nicht nur annehmen
und dogmatisch lesen wie einen
unveränderlichen Text».

Marxismus ohne antireligiöses Vorurteil
Die KPI ist die erste westliche kommunistische

Partei gewesen, die das antireligiöse

Vorurteil überwunden hat; und das
trotz des hemmungslosen Antikommunismus,

der in der Nachkriegszeit und
während der Zeit des Kalten Krieges
gepredigt wurde, so als sei der Antikommunismus

quasi das Evangelium der
italienischen katholischen Hierarchie. In
seinem Brief zitiert Berlinguer einige Texte,
welche die Toleranz der KPI belegen. So
etwa den Artikel 2 des im Januar 1946
beschlossenen Parteistatuts, nach dem
sich alle Bürger in der Partei einschreiben

können, «ungeachtet der Rasse, des
Glaubens und philosophischer Überzeugungen»;

die KPI «exkommunizierte»
die Gläubigen nicht - drei Jahre später
aber exkommunizierte der Vatikan die
Kommunisten.

Der zweite Text ist eine der «Thesen»,
die im Dezember 1962 vom X. Partei-
kongress angenommen wurden. Ein
Plädoyer dafür, «dass das Streben nach
einer sozialistischen Gesellschaft nicht nur
bei Menschen religiösen Glaubens
seinen Weg finden kann, sondern dass ein
solches Streben aus religiösem Gewissen
motivierbar wird». Mit Recht kommentiert

Berlinguer: «Hier wird etwas wirklich

Neues proklamiert.»

Der Laizismus der KPI
Ein dritter Text ist einer Rede entnommen,

die der damalige Generalsekretär
Luigi Longo 1966 auf dem XL Kongress
der KPI gehalten hatte: «Wir bestätigen,
dass wir für einen effektiven und absolut
laizistischen Staat sind; dass wir wie ge-

249



gen einen konfessionellen, so auch gegen
den atheistischen Staat sind; dass wir für
die absolute Einhaltung der Religionsfreiheit,

der Gewissensfreiheit für Gläubige

und Nichtgläubige, Christen und
Nichtchristen sind. Wir sind also dagegen,

dass der Staat einer Ideologie,
einem- religiösen Glauben oder einer
kulturellen Richtung irgendein Privileg
zuerkenne, das anderen schadet.»

Auf der Grundlage dieser offiziellen
Dokumente formulierte Berlinguer die
zentrale These seines Briefes: Die KPI ist
eine «laizistische und demokratische»
Partei und daher «als solche nicht
theistisch, nicht atheistisch und nicht anti-
theistisch»; sie will «einen laizistischen
und demokratischen» Staat, «auch er also

nicht theistisch, nicht atheistisch und
nicht antitheistisch».

Um die Tragweite dieser Formulierungen

richtig ermessen zu können, ist es
wichtig, darauf hinzuweisen, dass der
«laizistische Staat» für Berlinguer nicht
nur den nicht-konfessionellen, sondern
auch den nicht-ideologischen Staat
meint. Nur in dieser «Fülle des Laizismus»,

auch auf dem Gebiet der geistigen
Überzeugungen und Weltanschauungen,
kann der Staat wirklich in vollem Umfang

sein eigenes, ursprünglich demokratisches

Wesen ausdrücken. Der Staat als
Institution darf weder für noch gegen
Gott sein - weder bekämpft er die Religion,

noch privilegiert er sie. Berlinguer
schliesst: «Wir Kommunisten wollen
eine derart organisierte Gesellschaft,
dass sie den christlichen Werten gegenüber

immer offener und einladender
wird. Wir wollen jedoch keine ,christli-
che' Gesellschaft oder einen christlichen'

Staat; nicht, weil wir Antichristen
sind, sondern deshalb, weil dann daraus
nur eine ideologische, integralistische'
Gesellschaft (oder ein solcher Staat)
entstünde.»

Ermutigung für progressive Demokratie
Berlinguers Brief spricht für sich selbst.
Es wäre falsch, ihn taktisch oder oppor¬

tunistisch misszuverstehen, denn er ist
programmatisch gemeint. Hier entsteht
das Bild einer kommunistischen Partei,
die es sich zur Aufgabe macht, durch
einen Prozess progressiver Demokratie
den Übergang von der bürgerlich-liberalen

Demokratie zu einer neuen Form
politischer und sozialer Demokratie zu
verwirklichen, die einerseits durch den Beitrag

der Arbeiterbewegung, durch deren
Werte und Kultur, charakterisiert wird,
die jedoch andererseits auch die wichtigsten

Errungenschaften der liberal-demokratischen

Tradition beibehält. Der von
Berlinguer anvisierte Staat wäre nicht
mehr bürgerlich, er wäre nicht kapitalistisch,

auch nicht im Sinne des
Staatskapitalismus; er wäre kein Staat einer einzigen

Partei, einer Klasse oder Kirche,
sondern er wäre demokratisch und
pluralistisch, weil von unten her aufgebaut,
unter Beteiligung aller sozialen Kräfte
und aller Komponenten der Gesellschaft.

In diesem Rahmen wäre das Christentum

weder ausgeschlossen noch auf eine
Privatangelegenheit reduziert, sondern
seine besondere Funktion als «Ferment
des Neuen in der Welt» wäre im Gegenteil

anerkannt. Paolo Ricca hat sicher
recht, wenn er diesem Brief und damit
auch der Persönlichkeit Berlinguers
insgesamt attestiert: «Er öffnet neue
Perspektiven, sowohl für die italienische
kommunistische Bewegung als auch für
das historische Christentum. Er verlangt
daher von Kommunisten und Christen,
auf neue Weise alten Problemen und
alten Streitfragen zu begegnen und sie zu
lösen. Berlinguers Brief wurde diktiert
von jener Hoffnung, dass der Kommunismus

etwas anderes und Besseres sein
kann als der bisher von Osteuropa her
bekannte und dass das Christentum
etwas anderes und Besseres sein kann als
das bisher von den verschiedenen
europäischen christlich-demokratischen
Parteien vertretene Christentum.»

Ob und wie sich Kommunismus und
real existierender Sozialismus diesen

250



Herausforderungen stellen, das dürfte
nicht zuletzt von den «Früchten» abhängen,

an denen die Christen zu erkennen
sind. Ein vorurteilsfreier Dialog wäre
wohl kein schlechter Anfang. Berlinguers

geistiges Erbe ist dafür eine hilfreiche

Ermutigung!

1 E. Berlinguer, Für eine demokratische Wende,
Hamburg/Westberlin 1975, S. 208.
2 Dieser Briefwechsel ist dokumentiert in: Junge
Kirche, Nr. 8 und 9, Bremen 1978. Kommentiert
wurde er von P. Ricca in: Lutherische Monatshefte.
Nr. 6, Hannover 1978. Die folgenden Zitierungen
beziehen sich auf die beiden vorgenannten Orte.

Adriaan van Biemen (1915—1984)

Am 27. Mai ist in Bentveld Adriaan van
Biemen gestorben, der bis vor einem
Jahr Präsident des Internationalen Bundes

der Religiösen Sozialisten war. Er hat
noch vor kurzem in «Tijd & Taak», der
Zeitschrift unserer holländischen Freunde,

einen Gedenkartikel für Christine
Ragaz veröffentlicht, die als Sekretärin
des Internationalen Bundes mit. ihm
zusammengearbeitet hatte. Eine Generation

von getreuen Trägern unserer
Bewegung, die in den Nachkriegsjahren den
Bund wieder aufgebaut haben, verlässt
uns!

Adriaan ist im Jahre 1946 der Leiter
der Arbeitsgemeinschaft der Woodbrooker

geworden, jener ursprünglich von
den britischen Quäkern in den Niederlanden

geschaffenen Gruppe, die den
Gedanken des Religiösen Sozialismus
seit den Anfängen getragen hat. Als nach
dem Ende der Besetzung William
Banning, der eigentliche Führer der
niederländischen Bewegung und ihrer
Volkshochschule in Bentveld, zum Leiter des

Tagungszentrums der Hervormden Kerk
in Driebergen bei Utrecht berufen wurde,

hat Adriaan die Leitung Bentvelds
und der Arbeitsgemeinschaft übernommen

und auch die Hauptredaktion von
«Tijd & Taak».

Der aus der Orthodoxie stammende
und in Leiden ausgebildete Theologe hat
sich überall mit seiner starken
Persönlichkeit, aber auch mit seiner Musikalität,

seiner literarischen Begabung und
seinem goldenen Humor eingebracht.
Geistig war er von Martin Bubers Denken

berührt, und wenn er von seinen
Kontakten mit Christen in der DDR
berichtete, erkannte man die Furchtlosigkeit

und Vorurteilslosigkeit dieses Mannes.

Nicht nur seine holländischen
Freunde, nein, wir alle haben einen
vorbildlichen Sozialisten aus christlicher
Gesinnung und einen wertvollen Freund
verloren.

Markus Mattmüller

251


	Zum Tode von Enrico Berlinguer : kein Nachruf, sondern ein Aufruf zum Dialog

