Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 7-8

Nachruf: Zum Tode von Enrico Berlinguer : kein Nachruf, sondern ein Aufruf zum
Dialog

Autor: Zademach, Wieland

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wieland Zademach

Zum Tode von Enrico Berlinguer

Kein Nachruf, sondern ein Aufruf zum Dialog

Am Pfingstmontag dieses Jahres verstarb
der Generalsekretar der Kommunisti-
schen Partei Italiens, Enrico Berlinguer,
im Alter von 62 Jahren. In vielen Nach-
rufen und Kommentaren wurden sein
Leben und Wirken, insbesondere seine
Verdienste um den Eurokommunismus
und dessen italienische Gestaltungsper-
spektive, den Historischen Kompromiss,
gewiirdigt. Selbst Papst Johannes Paul 1.
anerkannte Berlinguers Eintreten fur
eine humane Gesellschaftsform. Bedau-
erlicherweise, vielleicht auch bezeich-
nenderweise gingen die meisten Kom-
mentare — sowohl aus Ostlicher wie auch
aus westlicher Sicht — fast iiberhaupt
nicht darauf ein, dass die Politik des Hi-
storischen Kompromisses wie die Vor-
stellung eines Eurokommunismus insge-
samt auch ein «reformiertes» Verhaltnis
zu Religion und Kirche intendiert. Die-
ser besonders zukunftstrachtige Aspekt
soll deshalb wenigstens hier einmal skiz-
zenhaft umrissen werden.

Der Historische Kompromiss

als Ausdruck des Glaubens an einen
eigenstindigen Kommunismus und an
einen «Sozialismus der Reform»

Als Begriff wird der «Historische Kom-
promiss» zum ersten Mal von Enrico
Berlinguer in einer Artikelserie der Par-
teizeitung «Rinascita» vom 28. Septem-
ber 1973 verwandt, die den Titel tragt:
«Gedanken zu Italien nach den Ereignis-
sen in Chile». Die Sache jedoch, die der
«compromesso storico» bezeichnet, ist
wesentlich alter; sie hat eine lange Vor-
geschichte, nicht nur innerhalb der KPI,

sondern auch innerhalb der italienischen
Bevolkerung, und reicht zurtick bis zum
antifaschistischen Widerstand in den
30er Jahren mit Antonio Gramsci und
Palmiro Togliatti als ithren herausragen-
den Leitfiguren.

Die Politik des Historischen Kompro-
misses versteht sich nicht nur als «Links-
alternative», sondern als «demokrati-
sche Alternative» uUberhaupt. Sie peilt
deshalb auch mehr an als etwa nur einen
Wahlsieg von 51 Prozent der Linkskréf-
te, weil sie davon ausgeht, dass der fron-
tale Zusammenstoss derjenigen Partei-
en, die in breiten Bevolkerungsschichten
eine Basis haben, zu einer Spaltung des
Landes fiihren wiirde, was flir die Demo-
kratie verhdngnisvoll wiare und dem de-
mokratischen Staat sogar die Uberle-
bensgrundlage entziechen konnte. Die
Kommunisten schlagen daher eine Ko-
alitionsregierung vor — einen «Kompro-
miss», der «historisch» genannt wird, der
also kein ideologischer Kompromiss sein
soll, ebensowenig allerdings ein takti-
scher. Aus dieser Koalition heraus wol-
len sie versuchen, jene Hegemonie (nicht
Diktatur!) der Arbeiterklasse zu realisie-
ren, deren hauptsdchlicher Wortfuhrer
und Fursprecher in Italien die KPI ist.

Diesem Vorhaben liegt die Annahme
zugrunde, dass es moglich sei, in Italien
einen «Sozialismus der Reform» (anstatt
einen der Revolution) zu verwirklichen
und dass es diesem Sozialismus gelingen
konnte, die Gesellschaft nach und nach
zu einer wahrhaft sozialistischen Gesell-
schaft (gegriindet auf eine soziale Vertei-
lung der Produktionsmittel) und zu einer

247



wahrhaft demokratischen umzuformen,
in der die individuellen und die kollekti-
ven Menschenrechte durch eine wach-
sende «Sozialisierung der Politik» und
durch eine «bodenstindige Demokratie»
verwirklicht wirden. Der Historische
Kompromiss ist somit eigentlich nur ein
Name fiir das vorlaufige theoretische Re-
sultat eines jahrzehntelangen Entwick-
lungsprozesses der KPI.

Der Preis, den die italienischen Kom-
munisten fur die Zustimmung der ande-
ren Parteien und Volksschichten zur Po-
litik des Historischen Kompromisses zu
bezahlen bereit sind, ist ihre vorbehaltlo-
se Anerkennung der parlamentarischen
Demokratie mit ihren tradierten Spielre-
geln und burgerlichen Rechten. Der
Preis, den die KPI von den andern for-
dert, ist die Mitbeteiligung der KPI an
der Regierung und — auf lange Sicht —die
Bereitschaft, eine Entwicklung Italiens
in Richtung auf einen demokratischen
Sozialismus nicht mit Gewalt zu verhin-
dern, falls dieser von einer breiten Mehr-
heit im Volke getragen und legitimiert
wird.

Berlinguers «Historischer Kompro-
miss» ist der italienische Versuch, eine
westlich-europdische Form des Kommu-
nismus zu schaffen, unabhéngig von
Moskau und vom osteuropaischen Kom-
munismus, eigenstandig gegeniiber den
anderen existierenden Formen des Kom-
munismus. Diese tiefgreifende Evolution
im italienischen Kommunismus brachte
der KPI von seiten «orthodoxer» Partei-
en den Vorwurf «revisionistischer» und
«sozialdemokratischer» Tendenzen ein.
Dem ware allerdings entgegenzuhalten,
dass die KPI von einer politischen, ideo-
logischen und kulturellen Uberlegung
weltreichenden Ausmasses ausgegangen
ist. Es geht und ging darum, auf der Basis
marxistischer Ideale ein Grundkonzept
vom Staat, von der Partel und von ihren
gegenseitigen Beziehungen auszuarbei-
ten sowie von den Beziehungen zwischen
Staat und Kirche beziehungsweise KPI
und Religion.

248

Der Antikommunismus der italienischen
Hierarchie und die

weltanschauliche Toleranz der KPI

In seinem Grundsatzreferat auf dem
XIII. Parteitag der KPI im Marz 1972
befasste Berlinguer sich auch mit dem
Verhaltnis zur katholischen Welt. Es
ging ihm darum, den Dialog und die Be-
gegnung zwischen kommunistischer und
katholischer Welt zu vertiefen, um den
Staat zu erneuern und ihm eine breite
Massenunterstiitzung zu sichern, damit
er vor jeder konservativen Ruckentwick-
lung bewahrt werden konne: «Daher be-
steht unsere Aufgabe darin, alle wahr-
haft demokratischen katholischen Krafte
zu unterstiitzen. .. und unseren Teil dazu
beizutragen, damit jene Werte, nach de-
nen die lebendigsten christlichen Gewis-
sen streben, einen historisch angemesse-
nen Ausdruck finden, um selbstandig am
Aufbau einer hoheren Gesellschaft
mitzuwirken.»!

Dass diese Dialogofferte nicht ganz
ohne Echo von zumindest «halboffiziel-
ler» katholischer Seite blieb, das bezeugt
ein Briefwechsel zwischen dem Bischof
von Ivrea, Luigi Betazzi, und Enrico Ber-
linguer in den Jahren 1976 und 1977.2
Der «offene Brief» Betazzis entstand
nach den Wahlen vom 20. Juni 1976, die
den Kommunisten beachtliche Erfolge
einbrachten. Zwar gibt es im italieni-
schen Katholizismus nicht wenige links-
orientierte, der KPI nahestehende oder
ihr gar angehorende Priester, auch viele
Laien, die als unabhingige Kandidaten
auf KPI-Listen fiir Kommunal- oder Par-
lamentswahlen aufgestellt werden; aber
die italienischen Bischofe sind grossten-
teils antikommunistisch eingestellt. In
diesem Zusammenhang ist Betazzis Brief
nicht nur eine mutige Geste, sondern ein
Novum, ein historisches Dokument. «Ich
wende mich um des Dialoges willen an
Sie», schrieb Betazzi an Berlinguer — nie
zuvor hatte sich ein italienischer Bischof
so gegenuber Kommunisten geaussert.

Das Neue an diesem Verhalten wird
deutlich, wenn man an das Dekret des



Heiligen Offiziums vom 1. Juli 1949
denkt, das seinerzeit von Papst Pius XII.
personlich approbiert wurde und Kom-
munisten generell exkommunizierte.
Statt dessen tritt Betazzi fiir den Dialog
ein: Er spricht von der Notwendigkeit ei-
ner «fortwahrenden Auseinanderset-
zung» zwischen Christen und Kommuni-
sten, in deren Verlauf die eine oder ande-
re Seite vielleicht nochmals einige ihrer
Standpunkte iiberdenken sollte. Die
Christen miissten prifen, was an ihrer
politischen Orientierung wirklich vom
Glauben her inspiriert und wieviel «von
anderen Ideologien oder anderen Inter-
essen eingegeben» sei; die Kommunisten
sollten priifen, was an ihren Standpunk-
ten «wirklich von einer Verpflichtung zur
Gerechtigkeit und Gleichheit angeregt»
werde und «wieviel sich dagegen weiter-
hin mit ideologischen Aspekten und kon-
kreten Verfahren verbindet», die fiir
eine Politik zugunsten des Volkes nicht
wichtig seien. Betazzis Brief mundet
schliesslich in eine Einladung zur gegen-
seitigen Selbstkritik.

Berlinguers Antwort erfolgte, mit ge-
schicktem Timing, erst iiber ein Jahr spa-
ter: zur Zeit der Diskussion uber das
Konkordat im Parlament und der inter-
nationalen Bischofssynode in Rom. Der
Brief, der das Datum vom 7. Oktober
1977 tragt, behandelt drei Grundthe-
men: KPI und Marxismus, KPI und Reli-
gion, KPI und Staat.

Marxismus ohne Dogma

Betazzi hatte betont, dass die KPI «sich
ausdriicklich zu der marxistischen Ideo-
logie bekennt, was offensichtlich mit dem
christlichen Glauben unvereinbar ist».
Diese Behauptung bestreitet Berlinguer,
indem er bemerkt, «als Partei» bekenne
sich der italienische Kommunismus nicht
zur marxistischen Ideologie, «wenn sie
als materialistische, atheistische Philoso-
phie verstanden wird». Der Marxismus
der KPI sei kein «ideologisches Credo»,
sondern «eine bedeutende, lebende Lek-
tion», «ein grosses Erbe» sozialer Analy-

se und politischen Kampfes, ein Besitz,
auf den man nicht verzichten kann, je-
doch — und das ist entscheidend — nicht
unbeweglich, nicht in einer unberiihrba-
ren Doktrin versteinert: ein Besitz, den
man «kritisch wie eine Lehre verstehen
und nutzen muss, nicht nur annehmen
und dogmatisch lesen wie einen unveran-
derlichen Text».

Marxismus ohne antireligioses Vorurteil

Die KPI ist die erste westliche kommuni-
stische Partei gewesen, die das antireli-
giose Vorurteil uberwunden hat; und das
trotz des hemmungslosen Antikommu-
nismus, der in der Nachkriegszeit und
wahrend der Zeit des Kalten Krieges ge-
predigt wurde, so als sei1 der Antikommu-
nismus quasi das Evangelium der italie-
nischen katholischen Hierarchie. In sei-
nem Brief zitiert Berlinguer einige Texte,
welche die Toleranz der KPI belegen. So
etwa den Artikel 2 des im Januar 1946
beschlossenen Parteistatuts, nach dem
sich alle Biurger in der Partei einschrei-
ben konnen, «ungeachtet der Rasse, des
Glaubens und philosophischer Uberzeu-
gungen»; die KPI «exkommunizierte»
die Glaubigen nicht — drei Jahre spater
aber exkommunizierte der Vatikan die
Kommunisten.

Der zweite Text ist eine der «Thesen»,
die im Dezember 1962 vom X. Partei-
kongress angenommen wurden. Ein Pla-
doyer dafiir, «dass das Streben nach ei-
ner sozialistischen Gesellschaft nicht nur
bei Menschen religiosen Glaubens sei-
nen Weg finden kann, sondern dass ein
solches Streben aus religiosem Gewissen
motivierbar wird». Mit Recht kommen-
tiert Berlinguer: «Hier wird etwas wirk-
lich Neues proklamiert.»

Der Laizismus der KPI

Ein dritter Text ist einer Rede entnom-
men, die der damalige Generalsekretar
Luigi Longo 1966 auf dem XI. Kongress
der KPI gehalten hatte: «Wir bestétigen,
dass wir fur einen effektiven und absolut
laizistischen Staat sind; dass wir wie ge-

249



gen einen konfessionellen, so auch gegen
den atheistischen Staat sind; dass wir fur
die absolute Einhaltung der Religions-
freiheit, der Gewissensfreiheit fiir Glau-
bige und Nichtgldubige, Christen und
Nichtchristen sind. Wir sind also dage-
gen, dass der Staat einer Ideologie, ei-
nem religiosen Glauben oder einer kul-
turellen Richtung irgendein Privileg zu-
erkenne, das anderen schadet.»

Auf der Grundlage dieser offiziellen
Dokumente formulierte Berlinguer die
zentrale These seines Briefes: Die KPI ist
eine «laizistische und demokratische»
Parter und daher «als solche nicht thei-
stisch, nicht atheistisch und nicht anti-
theistisch»; sie will «einen laizistischen
und demokratischen» Staat, «auch er al-
so nicht theistisch, nicht atheistisch und
nicht antitheistisch».

Um die Tragweite dieser Formulierun-
gen richtig ermessen zu konnen, ist es
wichtig, darauf hinzuweisen, dass der
«laizistische Staat» fiir Berlinguer nicht
nur den nicht-konfessionellen, sondern
auch den nicht-ideologischen Staat
meint. Nur in dieser «Fiille des Laizis-
mus», auch auf dem Gebiet der geistigen
Uberzeugungen und Weltanschauungen,
kann der Staat wirklich in vollem Um-
fang sein eigenes, urspriinglich demokra-
tisches Wesen ausdriicken. Der Staat als
Institution darf weder fiir noch gegen
Gott sein — weder bekampft er die Reli-
gion, noch privilegiert er sie. Berlinguer
schliesst: «Wir Kommunisten wollen
eine derart organisierte Gesellschaft,
dass sie den christlichen Werten gegen-
uber immer offener und einladender
wird. Wir wollen jedoch keine ,christli-
che’ Gesellschaft oder einen ,christli-
chen® Staat; nicht, weil wir Antichristen
sind, sondern deshalb, weil dann daraus
nur eine ,ideologische, integralistische
Gesellschaft (oder ein solcher Staat) ent-
stiinde.»

Ermutigung fiir progressive Demokratie

Berlinguers Brief spricht fiir sich selbst.
Es ware falsch, ihn taktisch oder oppor-

250

tunistisch misszuverstehen, denn er ist
programmatisch gemeint. Hier entsteht
das Bild einer kommunistischen Parteli,
die es sich zur Aufgabe macht, durch ei-
nen Prozess progressiver Demokratie
den Ubergang von der biirgerlich-libera-
len Demokratie zu einer neuen Form po-
litischer und sozialer Demokratie zu ver-
wirklichen, die einerseits durch den Bei-
trag der Arbeiterbewegung, durch deren
Werte und Kultur, charakterisiert wird,
die jedoch andererseits auch die wichtig-
sten Errungenschaften der liberal-demo-
kratischen Tradition beibehalt. Der von
Berlinguer anvisierte Staat ware nicht
mehr biirgerlich, er wére nicht kapitali-
stisch, auch nicht im Sinne des Staatska-
pitalismus; er wire kein Staat einer einzi-
gen Partei, einer Klasse oder Kirche,
sondern er ware demokratisch und plura-
listisch, weil von unten her aufgebaut,
unter Beteiligung aller sozialen Krafte
und aller Komponenten der Gesell-
schaft.

In diesem Rahmen wiare das Christen-
tum weder ausgeschlossen noch auf eine
Privatangelegenheit reduziert, sondern
seine besondere Funktion als «Ferment
des Neuen in der Welt» ware im Gegen-
teil anerkannt. Paolo Ricca hat sicher
recht, wenn er diesem Brief und damit
auch der Personlichkeit Berlinguers ins-
gesamt attestiert: «Er offnet neue Per-
spektiven, sowohl fiir die italienische
kommunistische Bewegung als auch fiir
das historische Christentum. Er verlangt
daher von Kommunisten und Christen,
auf neue Weise alten Problemen und al-
ten Streitfragen zu begegnen und sie zu
losen. Berlinguers Brief wurde diktiert
von jener Hoffnung, dass der Kommu-
nismus etwas anderes und Besseres sein
kann als der bisher von Osteuropa her
bekannte und dass das Christentum et-
was anderes und Besseres sein kann als
das bisher von den verschiedenen euro-
paischen christlich-demokratischen Par-
teien vertretene Christentum.»

Ob und wie sich Kommunismus und
real existierender Sozialismus diesen



Herausforderungen stellen, das diirfte
nicht zuletzt von den «Friichten» abhin-
gen, an denen die Christen zu erkennen
sind. Ein vorurteilsfreier Dialog ware
wohl kein schlechter Anfang. Berlin-
guers geistiges Erbe ist dafiir eine hilfrei-
che Ermutigung!

I E. Berlinguer, Fir eine demokratische Wende,
Hamburg/Westberlin 1975, S. 208.

2 Dieser Briefwechsel ist dokumentiert in: Junge
Kirche, Nr. 8 und 9, Bremen 1978. Kommentiert
wurde er von P. Ricca in: Lutherische Monatshefte,
Nr. 6, Hannover 1978. Die folgenden Zitierungen
beziehen sich auf die beiden vorgenannten Orte.

Adriaan van Biemen (1915—1984)

Am 27. Mai ist in Bentveld Adriaan van
Biemen gestorben, der bis vor einem
Jahr Prasident des Internationalen Bun-
des der Religiosen Sozialisten war. Er hat
noch vor kurzem in «Tijd & Taak», der
Zeitschrift unserer hollandischen Freun-
de, einen Gedenkartikel fiir Christine
Ragaz veroffentlicht, diec als Sekretarin
des Internationalen Bundes mit ihm zu-
sammengearbeitet hatte. Eine Genera-
tion von getreuen Tragern unserer Be-
wegung, die in den Nachkriegsjahren den
Bund wieder aufgebaut haben, verlasst
uns!

Adriaan ist im Jahre 1946 der Leiter
der Arbeitsgemeinschaft der Woodbroo-
ker geworden, jener ursprunglich von
den britischen Quakern in den Nieder-
landen geschaffenen Gruppe, die den
Gedanken des Religiosen Sozialismus
seit den Anfangen getragen hat. Als nach
dem Ende der Besetzung William Ban-
ning, der eigentliche Fiihrer der nieder-
landischen Bewegung und ihrer Volks-
hochschule in Bentveld, zum Leiter des
Tagungszentrums der Hervormden Kerk
in Driebergen bei Utrecht berufen wur-
de, hat Adriaan die Leitung Bentvelds
und der Arbeitsgemeinschaft libernom-
men und auch die Hauptredaktion von
«Tijd & Taak».

Der aus der Orthodoxie stammende
und in Leiden ausgebildete Theologe hat
sich uiberall mit seiner starken Person-
lichkeit, aber auch mit seiner Musikali-
tat, seiner literarischen Begabung und
seinem goldenen Humor eingebracht.
Geistig war er von Martin Bubers Den-
ken beriihrt, und wenn er von seinen
Kontakten mit Christen in der DDR be-
richtete, erkannte man die Furchtlosig-
keit und Vorurteilslosigkeit dieses Man-
nes. Nicht nur seine hollandischen
Freunde, nein, wir alle haben einen vor-
bildlichen Sozialisten aus christlicher
Gesinnung und einen wertvollen Freund
verloren.

Markus Mattmiiller

251



	Zum Tode von Enrico Berlinguer : kein Nachruf, sondern ein Aufruf zum Dialog

