
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 7-8

Artikel: Männlich und weiblich : Sozialisation und Gesellschaft :
anthropologische Grundüberlegungen zur feministischen Theologie

Autor: La Roche, Käthi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Käthi LaRoche

Männlich und weiblich:
Sozialisation und Gesellschaft
Anthropologische Grundüberlegungen zur feministischen Theologie

Für das Aufsprengen der Definitionen
Gottes und der Menschen
Gottesbild und Menschenbild gehören
zusammen. Die Bibel sagt: «Gott schuf
den Menschen nach seinem Bilde, als
Mann und Weib schuf er sie»
(Gen. 1,27). Aufgeklärte Religionskritiker

sagen es umgekehrt: Die Menschen
schufen sich einen Gott nach ihrem Bilde.

Eines ist gewiss unbestreitbar: In
einer patriarchalischen Kultur (wie sie die
jüdisch-christliche nun einmal ist) trägt
das Gottesbild männliche Züge, und das
ihm zugrundeliegende Bild vom
Menschen ist in erster Linie ein Bild vom
Manne.

Einzelne Vertreterinnen feministischer

Theologie (die in sich durchaus keine

einheitliche Strömung ist) setzen mit
ihrer Kritik da an. Sie suchen nach den
weiblichen Zügen Gottes, als Frauen
ebenso Gottebenbildlichkeit beanspruchend,

aus dem berechtigten Anliegen
heraus, im theologischen Diskurs mit
eingeschlossen zu sein: mitgemeint,
wenn «vom Menschen», mitbeteiligt,
wenn von Gott die Rede ist.

Ich halte diesen Ansatz für problematisch.

Einerseits können wir wohl nicht
anders, als uns immer wieder Bilder
machen und in Bildern reden, von Gott und
vom Menschen, dem Mann, der Frau.
Andererseits wird aber doch das Gebot:
«Du sollst Dir kein Bild von mir
machen» (2. Mose 20,4), darin etwas zu
leichtfertig missachtet. Dieses Gebot
sehr ernst nehmend, meine ich, zu einer
radikaleren Kritik am patriarchalisch
geprägten Reden von Gott zu gelangen und
zu einer radikaleren Kritik an der Arro¬

ganz männlicher Theologen, die, wenn
sie vom Menschen reden, immer nur sich
selbst und in erster Linie den Mann meinen.

Die Frage, wie denn Menschen, in
ihrer geschlechtlichen Unterschiedlichkeit

als Männer und als Frauen,
ebenbildlich sein können einem Gotte, von
dem man sich kein Bild machen soll,
führt in ihrer Konsequenz zu einer
Infragestellung des bestehenden Bildes vom
Menschen und zu einer Verwerfung der
Vorstellungen dessen, was männlich und
was weiblich ist.

Jede Kultur typisiert die Geschlechter:
Was männlich und was weiblich ist, wird
weitestgehend gesellschaftlich definiert.
Der Gott, von dem man sich kein Bildnis
machen soll, verweigert sich aber einer
religiösen Überhöhung dieser Typisierungen

und einer religiösen Legitimation
gesellschaftlicher Selbstverständlichkeiten.

Vielmehr gilt umgekehrt: Er befreit
von ihnen.

Als Frau sage ich: Von diesem Gott
her fühle ich mich befreit, nicht um für
Wiederentdeckung und Anerkennung
weiblicher Werte zu kämpfen, sondern
um ein Denken zu kritisieren, das
Weiblichkeit in irgendeiner Weise definieren
will. Als feministischer Theologin geht es
mir nicht um Neudefinitionen, sondern
um ein Aufsprengen von Definitionen
(Gottes und der Menschen), um Befreiung

vor allem der Frauen aus
jahrhundertelanger Unterdrückung.

Die nun folgenden Ausführungen wollen

zeigen, wohin mich der Versuch,
mich an bestehenden Bildern zu orientieren,

ver-führt hat, und wohin mich das
Wagnis, mir kein Bild vom Menschen zu

223



machen, ge-führt hat. Ich vermische
theoretische Reflexion und persönliche
Erfahrung.

Der revolutionäre Prozess
des Neuaushandelns
von «männlich» und «weiblich»
Was «weiblich» ist und was «männlich»,
ist nicht naturgegeben, sondern wird
weitestgehend gesellschaftlich festgelegt.
Wir erwerben uns unsere geschlechtliche
Identität auf dem Wege eines langen So-
zialisationsprozesses. Die anatomische
Differenz legt uns lediglich hinsichtlich
unserer spezifischen biologischen Aufgaben

in der Reproduktion der Art fest.
Ob sich ein Individuum aber als Mann

oder als Frau fühlen kann, ist nicht nur
von seiner Anatomie abhängig, sondern
ebensosehr von den Erfahrungen und
Beziehungskonstellationen seiner frühen
Biographie. Ebenso sind die gesellschaftlichen

Rollendifferenzen nur schwer in
der ursprünglichen anatomischen Differenz

festzumachen. Sonst könnte sich
kaum ein Mensch gegen die seinem
Geschlechte auferlegten Verhaltensnormen
auflehnen, ausser um den Preis seiner
geschlechtlichen Identität. Der Umstand,
dass zum Beispiel von einer unverheirateten

Frau, die eine akademische Karriere
macht (möglicherweise auch noch in

einem naturwissenschaftlichen Fach),
gesagt wird, sie sei gar keine «richtige»
Frau, beweist nur, dass von der
herrschenden Meinung dieser Preis tatsächlich

erhoben wird - nichts weniger, aber
auch nichts mehr!

Was weiblich und was männlich ist,
muss (müsste!) demnach fortlaufend neu
ausgehandelt werden. Dass aber dieser
Prozess des Neuaushandelns, in Gang
gehalten, in Gang gebracht werden könnte,
setzte die Toleranz voraus, Ungewisshei-
ten und Konfusionen in der geschlechtlichen

Identität zu ertragen, und zwar von
seiten der Männer und der Frauen. Diese
Offenheit ist nicht selbstverständlich
gegeben. Verunsicherungen in diesem
Bereich scheinen sowohl das einzelne Indi¬

viduum als auch den sozialen Verband
einer Gesellschaft in einem Masse zu
erschüttern, dass sie so weit als möglich
abgewendet werden.

Ich glaube, dass in einer patriarchalischen

Gesellschaft solche Verunsicherungen

von Männern mehr gefürchtet
und stärker bekämpft werden als von
Frauen. Unsere Gesellschaft ist eine von
Männern regierte. Das zeigt sich nicht
nur in den offenkundigen Benachteiligungen

der Frauen in den Bereichen
ökonomischer Macht und öffentlichen
Einflusses. Das zeigt sich auch in den
herrschenden Sprachregelungen.
Weiblichkeit wird von Männern definiert, und
zwar in einer Weise, die der Erhaltung
ihrer privilegierten Position durchaus
dienlich ist. Trotzdem scheint es mir zu
einfach, wenn nun einseitig den Männern
zur Last gelegt wird, sie würden verhindern,

dass Frauen sich selber anders und
neu definierten. Soviel Macht käme
jenen nicht zu, wenn Frauen nicht ebensoviel

Angst hätten vor den Verunsicherungen,

die sie auf dem Wege der Befreiung

nicht nur Männern zumuten müssten,

sondern auch sich selber einhandeln
würden.

Der Prozess des Neuaushandelns dessen,

was männlich sei und was weiblich,
ist nämlich in den bestehenden Verhältnissen

zwischen den Geschlechtern, die
man füglich als Herrschaftsverhältnisse
bezeichnen muss, keineswegs ein organischer,

evolutionärer, sondern ein mehr
oder weniger gewaltsamer, revolutionärer.

Und er muss, wie alle Befreiungsprozesse,

von denen vorangetrieben werden,
die sich befreien wollen, also von den
Frauen. Die Schwierigkeiten, die ihnen
dabei entstehen, sind vergleichbar den
Schwierigkeiten anderer dominierter,
kolonialisierter, fremdbestimmter
Menschengruppen in ganz andern
Zusammenhängen. Sie sind vergleichbar denen
der Farbigen gegenüber den Weissen,
denen des Proletariats gegenüber dem
Besitzbürgertum, denen der Völker in

224



Drittweltländern gegenüber den mächtigen

Wirtschaftsimperien des Westens.

Von der Bewusstwerdung
herrschender Vor-Bilder zum
Trauerprozess ihrer Zertrümmerung
Die erste Schwierigkeit entfremdeter
Menschen ist die Verkennung ihrer
Situation. Zum Beispiel werden Drittweltländer

als unterentwickelt bezeichnet.
Das ist eine Sprachregelung der
Herrschenden, mit der die von ihnen Abhängigen

so definiert werden, dass sie in der
Illusion des Noch-nicht leben. Das Wort
«unterentwickelt» suggeriert, dass mit
entsprechenden volkswirtschaftlichen
Massnahmen und einiger ausländischer
Hilfe bald einmal eine Entwicklung in
Gang gebracht werden könnte, die diese
Länder am Segen des Fortschritts teilhaben

liesse. Und sie verschleiert die Tatsache,

dass diese sogenannte Unterentwicklung

keineswegs ein Vorstadium,
sondern vielmehr ein Produkt und ein
notwendiges Komplement der Entwicklung

jener anderen Länder ist, in denen
das Wort «unterentwickelt» entwickelt
wurde.

Solange nun die sogenannt Unterentwickelten

versuchen, eine Entwicklung
nachzuholen und zu Partnern der bereits
Entwickelten zu werden, bleiben sie, in
Verkennung ihrer Situation, fremdbestimmt.

Sie mögen zwar einige
Fortschritte verzeichnen — je williger sie sich
entwickeln lassen, umso eher auch in den
Genuss einiger Privilegien kommen -,
aber sie befreien sich damit nicht aus der
Abhängigkeit von denen, die ihre
Vormachtstellung zu wahren wissen. Auf
diesem Wege gibt es keine Partnerschaft
und niemals ein Neuaushandeln von
Definitionen zugunsten der Definierten
(sei es im Bereich von Wert-Vorstellungen

oder von Wert-Papieren).
Ein erster Schritt auf dem Wege der

Befreiung ist, diesen Sachverhalt zu
erkennen. Befreiung aus Abhängigkeit ist
nicht möglich, solange Abhängigkeit
verkannt wird als ein Noch-nicht-erreicht-

Haben jener «Unabhängigkeit», die auf
der Abhängigkeit anderer beruht. Solange

es Abhängige gibt, sind auch die
scheinbar Unabhängigen, welche von
ihnen bewundert und beneidet werden,
davon abhängig, dass diese Abhängige bleiben.

Befreiung aus Abhängigkeit ist nur
möglich, wenn die Abhängigen sich den
bestehenden Sprachregelungen nicht
weiter unterwerfen - nicht länger
«Unabhängigkeit» nennen, was sie als abhängig

von der Abhängigkeit anderer
erkannt haben, wenn sie also den
Unabhängigen ihre Unabhängigkeit bestreiten,

statt sie zu idealisieren.
Die zweite Schwierigkeit entfremdeter

Menschen, die ihre bisher verkannte
Situation erkannt haben, ist, was ich eben
in einem Nebensatz genannt habe: das
Aufgeben bisheriger Idealisierungen.
Die erste Schwierigkeit wird überwunden

in einem Bewusstwerdungsprozess,
die zweite in einem Trauerprozess.
Bestehende Herrschaftsverhältnisse
zerbrechen heisst, die Bilder der Herrschenden

(oder die herrschenden Vor-Bilder)
zertrümmern. Zum Beispiel war das in.

jeder Beziehung reiche Leben alter russischer

Grossgrundbesitzer nach der
Revolution in der Sowjetunion nicht endlich
allen möglich, sondern niemandem
mehr die Kultur der Aristokratie
verschwindet in einem kommunistischen
Land, und das ist — unter ganz gewissen
Blickwinkeln — wirklich schade, ein Verlust.

Herrschaftsstrukturen bringen — für
die Herrschenden - seltene und wunderbare

Früchte, die aber nur reifen, wenn
Tausende den Boden bestellen, auf dem
dann wenige ernten.

Danach fängt alles erst an: der Prozess
des Neuaushandelns. Und der ist noch
einmal unendlich schwierig. Wenn er
wirklich in Gang kommt, wenn sich nicht
sofort neue Herrschaftsverhältnisse
einstellen, dann ist er eben auch offen und
unabschliessbar und darum zutiefst
verunsichernd. Das ist der Preis der Befreiung,

auch und gerade für die Befreiten.

225



Die Verführung zur Selbst-Iosigkeit
Ich habe oben gesagt, die Definition dessen,

was weiblich ist, sei in den bestehenden

Verhältnissen eine männliche und
diene der Erhaltung männlicher Privilegien.

Ich möchte das nun noch an einem
Beispiel verdeutlichen und dabei auch
von mir persönlich reden,... obwohl ich
das die ganze Zeit schon getan habe, aber
jetzt konkreter.

Unter den Eigenschaften, die in unserem

gesellschaftlichen Selbstverständnis
wesentlich zu einer «femininen» Frau
gehören (auch Feminität ist ein den Frauen
von Männern zugeordnetes Attribut),
spielt eine wichtige Rolle die Selbstlosigkeit.*

Es ist immer wieder in anerkennender

Weise von der Selbstlosigkeit der
Frauen die Rede (an Männern wird im
Gegensatz dazu mehr die Selbstgewiss-
heit geschätzt!), so dass Frauen Selbstlosigkeit

geradezu kultivieren und ihrerseits

zur Tugend erheben. Für soziale
und pflegerische Berufe und für ihre
Aufgabe als Mütter hält man Frauen
deshalb für so geeignet, weil sie eben selbstlos

seien, nicht auf Profilierung bedacht,
sondern ihrem Wesen entsprechend
fähig, für andere dazusein. Selbst-Iosigkeit
ist aber, wenn man das Wort einmal ganz
wörtlich nimmt und es aus dem genannten

Bestätigungszusammenhang herauslöst,

ein Wort, das ein Fehlen ausdrückt.
Es spricht von einem Mangel. Personen,
die als wesenhaft selbst-los gelten, sind
durch einen Mangel charakterisiert. Sie
werden in einer beschönigenden und
verschleiernden Sprache diskriminiert.

Frauen, zur Selbstlosigkeit gewissermassen

verführt, sind und bleiben oft
selbst-los, weil sie gar kein Selbst entwik-
keln. Natürlich gibt es jene andere
Selbstlosigkeit, die darin besteht, dass
eine Person sich selbst in Dienst stellt an
Menschen, Institutionen, Normen und
Werten. Unter der Voraussetzung, dass
ein Selbst da ist, kann es auch zeitweilig
und teilweise zurückgestellt werden. Wo
aber Selbstlosigkeit an sich zu einem
Wert erhoben wird, wird sie sehr leicht

pervertiert zur Selbstaufgabe, zur
Selbstverleugnung.

Eine auf bestimmte Funktionen
beschränkte und darin auch sinnvolle
Selbstlosigkeit übt, wenn Frauen
ausschliesslich auf solche Funktionen festgelegt

werden, einen gewissen
Legitimationszwang auf die Betreffenden aus und
wird von ihnen selbst bis zur Selbstaufopferung

idealisiert. Oder sie verkommt,
unter entsprechendem gesellschaftlichem

Druck, ganz einfach zu einer
Haltung genereller Selbstherabsetzung.

Solange sich Frauen dieses Geschehen
nicht bewusst machen, bleiben sie in eine
falsche, fremdbestimmte «Identität»
gebannt. Dass sie sich dessen nicht bewusst
sind, beinhaltet aber keineswegs, dass sie
sich darin wohl fühlen. Selbst-lose Frauen

leiden sehr, auch wenn sie dies, selbstlos

und opferbereit, nicht zum Ausdruck
bringen, weil sie ihre Situation für normal

halten. Ihr Leiden zeigt sich dann
eben in psychosomatischen Symptomen
aller Art und in einer depressiven
Grundstimmung ganz allgemein, in
Resignation.

Persönliche Erfahrungen
mit dem Schicksal des Frauseins

Als Mädchen hielt ich solch selbst-loses
Dasein der Frauen für andere (im Klartext:

für den Mann und die Kinder), so
auch das Leben meiner Mutter und vieler
Frauen, die ich kannte, überhaupt nicht
für erstrebenswert. Ich lehnte mich
innerlich auf gegen die erzwungene Enge
und Fremdbestimmtheit ihres Denkens
und Tuns und empfand sehr stark die
Benachteiligung in den ihnen zugeteilten
Rollen gegenüber denjenigen der Männer,

die mir viele interessante Möglichkeiten

der Selbstentfaltung zu bergen
schienen. Ich kannte aber keine Frauen,
die sich erfolgreich aus den traditionellen
Mustern befreit hatten (das mag mit der
sozialen Schicht, aus der ich komme,
zusammenhängen), und begann allmählich,
meine Geschlechtsgenossinnen als

226



durchsetzungsschwache, bequeme oder
interesselose Wesen anzusehen.

Im Gleichschritt mit der zunehmenden
Verachtung den Frauen gegenüber
wuchs die Hochachtung für jene Personen,

die sich herauszunehmen vermocht
hatten, was mir selber begehrenswert
erschien: ihren Neigungen zu folgen, in
einem interessanten Beruf zu arbeiten, ihre

Selbständigkeit zu wahren. So be-
schloss ich, für meine Autonomie zu
kämpfen: zu studieren und zu arbeiten
und niemals auf eine ökonomische
Unabhängigkeit zu verzichten.

Ich wurde Pfarrerin. Natürlich war ein
Mann Vorbild für diese Berufswahl.
Aber ich gab mir niemals Rechenschaft
darüber ab, dass ich damit auch einen
Männerberuf ausüben würde. Und als
ich ein Amt übernahm, da fragte ich keinen

Augenblick, wie der Schnitt des
Anzugs, in den ich hineingeschlüpft war,
eigentlich sein müsste, damit ich mich als
Frau darin wohl fühlen könnte. Zwar
trug ich im wörtlichen Sinne den Talar
nicht; er war tatsächlich wenig kleidsam
für meine Person. Aber im übertragenen
Sinne trug ich ihn doch und gab mir alle
Mühe, ihn würdig auszufüllen: Unter seiner

Weite können ja weibliche Formen
verborgen bleiben, und dass die Trägerin
die Falten selber bügelt und die Bäffchen
eigenhändig stärkt, ist ihr auch nicht
unbedingt anzusehen.

Ich hatte mir immer nur überlegt, wie
ich als Nicht-Frau sein wollte — aber nie,
wie ich als Frau Pfarrerin sein wollte.
Anfänglich gab ich jeweils sogar, nach meiner

Tätigkeit gefragt, zur Antwort, ich sei
«Pfarrer». So heilfroh war ich, dem
Schicksal des Frauseins, wie ich es kannte,

entronnen zu sein. Und trotzdem hatte

es mich eingeholt - als Selbst-Iosigkeit
in äusserster Form; ich lebte und arbeitete,

ohne ein weibliches Selbst auch nur
nötig zu haben.

Zur Zeit des Studiums habe ich mich
verheiratet. Zumindest als Frau eines
Mannes hatte ich nun doch eine Frau zu
sein. Und dies war ich nach dem einzigen

Muster, das mir zur Verfügung stand:
dem des Verfügbarsein, dem der
Selbstverleugnung. Weil ich, um meinen Mann
als Mann wahrnehmen und lieben zu
können, mich seiner Unabhängigkeit
und Überlegenheit vergewissern müsste,
war ich auch bereit, sie notfalls selber zu
befestigen durch die Übernahme einer
komplementären Rolle. Noch einmal
selbst-los. So wurde ich zum zweiten Mal
von meinem Frauenschicksal eingeholt.

In diesen Positionen verharrte ich
jahrelang, auch nach meiner Scheidung und
mehrjährigen Berufspraxis. Ich hielt an
der Vorstellung männlicher Selbstge-
wissheit fest: weil ich sie brauchte,
um Männer vor der Entwertung zu
bewahren, der Frauen bereits anheimgefallen

waren, um einen Mann überhaupt
lieben zu können und wenigstens über das

Von-einem-Mann-geliebt-Werden eine
gewisse Aufwertung meiner selbst als
Nicht-Mann zu erfahren, und - last but
not least — um zu rechtfertigen, was sich
sonst in keiner Weise hätte rechtfertigen
lassen: dass sich Männer vieler Freiheiten

erfreuen und einer Autonomie, die
Frauen nicht erreichbar ist - die ich mir
aber zu erwerben erhoffte, indem ich
mich als ebenbürtig erwies.

Über zerbrechenden Beziehungen, an
den Grenzen meiner Kräfte unter den
beruflichen Anforderungen und alltäglichen

Belastungen, die einem Mann in
meiner Stellung normalerweise eben von
einer Frau abgenommen werden, vor
allem aber in den in langen Jahren des
Alleinseins zaghaft entstandenen und langsam

sich festigenden Freundschaften zu
anderen Frauen ist dann ganz allmählich
der beschriebene Prozess der Bewusst-
werdung und der Trauer in Gang gekommen.

Mittlerweile weiss ich nicht mehr so
genau, was männlich ist - der Mann, den
ich liebe, ist nicht der Inbegriff bislang
idealisierter Männlichkeit —, weiss auch
nicht mehr so genau, was weiblich ist —

die paar Freundinnen, die ich schätzen
und gern haben lernte, entsprechen nicht

227



dem abgewerteten Frauenbild, das ich
zwar negiert, aber in der Negation
nichtsdestoweniger festgehalten habe. Ich bin
jetzt daran, im Gespräch mit anderen
Frauen zusammen eine Sprache zu
finden, eine Geschichte von Frauen aus der
Vergessenheit zu entbinden, die Leiden
der Frauen nicht zu leugnen oder
umzuinterpretieren, sondern zu erinnern und
zu benennen eben: Weiblichkeit zu
beschreiben. Hoffentlich nicht mehr so
definitiv!

Unter Wiederaneignung enteigneter
Vergangenheit und Geschichte, im
Sichentwerfen in die bisher verschlossene
Zukunft hinein, lernen wir uns in unserer
gegenwärtigen Situation neu sehen... als

nicht einfach naturhaft festgelegte,
sondern gesellschaftlich gewordene und auf
Veränderung hin angelegte Wesen. Um
dann den Prozess des Neuaushandelns
dessen, was weiblich ist und was männlich,

wieder vorantreiben zu können,
zusammen auch mit Männern, die diesen
Prozess nicht nur als Verunsicherung,
sondern ebenfalls als Befreiung erleben.
Die übrigen werden halt, als Helden
dekoriert, in die Ahnengalerie geschickt
werden müssen, ins Museum.

*Der hier entwickelte Gedankengang entstammt
einem Aufsatz von Brigitte Weisshaupt: Im Schatten

der Moderne, Selbstbewusstsein und
Identitätsproblematik von Frauen, in: Festschrift für Gonsalv
K. Mainberger, Zürich 1984.

Stimmen zur Feminismuskritik
des Zürcher Kirchenrates
Im November 1983 hat der Kirchenrat der Evangelisch-reformierten Landeskirche des
Kantons Zürich eine Stellungnahme zur feministischen Theologie veröffentlicht. Im
Februar dieses Jahres fand darüber eine eher anspruchslose — oder hilflose? — Diskussion

an der Synode statt. Wenn jetzt auch noch die «Neuen Wege» sich mit dem kirchen-
rätlichen Papier befassen, so gewiss nicht wegen seines geistigen Niveaus, um dessent-
willen wir sogar liebend gerne den Mantel des Erbarmens über ihm ausbreiten würden,
als vielmehr wegen der Arroganz, mit der es daherredet. Dass der Ausrutscher nicht
einmalig blieb, sondern «System» und «Basis» hat, zeigten neulich die massiven
Angriffe von seiten kirchlicher Behördenmitglieder auf den «Kirchenboten für den Kanton

Zürich», als dieser es wagte, den kirchenrätlichen Antifeminismus angemessen zu
glossieren.

Was mich am Ukas des Kirchenrates am meisten befremdet, ist nicht so sehr die
Unfähigkeit, auf die Anliegen und Forderungen feministischer Theologie einzugehen — in
einer etablierten Kirche mag das ja seine Zeit brauchen —, sondern das tieferliegende
Unvermögen, das Evangelium überhaupt in seinem gesellschaftlichen Kontext: bei
den Unterdrückten, den Erniedrigten und Beleidigten — handle es sich nun um Frauen
oder um Männer — zu situieren. Ihnen ist die Gute Nachricht doch zuallererst geschenkt
worden (Lk. 4,18). Von ihnen, ihren Hoffnungen und Bedürfnissen her wäre sie
auszulegen. Eine christliche Hermeneutik des Evangeliums wird sich daher immer auch als
Befreiungstheologie verstehen (ob sie diese Bezeichnung ausdrücklich wählt, ist natürlich

Nebensache). Jede andere Hermeneutik, die ihren Sitz im Leben anderswo, gar bei
den Herrschenden sucht, vergeht sich am Geist der Schrift, ist Ausdruck ideologischer

228


	Männlich und weiblich : Sozialisation und Gesellschaft : anthropologische Grundüberlegungen zur feministischen Theologie

