Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 7-8

Artikel: Mannlich und weiblich : Sozialisation und Gesellschatft :
anthropologische Grunduberlegungen zur feministischen Theologie

Autor: La Roche, Kathi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kdthi LaRoche

Mannlich und weiblich:

Sozialisation und Gesellschaft

Anthropologische Grundiiberlegungen zur feministischen Theologie

Fir das Aufsprengen der Definitionen
Gottes und der Menschen

Gottesbild und Menschenbild gehoren
zusammen. Die Bibel sagt: «Gott schuf
den Menschen nach seinem Bilde, als
Mann und Weib schuf er sie»
(Gen. 1,27). Aufgeklarte Religionskriti-
ker sagen es umgekehrt: Die Menschen
schufen sich einen Gott nach ihrem Bil-
de. Eines i1st gewiss unbestreitbar: In ei-
ner patriarchalischen Kultur (wie sie die
jidisch-christliche nun einmal ist) tragt
das Gottesbild mannliche Ziige, und das
thm zugrundeliegende Bild vom Men-
schen ist in erster Linie ein Bild vom
Manne.

Einzelne Vertreterinnen feministi-
scher Theologie (die in sich durchaus kei-
ne einheitliche Stromung ist) setzen mit
ithrer Kritik da an. Sie suchen nach den
weiblichen Zugen Gottes, als Frauen
ebenso Gottebenbildlichkeit beanspru-
chend, aus dem berechtigten Anliegen
heraus, im theologischen Diskurs mit
eingeschlossen zu sein: mitgemeint,
wenn «vom Menschen», mitbeteiligt,
wenn von Gott die Rede ist.

Ich halte diesen Ansatz fur problema-
tisch. Einerseits konnen wir wohl nicht
anders, als uns immer wieder Bilder ma-
chen und in Bildern reden, von Gott und
vom Menschen, dem Mann, der Frau.
Andererseits wird aber doch das Gebot:
«Du sollst Dir kein Bild von mir ma-
chen» (2. Mose 20,4), darin etwas zu
leichtfertig missachtet. Dieses Gebot
sehr ernst nehmend, meine ich, zu einer
radikaleren Kritik am patriarchalisch ge-
pragten Reden von Gott zu gelangen und
zu einer radikaleren Kritik an der Arro-

ganz mannlicher Theologen, die, wenn
sie vom Menschen reden, immer nur sich
selbst und in erster Linie den Mann mei-
nen. Die Frage, wie denn Menschen, in
ihrer geschlechtlichen Unterschiedlich-
keit als Manner und als Frauen, eben-
bildlich sein konnen einem Gotte, von
dem man sich kein Bild machen soll,
fithrt in ihrer Konsequenz zu einer Infra-
gestellung des bestehenden Bildes vom
Menschen und zu einer Verwerfung der
Vorstellungen dessen, was mannlich und
was weiblich ist.

Jede Kultur typisiert die Geschlechter:
Was mannlich und was weiblich ist, wird
weitestgehend gesellschaftlich definiert.
Der Gott, von dem man sich kein Bildnis
machen soll, verweigert sich aber einer
religidsen UberhShung dieser Typisie-
rungen und einer religiosen Legitimation
gesellschaftlicher Selbstverstandlichkei-
ten. Vielmehr gilt umgekehrt: Er befreit
von ihnen.

Als Frau sage ich: Von diesem Gott
her fithle ich mich befreit, nicht um fiir
Wiederentdeckung und Anerkennung
weiblicher Werte zu kampfen, sondern
um ein Denken zu kritisieren, das Weib-
lichkeit in irgendeiner Weise definieren
will. Als feministischer Theologin geht es
mir nicht um Neudefinitionen, sondern
um ein Aufsprengen von Definitionen
(Gottes und der Menschen), um Befrei-
ung vor allem der Frauen aus jahrhun-
dertelanger Unterdriickung.

Die nun folgenden Ausfithrungen wol-
len zeigen, wohin mich der Versuch,
mich an bestehenden Bildern zu orientie-
ren, ver-filhrt hat, und wohin mich das
Wagnis, mir kein Bild vom Menschen zu

223



machen, ge-fithrt hat. Ich vermische
theoretische Reflexion und personliche
Erfahrung.

Der revolutionire Prozess
des Neuaushandelns
von «mannlich» und «weiblich»

Was «weiblich» ist und was «mannlich»,
ist nicht naturgegeben, sondern wird wei-
testgehend gesellschaftlich festgelegt.
Wir erwerben uns unsere geschlechtliche
Identitit auf dem Wege eines langen So-
zialisationsprozesses. Die anatomische
Differenz legt uns lediglich hinsichtlich
unserer spezifischen biologischen Aufga-
ben in der Reproduktion der Art fest.

Ob sich ein Individuum aber als Mann
oder als Frau fuhlen kann, ist nicht nur
von seiner Anatomie abhangig, sondern
ebensosehr von den Erfahrungen und
Bezichungskonstellationen seiner fruhen
Biographie. Ebenso sind die gesellschaft-
lichen Rollendifferenzen nur schwer in
der urspriinglichen anatomischen Diffe-
renz festzumachen. Sonst konnte sich
kaum ein Mensch gegen die seinem Ge-
schlechte auferlegten Verhaltensnormen
auflehnen, ausser um den Preis seiner ge-
schlechtlichen Identitit. Der Umstand,
dass zum Beispiel von einer unverheira-
teten Frau, die eine akademische Karrie-
re macht (moglicherweise auch noch in
einem naturwissenschaftlichen Fach),
gesagt wird, sie sei gar keine «richtige»
Frau, beweist nur, dass von der herr-
schenden Meinung dieser Preis tatsdch-
lich erhoben wird — nichts weniger, aber
auch nichts mehr!

Was weiblich und was mannlich ist,
muss (miisste!) demnach fortlaufend neu
ausgehandelt werden. Dass aber dieser
Prozess des Neuaushandelns in Gang ge-
halten, in Gang gebracht werden konnte,
setzte die Toleranz voraus, Ungewisshei-
ten und Konfusionen in der geschlechtli-
chen Identitdt zu ertragen, und zwar von
seiten der Manner und der Frauen. Diese
Offenheit ist nicht selbstverstandlich ge-
geben. Verunsicherungen in diesem Be-
reich scheinen sowohl das einzelne Indi-

224

viduum als auch den sozialen Verband
einer Gesellschaft in einem Masse zu er-
schiittern, dass sie so weit als moglich ab-
gewendet werden.

Ich glaube, dass in einer patriarchali-
schen Gesellschaft solche Verunsiche-
rungen von Mannern mehr gefiirchtet
und stiarker bekdmpft werden als von
Frauen. Unsere Gesellschaft ist eine von
Mannern regierte. Das zeigt sich nicht
nur in den offenkundigen Benachteili-
gungen der Frauen in den Bereichen
Okonomischer Macht und offentlichen
Einflusses. Das zeigt sich auch in den
herrschenden Sprachregelungen. Weib-
lichkeit wird von Méannern definiert, und
zwar in einer Weise, die der Erhaltung
ihrer privilegierten Position durchaus
dienlich ist. Trotzdem scheint es mir zu
einfach, wenn nun einseitig den Méannern
zur Last gelegt wird, sie wiirden verhin-
dern, dass Frauen sich selber anders und
neu definierten. Soviel Macht kame je-
nen nicht zu, wenn Frauen nicht ebenso-
viel Angst hdtten vor den Verunsiche-
rungen, die sic auf dem Wege der Befrei-
aung nicht nur Ménnern zumuten muss-
ten, sondern auch sich selber einhandeln
wiirden.

Der Prozess des Neuaushandelns des-
sen, was mannlich sei und was weiblich,
ist namlich in den bestehenden Verhalt-
nissen zwischen den Geschlechtern, die
man fiiglich als Herrschaftsverhaltnisse
bezeichnen muss, keineswegs ein organi-
scher, evolutionarer, sondern ein mehr
oder weniger gewaltsamer, revolutiona-
rer. Und er muss, wie alle Befreiungspro-
zesse, von denen vorangetrieben werden,
die sich befreien wollen, also von den
Frauen. Die Schwierigkeiten, die ihnen
dabei entstehen, sind vergleichbar den
Schwierigkeiten anderer dominierter,
kolonialisierter, fremdbestimmter Men-
schengruppen in ganz andern Zusam-
menhéangen. Sie sind vergleichbar denen
der Farbigen gegeniiber den Weissen,
denen des Proletariats gegenuiber dem
Besitzbirgertum, denen der Volker in



Drittweltlandern gegeniiber den machti-
gen Wirtschaftsimperien des Westens.

Von der Bewusstwerdung
herrschender Vor-Bilder zum
Trauerprozess ihrer Zertriimmerung

Die erste Schwierigkeit entfremdeter
Menschen ist die Verkennung ihrer Si-
tuation. Zum Beispiel werden Drittwelt-
lander als unterentwickelt bezeichnet.
Das ist eine Sprachregelung der Herr-
schenden, mit der die von ithnen Abhéan-
gigen so definiert werden, dass sie in der
Illusion des Noch-nicht leben. Das Wort
«unterentwickelt» suggeriert, dass mit
entsprechenden  volkswirtschaftlichen
Massnahmen und einiger auslandischer
Hilfe bald einmal eine Entwicklung in
Gang gebracht werden konnte, die diese
Lander am Segen des Fortschritts teilha-
ben liesse. Und sie verschleiert die Tatsa-
che, dass diese sogenannte Unterent-
wicklung keineswegs ein Vorstadium,
sondern vielmehr ein Produkt und ein
notwendiges Komplement der Entwick-
lung jener anderen Lénder ist, in denen
das Wort «unterentwickelt» entwickelt
wurde.

Solange nun die sogenannt Unterent-
wickelten versuchen, eine Entwicklung
nachzuholen und zu Partnern der bereits
Entwickelten zu werden, bleiben sie, in
Verkennung ihrer Situation, fremdbe-
stimmt. Sie mogen zwar einige Fort-
schritte verzeichnen — je williger sie sich
entwickeln lassen, umso eher auch in den
Genuss einiger Privilegien kommen —,
aber sie befreien sich damit nicht aus der
Abhéangigkeit von denen, die ihre Vor-
machtstellung zu wahren wissen. Auf
diesem Wege gibt es keine Partnerschaft
und niemals ein Neuaushandeln von
Definitionen zugunsten der Definierten
(sei es im Bereich von Wert-Vorstellun-
gen oder von Wert-Papieren).

Ein erster Schritt auf dem Wege der
Befreiung ist, diesen Sachverhalt zu er-
kennen. Befreiung aus Abhangigkeit ist
nicht moglich, solange Abhdngigkeit ver-
kannt wird als ein Noch-nicht-erreicht-

Haben jener «Unabhéangigkeit», die auf
der Abhangigkeit anderer beruht. Solan-
ge es Abhangige gibt, sind auch die
scheinbar Unabhingigen, welche von ih-
nen bewundert und beneidet werden, da-
von abhangig, dass diese Abhéngige blei-
ben. Befreiung aus Abhangigkeit ist nur
moglich, wenn die Abhéngigen sich den
bestehenden Sprachregelungen nicht
weiter unterwerfen — nicht langer «Un-
abhangigkeit» nennen, was sie als abhan-
gig von der Abhangigkeit anderer er-
kannt haben, wenn sie also den Unab-
hdangigen ihre Unabhéangigkeit bestrei-
ten, statt sie zu idealisieren.

Die zweite Schwierigkeit entfremdeter
Menschen, die ihre bisher verkannte Si-
tuation erkannt haben, ist, was ich eben
in einem Nebensatz genannt habe: das
Aufgeben bisheriger Idealisierungen.
Die erste Schwierigkeit wird iiberwun-
den in einem Bewusstwerdungsprozess,
die zweite in einem Trauerprozess. Be-
stechende Herrschaftsverhaltnisse zer-
brechen heisst, die Bilder der Herrschen-
den (oder die herrschenden Vor-Bilder)
zertrimmern. Zum Beispiel war das in
jeder Beziehung reiche Leben alter russi-
scher Grossgrundbesitzer nach der Re-
volution in der Sowjetunion nicht endlich
allen moglich, sondern niemandem
mehr . . . die Kultur der Aristokratie ver-
schwindet in einem kommunistischen
Land, und das ist — unter ganz gewissen
Blickwinkeln — wirklich schade, ein Ver-
lust. Herrschaftsstrukturen bringen — fur
die Herrschenden — seltene und wunder-
bare Friichte, die aber nur reifen, wenn
Tausende den Boden bestellen, auf dem
dann wenige ernten.

Danach fangt alles erst an: der Prozess
des Neuaushandelns. Und der ist noch
einmal unendlich schwierig. Wenn er
wirklich in Gang kommt, wenn sich nicht
sofort neue Herrschaftsverhaltnisse ein-
stellen, dann ist er eben auch offen und
unabschliessbar und darum zutiefst ver-
unsichernd. Das ist der Preis der Befrei-
ung, auch und gerade fur die Befreiten.

225



Die Verfiihrung zur Selbst-losigkeit

Ich habe oben gesagt, die Definition des-
sen, was weiblich ist, sei in den bestehen-
den Verhaltnissen eine mannliche und
diene der Erhaltung mannlicher Privile-
gien. Ich mochte das nun noch an einem
Beispiel verdeutlichen und dabei auch
von mir personlich reden,... obwohl ich
das die ganze Zeit schon getan habe, aber
jetzt konkreter.

Unter den Eigenschaften, die in unse-
rem gesellschaftlichen Selbstverstandnis
wesentlich zu einer «femininen» Frau ge-
horen (auch Feminitét ist ein den Frauen
von Mainnern zugeordnetes Attribut),
spielt eine wichtige Rolle die Selbstlosig-
keit.* Es ist immer wieder in anerken-
nender Weise von der Selbstlosigkeit der
Frauen die Rede (an Mannern wird im
Gegensatz dazu mehr die Selbstgewiss-
heit geschétzt!), so dass Frauen Selbstlo-
sigkeit geradezu kultivieren und ihrer-
seits zur Tugend erheben. Fir soziale
und pflegerische Berufe und fur ihre
Aufgabe als Miitter hdlt man Frauen des-
halb fiir so geeignet, weil sie eben selbst-
los seien, nicht auf Profilierung bedacht,
sondern ihrem Wesen entsprechend fa-
hig, fiir andere dazusein. Selbst-losigkeit
ist aber, wenn man das Wort einmal ganz
wortlich nimmt und es aus dem genann-
ten Bestatigungszusammenhang heraus-
10st, ein Wort, das ein Fehlen ausdruckt.
Es spricht von einem Mangel. Personen,
die als wesenhaft selbst-los gelten, sind
durch einen Mangel charakterisiert. Sie
werden in einer beschonigenden und ver-
schleiernden Sprache diskriminiert.

Frauen, zur Selbstlosigkeit gewisser-
massen verfiihrt, sind und bleiben oft
selbst-los, weil sie gar kein Selbst entwik-
keln. Natirlich gibt es jene andere
Selbstlosigkeit, die darin besteht, dass
eine Person sich selbst in Dienst stellt an
Menschen, Institutionen, Normen und
Werten. Unter der Voraussetzung, dass
ein Selbst da ist, kann es auch zeitweilig
und teilweise zuruckgestellt werden. Wo
aber Selbstlosigkeit an sich zu einem
Wert erhoben wird, wird sie sehr leicht

226

pervertiert zur Selbstaufgabe, zur Selbst-
verleugnung.

Eine auf bestimmte Funktionen be-
schrinkte und darin auch sinnvolle
Selbstlosigkeit iibt, wenn Frauen aus-
schliesslich auf solche Funktionen festge-
legt werden, einen gewissen Legitima-
tionszwang auf die Betreffenden aus und
wird von ihnen selbst bis zur Selbstaufop-
ferung idealisiert. Oder sie verkommit,
unter entsprechendem gesellschaftli-
chem Druck, ganz einfach zu einer Hal-
tung genereller Selbstherabsetzung.

Solange sich Frauen dieses Geschehen
nicht bewusst machen, bleiben sie in eine
falsche, fremdbestimmte «Identitat» ge-
bannt. Dass sie sich dessen nicht bewusst
sind, beinhaltet aber keineswegs, dass sie
sich darin wohl fiihlen. Selbst-lose Frau-
en leiden sehr, auch wenn sie dies, selbst-
los und opferbereit, nicht zum Ausdruck
bringen, weil sie ihre Situation fur nor-
mal halten. Ihr Leiden zeigt sich dann
eben in psychosomatischen Symptomen
aller Art und in einer depressiven
Grundstimmung ganz allgemein, in Resi-
gnation.

Personliche Erfahrungen
mit dem Schicksal des Frauseins

Als Madchen hielt ich solch selbst-loses
Dasein der Frauen fiir andere (im Klar-
text: fiir den Mann und die Kinder), so
auch das Leben meiner Mutter und vieler
Frauen, die ich kannte, uberhaupt nicht
fiir erstrebenswert. Ich lehnte mich in-
nerlich auf gegen die erzwungene Enge
und Fremdbestimmtheit ihres Denkens
und Tuns und empfand sehr stark die Be-
nachteiligung in den ihnen zugeteilten
Rollen gegeniiber denjenigen der Man-
ner, die mir viele interessante Moglich-
keiten der Selbstentfaltung zu bergen
schienen. Ich kannte aber keine Frauen,
die sich erfolgreich aus den traditionellen
Mustern befreit hatten (das mag mit der
sozialen Schicht, aus der ich komme, zu-
sammenhéngen), und begann allmahlich,
meine  Geschlechtsgenossinnen  als



durchsetzungsschwache, bequeme oder
interesselose Wesen anzusehen.

Im Gleichschritt mit der zunehmenden
Verachtung den Frauen gegenuber
wuchs die Hochachtung fir jene Perso-
nen, die sich herauszunehmen vermocht
hatten, was mir selber begehrenswert er-
schien: ihren Neigungen zu folgen, in ei-
nem interessanten Beruf zu arbeiten, ih-
re Selbstandigkeit zu wahren. So be-
schloss ich, fiir meine Autonomie zu
kampfen: zu studieren und zu arbeiten
und niemals auf eine okonomische Un-
abhangigkeit zu verzichten.

Ich wurde Pfarrerin. Natiirlich war ein
Mann Vorbild fur diese Berufswahl.
Aber ich gab mir niemals Rechenschaft
dariiber ab, dass ich damit auch einen
Mainnerberuf ausiiben wiirde. Und als
ich ein Amt iibernahm, da fragte ich kei-
nen Augenblick, wie der Schnitt des An-
zugs, in den ich hineingeschliipft war, ei-
gentlich sein musste, damit ich mich als
Frau darin wohl fithlen konnte. Zwar
trug ich im wortlichen Sinne den Talar
nicht; er war tatsiachlich wenig kleidsam
fur meine Person. Aber im ubertragenen
Sinne trug ich ihn doch und gab mir alle
Miihe, ihn wurdig auszufiillen: Unter sei-
ner Weite konnen ja weibliche Formen
verborgen bleiben, und dass die Tragerin
die Falten selber biigelt und die Béffchen
eigenhandig starkt, ist ihr auch nicht un-
bedingt anzusehen.

Ich hatte mir immer nur uberlegt, wie
ich als Nicht-Frau sein wollte — aber nie,
wie ich als Frau Pfarrerin sein wollte. An-
fanglich gab ich jeweils sogar, nach mei-
ner Tatigkeit gefragt, zur Antwort, ich sei
«Pfarrer». So heilfroh war ich, dem
Schicksal des Frauseins, wie ich es kann-
te, entronnen zu sein. Und trotzdem hat-
te es mich eingeholt — als Selbst-losigkeit
in dusserster Form; ich lebte und arbeite-
te, ohne ein weibliches Selbst auch nur
notig zu haben.

Zur Zeit des Studiums habe ich mich
verheiratet. Zumindest als Frau eines
Mannes hatte ich nun doch eine Frau zu
sein. Und dies war ich nach dem einzigen

Muster, das mir zur Verfugung stand:
dem des Verfugbarsein, dem der Selbst-
verleugnung. Weil ich, um meinen Mann
als Mann wahrnehmen und lieben zu
konnen, mich seiner Unabhangigkeit
und Uberlegenheit vergewissern musste,
war ich auch bereit, sie notfalls selber zu
befestigen durch die Ubernahme einer
komplementaren Rolle. Noch einmal
selbst-los. So wurde ich zum zweiten Mal
von meinem Frauenschicksal eingeholt.

In diesen Positionen verharrte ich jah-
relang, auch nach meiner Scheidung und
mehrjahrigen Berufspraxis. Ich hielt an
der Vorstellung mannlicher Selbstge-
wissheit fest: weil ich sie brauchte,
um. Ménner vor der Entwertung zu be-
wahren, der Frauen bereits anheimgefal-
len waren, um einen Mann uberhaupt lie-
ben zu konnen und wenigstens uber das
Von-einem-Mann-geliebt-Werden eine
gewisse Aufwertung meiner selbst als
Nicht-Mann zu erfahren, und — last but
not least — um zu rechtfertigen, was sich
sonst in keiner Weise hatte rechtfertigen
lassen: dass sich Manner vieler Freihei-
ten erfreuen und einer Autonomie, die
Frauen nicht erreichbar ist — die ich mir
aber zu erwerben erhoffte, indem ich
mich als ebenbiirtig erwies.

Uber zerbrechenden Beziehungen, an
den Grenzen meiner Krafte unter den
beruflichen Anforderungen und alltagli-
chen Belastungen, die einem Mann in
meiner Stellung normalerweise eben von
einer Frau abgenommen werden, vor al-
lem aber in den in langen Jahren des Al-
leinseins zaghaft entstandenen und lang-
sam sich festigenden Freundschaften zu
anderen Frauen ist dann ganz allmahlich
der beschriebene Prozess der Bewusst-
werdung und der Trauer in Gang gekom-
men.

Mittlerweile weiss ich nicht mehr so
genau, was mannlich ist — der Mann, den
ich liebe, ist nicht der Inbegriff bislang
idealisierter Mannlichkeit —, weiss auch
nicht mehr so genau, was weiblich ist —
die paar Freundinnen, die ich schatzen
und gern haben lernte, entsprechen nicht

227



dem abgewerteten Frauenbild, das ich
zwar negiert, aber in der Negation nichts-
destoweniger festgehalten habe. Ich bin
jetzt daran, im Gesprdach mit anderen
Frauen zusammen eine Sprache zu fin-
den, eine Geschichte von Frauen aus der
Vergessenheit zu entbinden, die Leiden
der Frauen nicht zu leugnen oder umzu-
interpretieren, sondern zu erinnern und
zu benennen . .. eben: Weiblichkeit zu
beschreiben. Hoffentlich nicht mehr so
definitiv!

Unter Wiederaneignung enteigneter
Vergangenheit und Geschichte, im Sich-
entwerfen in die bisher verschlossene
Zukunft hinein, lernen wir uns in unserer
gegenwartigen Situation neu sehen. .. als

nicht einfach naturhaft festgelegte, son-
dern gesellschaftlich gewordene und auf
Veranderung hin angelegte Wesen. Um
dann den Prozess des Neuaushandelns
dessen, was weiblich ist und was mann-
lich, wieder vorantreiben zu konnen, zu-
sammen auch mit Mannern, die diesen
Prozess nicht nur als Verunsicherung,
sondern ebenfalls als Befreiung erleben.
Die ubrigen werden halt, als Helden de-
koriert, in die Ahnengalerie geschickt
werden miissen, ins Museum.

*Der hier entwickelte Gedankengang entstammt
einem Aufsatz von Brigitte Weisshaupt: Im Schat-
ten der Moderne, Selbstbewusstsein und Identitits-
problematik von Frauen, in: Festschrift fur Gonsalv
K. Mainberger, Zirich 1984.

Stimmen zur Feminismuskritik
des Zurcher Kirchenrates

Im November 1983 hat der Kirchenrat der Evangelisch-reformierten Landeskirche des
Kantons Ziirich eine Stellungnahme zur feministischen Theologie verdffentlicht. Im
Februar dieses Jahres fand dariiber eine eher anspruchslose — oder hilflose? — Diskus-
sion an der Synode statt. Wenn jetzt auch noch die « Neuen Wege» sich mit dem kirchen-
ratlichen Papier befassen, so gewiss nicht wegen seines geistigen Niveaus, um dessent-
willen wir sogar liebend gerne den Mantel des Erbarmens iiber ihm ausbreiten wiirden,
als vielmehr wegen der Arroganz, mit der es daherredet. Dass der Ausrutscher nicht
einmalig blieb, sondern «System» und «Basis» hat, zeigten neulich die massiven An-
griffe von seiten kirchlicher Behordenmitglieder auf den « Kirchenboten fiir den Kan-
ton Ziirich», als dieser es wagte, den kirchenrdtlichen Antifeminismus angemessen zu
glossieren.

Was mich am Ukas des Kirchenrates am meisten befremdet, ist nicht so sehr die Un-
fahigkeit, auf die Anliegen und Forderungen feministischer Theologie einzugehen —in
einer etablierten Kirche mag das ja seine Zeit brauchen —, sondern das tieferliegende
Unvermogen, das Evangelium iiberhaupt in seinem gesellschaftlichen Kontext: bei
den Unterdriickten, den Erniedrigten und Beleidigten — handle es sich nun um Frauen
oder um Manner — zu situieren. Thnen ist die Gute Nachricht doch zuallererst geschenkt
worden (Lk. 4,18). Von ihnen, ihren Hoffnungen und Bediirfnissen her wire sie aus-
zulegen. Eine christliche Hermeneutik des Evangeliums wird sich daher immer auch als
Befreiungstheologie verstehen (ob sie diese Bezeichnung ausdriicklich wahlt, ist natiir-
lich Nebensache). Jede andere Hermeneutik, die ihren Sitz im Leben anderswo, gar bei
den Herrschenden sucht, vergeht sich am Geist der Schrift, ist Ausdruck ideologischer

228



	Männlich und weiblich : Sozialisation und Gesellschaft : anthropologische Grundüberlegungen zur feministischen Theologie

