
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 6

Artikel: Man kann das Böse nicht reformieren : zur Befreiung der Christen in
Südafrika

Autor: Mayson, Cedric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cedric Mayson

Man kann das Böse nicht reformieren
Zur Befreiung der Christen in Südafrika

Cedric Mayson ist methodistischer Pfarrer. Er war früher Herausgeber von «Pro
Veritate», der Zeitschrift des Christlichen Instituts in Südafrika, die jetzt gebannt
ist. Nachdem er einige Zeit im Gefängnis gesessen hatte, wurde er im Dezember 1982
des Hochverrats beschuldigt. Als im Februar 1983 der Kronzeuge der Anklage
verschwand und das Verfahren ausgesetzt wurde, ist es Cedric Mayson gelungen,
Südafrika heimlich zu verlassen. Der nachstehende Beitrag erschien erstmals in der
Novembernummer 1983 von «Sechaba», dem offiziellen Organ des Afrikanischen
Nationalkongresses (ANC). Die Übersetzung aus dem Englischen hat uns die Redaktion

von epd-Entwicklungspolitik (Frankfurt a. M.) zur Veröffentlichung freigegeben.

W. Sp.

Christen, die sich am Kampf gegen die
Apartheid beteiligen, können für
gewöhnlich erleben, wie in ihrem eigenen
Verstehen ein Befreiungsprozess
stattfindet, eine Wiedergeburt des Christentums,

die einer genaueren Untersuchung
wert ist.

Das hängt mit einem Konflikt zusammen,

den der Glaubende unterschiedlich
erlebt: zwischen dem Glauben und dem
Gefäss des Glaubens, dem Glauben und
den religiösen Institutionen, dem
Christentum und der Kirchlichkeit.

Der christliche Glaube, der Gott, den
Menschen und die Welt betrifft, hat sich
unter den Nachfolgern Jesu, des
Zimmermanns von Nazareth, entwickelt.
Sein Fundament ist das Evangelium, das
keine nationalen, finanziellen,
rassischen, sexuellen oder klassenbedingten
Aufhänger hat. Die Kirchen in Südafrika

dagegen sind religiöse Einrichtungen,
die auf der westlichen, kapitalistischen
Gesellschaft basieren und dementsprechend

deren Strukturen, Vorurteile,
Einstellungen, Unterdrückungsmechanismen,

Prioritäten, Ängste und Lebensar¬

ten widerspiegeln. Genug Stoff für den
Konflikt.

Diese Spannung ist nicht neu. Die
Heilige Schrift und die Geschichte
überliefern einen jahrhundertealten Kriegstanz

zwischen Propheten und Priestern,
der mit der Kreuzigung Jesu seinen
dramatischen Höhepunkt erreicht, indem
Jesus auf Betreiben der religiösen
Autoritäten seiner Zeit des Hochverrats angeklagt

wird.
Wie jede andere Vision, angefangen

von politischen Programmen über
Wirtschaftstheorien bis hin zur Liebe, wird
auch das Evangelium institutionalisiert,
wenn es in die Praxis umgesetzt wird. Es
bedarf der dauernden Neubewertung
und Wiederbelebung, damit es nicht
verrottet. Jesus hat gesagt, man müsse von
neuem geboren werden, um das einzusehen.

Diese Wiedergeburt oder diese Befreiung

der Christen führt zu einem neuen
Verständnis von der Stellung der Kirche
und vom Ziel und von der Methode, die
Christen in der Auseinandersetzung mit
dem System der Apartheid zukommt.

198



Das Versagen der Kirche
in der Apartheidgesellschaft
Pater Trevor Huddieston hat seine Sorge
um die Kirche jüngst bei einer Ansprache

vor der UN-Vollversammlung zum
Ausdruck gebracht: «Als Christ in
verantwortlicher Position schlage ich
beschämt meine Augen nieder über das
Versagen der christlichen Kirche, wirksam

Zeugnis abzulegen gegen... die
Blasphemie, die darin liegt, dass man die
Krone der Schöpfung, den Menschen,
der nach Gottes Ebenbild gemacht ist,
Gott so ins Gesicht wirft, als wäre der
Mensch ein nutzloser Gegenstand.»

Das Wort wirkt. Es hat einige Jahre
gebraucht, bis wir das begriffen haben.
Erfüllt von der Begeisterung über die
Befreiung, die wir im Evangelium
fanden, haben wir uns in kirchliche
Aktivitäten gestürzt, ohne uns klar zu
machen, wie kläglich die Kirche versagt hat,
wenn es darum ging, ihre Vorstellungen
in die Praxis umzusetzen.

Einige widmen sich der persönlichen
Frömmigkeit und pflegen ihre Seelen,
bis sie endlich in verhätschelter
Selbstgenügsamkeit ruhen. Reiche Vororte haben
strebsame Gemeinden, die darauf
bedacht sind, die Vergebung ihrer Schuld
dafür zu erlangen, dass sie die Früchte
der Unterdrückung geniessen. Sie
versichern sich gegenseitig, dass ihr Reichtum

Gottes Belohnung für ihre
Rechtschaffenheit sei. Andere stampfen zum
Beat der Trommeln oder schreiender
Stimmen im Kreis und suchen Ekstasen
als Gegenmittel gegen die Unterdrük-
kung. Und wieder andere verschanzen
sich innerhalb der Grenze ihrer kirchlichen

Traditionen, um der Welt zu
entfliehen.

Die kirchlichen Verlautbarungen lassen

keinen Zweifel daran, dass die Apartheid

mit dem Evangelium unvereinbar
ist. Aber allzu oft verhüllen diese endlosen

Resolutionen nur die Unentschlos-
senheit zur Tat.

Die Heilige Schrift deutet ein
Wirtschaftssystem an, das die Macht und den

Wohlstand als gemeinsames Eigentum
betrachtet und sie nicht in die Hände
weniger legt. Die Heilige Schrift gibt der
Beseitigung von Armut, Unwissenheit
und Krankheit die Priorität. Sie gibt
dem Vorrang, was den Menschen
fördert, sucht nach kooperativen Modellen
für Arbeit und Freizeit, begründet durch
die Bedürfnisse aller und nicht durch den
Profit einzelner. Die Heilige Schrift
führt ihre Sozialprogramme aus der
Sicht der Armen und Unterdrückten
durch. Jesus hat die Menschen dazu
berufen, sich selbst einer neuen Gemeinschaft

hinzugeben, zusammengeschlossen
in kleinen Gruppen von Jüngern,

die viel von ihrem früheren sozialen
Verhalten aufgeben, die ihre religiöse
Praxis verändern, die ihren Wohlstand
miteinander teilen, sich gemeinsam dem
Leben stellen, die eine neue Gerechtigkeit,

Freude und Liebe finden und die
aufgrund ihrer eigenen Erfahrung eine
neue Theologie schaffen.

Das wirkliche Problem ist nicht, dass
die Kirchen darin versagt haben, diese
Dinge in die Praxis umzusetzen; sondern
das Problem liegt in der Weigerung, der
Tatsache auf den Grund zu gehen, dass
das EvangeHum in einer unterdrückerischen,

westlich-kapitalistischen Gesellschaft

nicht verwirklicht werden kann,
erst recht nicht in ihrem abscheulichsten

Ableger, der Apartheidgesellschaft.
Das Insistieren auf der Analyse menschlicher

Probleme im Bezugsrahmen
individueller Sünde — und nicht im Rahmen
gesellschaftlicher Strukturen — bedeutet
eine klare Ablehnung von Jesu
Botschaft. Diese hatte ihr Zentrum in der
Erneuerung der Gesellschaft auf Erden,
die er «Reich Gottes» nannte und die
auch die Sorge für die einzelnen
Menschen umfasste. Das würde eine
grundlegende Veränderung der Gesellschaft
bedeuten, in der wir leben. Aber die
Kirchen sind so von der Vorstellung einer
weissen, westlichen, christlichen Zivilisation

abhängig — die weder christlich
noch zivilisiert ist —, dass ihre Annah-

199



me des Status quo geradezu zu einer
Sucht geworden ist.

Solche Kirchen sind aber nicht nur
Versager, sie sind Barrieren. Man darf
gewiss die Ernsthaftigkeit vieler
Menschen nicht in Frage stellen, die Jahre
der Arbeit und des eifrigen Bemühens
darauf verwandt haben, ihr Werk und
Zeugnis für die Kirche zu läutern. Ihre
Hingabe beschämt uns alle sehr oft. Was
man in Frage stellen muss, ist ihre Analyse

der Unterdrückungssituation und
auch ihre Analyse vom Wesen und der
Aufgabe der Kirche.

Es geht nicht darum, dass, wie
Kirchenleute oft sagen, die Befreiungsbewegung

ihren Weg verloren habe. Es geht
vielmehr darum, dass der religiöse Teil
der Unterdrücker-Gesellschaft befreit
werden muss. Angesichts der Irrlehre
einiger Kirchen und angesichts des Zö-
gerns anderer treiben kleine christliche
Gruppen das Evangelium der Befreiung
voran, aber ihre Aufgabe ist es nicht,
der Kirche zu erzählen, sie sollte ihre
Dummheit aufgeben, sondern vielmehr,
sie sollte aus dem Weg gehen.

Jesus hat sich hierzu sehr deutlich
geäussert: «Niemand giesst neuen Wein
in alte Schläuche neuer Wein gehört
in neue Schläuche, so werden beide
erhalten.»

Das christliche Ziel:
nicht Reform, sondern Revolution
Für einen Menschen, der in der Kirche
gross geworden ist, hat das Wort
Reform einen netten, frommen Klang und
das Wort Revolution einen eher
diabolischen; in Wirklichkeit aber gilt das
Umgekehrte. Reform bedeutet Einsatz,
um Veränderungen in der gegenwärtigen
Gesellschaft zustande zu bringen, und
nicht um diese zu wandeln. Im Reich
Gottes aber geht es um einen grundlegenden

Wandel.
Schrittweise Verbesserungen und

Entspannungen dienen genau dazu, die völlige

Beseitigung jener wirtschaftlichen
und rassischen Diskriminierung zu ver¬

hindern, welche die Apartheid ausmacht.
Das Reich Gottes verlangt einen völligen
Wandel im Blick auf das Ziel, die
Einstellung, die Struktur und Methode
menschlicher Gesellschaft. Das aber
bedeutet nicht Reform, sondern Revolution.

Als Bischof Desmond Tutu eine
Delegation des südafrikanischen Kirchenrates

leitete, die Premierminister P.W.
Botha einige Fragen unterbreiten sollte,
wurde er heftig kritisiert. Die Gespräche
waren denn auch ein Fehlschlag. Aufrufe

zu Reformen des Apartheidsystems
bedeuten selbst schon eine Annahme des
Systems. Und P.W. Botha ist sich dessen

bei seiner Suche nach Anerkennung
als der grosse Reformer sehr wohl
bewusst.

Unsere Aufgabe ist es, die
Unterdrückung loszuwerden, nicht sie zu
verfeinern. Apartheid ist ein Übel und muss
beseitigt und nicht in die rechte Form
gebracht werden.

Mein Mentor vor dreissig Jahren war
Pfarrer Set'h Mokitimi. Er wurde später
erster schwarzer Präsident der
methodistischen Kirche. Und obwohl er ein
frommer Mann ohne jegliche politischen
Ambitionen war, wusste er doch, um
was es ging. «Vergiss es nie», sagte er,
und ich habe es nie vergessen, «dass die
Apartheid zwar ein Problem zwischen
Schwarzen und Weissen zu sein scheint;
aber das ist nur eine oberflächliche
Beschreibung. In Wirklichkeit geht es nicht
um ein Rassenproblem, sondern um ein
Klassenproblem, um das Problem von
reich und arm, das die ganze Welt
durchzieht.»

«Reformen» von Apartheidsbestimmungen,

die nichts dazu beitragen, die
grundlegende Tatsache zu verändern,
dass Schwarze von der Mitwirkung an
der Politik ausgeschlossen sind und
wirtschaftlich ausgebeutet werden, verdienen

den Namen nicht. Lediglich die Rasse

kirchlicher Amtsträger zu verändern,
ist kein Ersatz für eine Änderung der
Strukturen in Kirche und Gesellschaft.

200



Dazu ist eine Revolution nötig. Die
Vorstellung, man könnte unsere Gesellschaft
reformieren, bis eines Tages das
Apartheidsgebäude umgewandelt wäre, ist
lediglich eine sehr törichte Vorstellung.
Man kann das Böse nicht reformieren;
es muss beseitigt und ersetzt werden.

Ein anderer Aspekt der Revolution
liegt in den Worten des deutschen Theologen

Jürgen Moltmann: «Freiheit kann
nicht nur verwirklicht werden: sie muss
gefeiert werden.» Reform ist eine
todernste Angelegenheit, belastet mit
Mammutaufgaben, enormen Problemen,
konfliktreichen Umständen, und es müssen

sehr, sehr schwerwiegende Entscheidungen

getroffen werden, nach sehr,
sehr ernsthaften Überlegungen, bei sehr,
sehr, sehr langen Diskussionen.
Selbstverständlich, sie müssen ja ihr Schäfchen

ganz sicher aufs Trockene bringen.
Revolution aber schlägt überall über die
Stränge. Nichts ist schwerer und
ernsthafter und verantwortungsvoller, aber
man kann sie nicht niederhalten. Sie
bricht immer wieder aus in die Feier der
kommenden Befreiung. Revolution ist
ein erhebendes Unternehmen.

Was mich im Gefängnis immer wieder
aufgerichtet hat, war die absolute
Überzeugung, dass nichts, was sie auch immer
unternehmen würden, die sich vollziehende

Revolution stoppen kann. Man
hat hier schon ein wenig das Gefühl,
«todgeweiht» zu sein, zumal man weiss,
was diese gleichen Männer anderen
angetan haben, die in diesen gleichen Räumen

auf diesem gleichen 10. Flur lagen.
Aber ich bin durch die Todesangst
hindurch zu der ganz sicheren Freude
gelangt, dass ich ein Kind der Revolution
bin, und dass nichts im Himmel und auf
Erden oder in der Hölle das verhindern
kann. Sie mochten mich töten, uns würden

sie nicht aufhalten können.
Ich glaube nicht, dass man zu einem

solchen Empfinden hätte kommen können

bei Kampagnen dafür, dass die
Schwarzen endlich weisse Toiletten
benutzen dürften. Ob es eine blutige Revo¬

lution sein wird, hängt von der Regierung

und von denen ab, die sie
unterstützen. Ob es eine religiöse Revolution
wird oder nicht, hängt von den Kirchen
ab. Ob es eine rasche Revolution wird,
hängt vom Westen ab. A ber Revolution
muss es sein.

Jesus hat sich nie mit Reformen
abgegeben. Er war ein Befreier; er schuf ein
Neues; er hat die Wechsler im Tempel
nicht gebeten, ihre Preise zu senken, er
hat sie hinausgeworfen.

Die christliche Methode: nicht voreilige
Versöhnung, sondern Kampf
Vor einigen Jahren trafen sich nachts
fünf Christen aus verschiedenen Kirchen
in einem entlegenen Haus ausserhalb
Johannesburgs. Ihr Treffen war illegal.
Vier von ihnen waren gebannt. Sie
diskutierten die Haltung von Kirchenmännern

gegenüber der Befreiungsbewegung,

und einer unterstützte eine
weitverbreitete Haltung: «Ich kann nicht
eine bestimmte Gruppe unterstützen. Ich
bin dazu berufen, Menschen miteinander

zu versöhnen. Wenn ich mich auf
eine Seite schlage, kann ich nicht zur
Versöhnung beitragen.»

Ein Pfarrer wird oft gebeten, die Rolle
des Unparteiischen beim Cricketspiel im
Dorf zu übernehmen, ein Unmusikalischer

erhält den Auftrag, einen
Chorwettstreit zu beurteilen. Beide werden
deswegen gebeten, weil man von ihnen
erwartet, dass sie sich nicht auf eine Seite

schlagen. Von ihnen wird erwartet,
dass sie in der Mitte stehen und jederzeit
in der Lage sind, die Rolle des Versöhnenden

zu übernehmen, wenn es Dispute
gibt. Diese Vorstellung aber wird in ihr
lächerliches Extrem verkehrt von Christen,

die sich weigern, in politischen und
wirtschaftlichen Auseinandersetzungen
Position zu beziehen. Wo es Recht und
Unrecht gibt — und nur wenige verneinen,

dass die faschistische Apartheid ein
Übel ist — ist es die klare Aufgabe eines
Christen, sich in den Kampf einzureihen.

201



Versöhnung stellt sich nicht dann ein,
wenn man Schwierigkeiten zu meiden
sucht, sondern wenn man sie in Angriff
nimmt. Versöhnung beginnt mit
Konfrontation und Auseinandersetzung: sie
ist ein Ziel, nicht ein Mittel. Jesus hat
nicht eine mittlere Position eingenommen

und wohlwollend nach rechts oder
links genickt, sondern er hat sich
entschieden auf die Seite der Verachteten
gestellt.

Einige Kirchen scheinen besessen zu
sein, die Reichen und Mächtigen zu
hofieren, und sie werden alles tun, um
den Bischof, den Vorstandsvorsitzenden
oder den Bankmanager nicht zu verärgern.

Aber so sieht unsere Priorität nicht
aus. Das ist eine Schicht der Gesellschaft,
mit der es zur Konfrontation kommt,
sobald man sich mit den Bedürftigen
verbindet. Und wir erhoffen das sogar.

Versöhnung ist oft ein Nebenprodukt.
Vieles Reden in Südafrika über die
Versöhnung zwischen Schwarz und Weiss,
zwischen Englisch und Afrikaans,
zwischen Katholiken und Protestanten, lehrt
uns deutlich, dass solche Diskussionen
zwar das Problem erhellen, es aber nicht
lösen. Diejenigen von uns, die sich dagegen

im Kampf für die Befreiung
einsetzen, stellen allerdings fest, wie rasch
sich solche Probleme lösen. Diejenigen,
die gemeinsam kämpfen, finden eine
Kameradschaft, aus der heraus sich alle
anderen Gegensätze schnell versöhnen
lassen.

Oftmals fühlen sich radikale Christen
einsam; das rührt daher, dass sie meist
den Weg zur Wiedergeburt nur halb
vollendet haben. Sie sollten sich ermutigt
fühlen und gewiss sein, dass sie mit ihrer

Art radikal zu sein, richtig liegen, auch
wenn die Kirche sie frostig hinauszutreiben

versucht. Denn Jesus war ein
Radikaler, völlig dem grundlegenden Wandel
verschrieben.

Einige haben die Aufgabe, den Kampf
für die Befreiung in die Kirche hineinzutragen

und Brückenköpfe auf feindlichem

Territorium zu errichten. Wer das
tut, für den wird die Furcht aus den
staubigen Ecken verschwinden, und er
wird hören: «Wir haben lange auf
jemanden gewartet, der uns im Kampf
anführt.» Bevor ihr noch richtig merkt, wo
ihr seid, wird eine kleine Gruppe von
euch zur Furche für die Revolution werden.

«Alle Befreiungsbewegungen haben
mit wenigen Leuten angefangen, die keine

Angst mehr haben und die anders
handeln, als jene annehmen, die sie
bedrohen» (Moltmann).

Vor allem aber müssen radikale Christen

sich daran erinnern, dass Jesus
nicht ein Christ war, auch nicht besonders

religiös. Und dass sie n i c h t
Ausschau halten müssen nach Alliierten
unter den konservativen Christen innerhalb

der Kirchen, sondern unter den
Armen und Unterdrückten ausserhalb.
Das ist der Platz Jesu.

Wenn die Vision der Propheten unter
die Kontrolle der Priester gerät oder
wenn die Kraft des Revolutionärs von
den Bürokraten aufgesogen wird, dann
ist eine Wiedergeburt notwendig. Das ist
die Befreiung der Christen.

«Wenn die Christen es wagen, ein
beherztes revolutionäres Zeugnis abzulegen,

dann wird die Revolution unbesiegbarsein»

(Che Guevara).

Investoren müssen von Südafrika Bedingungen verlangen, die erfüllt sein müssen, bevor
Investitionen erfolgen: Auch schwarze Familien sollen dort wohnen dürfen, wo ihr Ernährer
arbeitet. Es soll keine Wanderarbeiter mehr geben. Schwarze Arbeiter müssen ebenfalls das
Recht haben, sich gewerkschaftlich zu organisieren und ihre Arbeitskraft frei anzubieten.
Schwarze müssen Zugang zum Reichtum des Landes erhalten (Land, Bodenschätze, Ausbildung)

und Investitionen müssen der Mehrheit des Volkes dienen.
(Bischof Desmund Tutu, nach EPD vom 19. April 1984)

202


	Man kann das Böse nicht reformieren : zur Befreiung der Christen in Südafrika

