
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 6

Artikel: Befreiung und Bindung durch Begegnung : ein Brief an Professor
Stephan Pfürtner zu seinem 60. Geburtstag

Autor: Wigger, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einem kühlen Glas Bier erscheint, dieses
kühle Glas Bier ist, nicht mehr und nicht
weniger, in seiner ganzen Fülle.

Jeder solche Augenblick geschenkten,
wahren Lebens, geglückter Begegnung
in Kana, Genesareth, Bethanien und
Buenos Aires ist hohnvoller Triumph
über das schäbige, erkaufte Glück unserer

monetären Paradiese, kündet vom
Anfang ihres Endes. Denn jeder solche
Augenblick geschenkten wahren Lebens,
geglückter Begegnung in Kana, Genesareth,

Bethanien und Buenos Aires ist
immer von neuem wieder Funke ins
Pulver der Empörung gegen die, die
es immer wieder verhindern wollen,
dass Gottes Reich für alle und immer
wieder komme. Jeder solche Augenblick
geschenkten wahren Lebens nährt von

neuem das Feuer der Entschiedenheit
für den Aufstand gegen die Mitte, für
die Verschwesterung und Verbrüderung
mit dem Rand.

Als ethisches Vermögen ist der Glaube
die Bereitschaft zum aufständischen
Handeln — als ästhetisches Vermögen
ist er die Bereitschaft zum geniessenden
Empfangen. Und an der Grenze von
Licht und Finsternis geben sich beide die
Hand: Empörung und Genuss. Und wieder

Empörung. Und wieder Genuss.
Und wieder Empörung. Und wieder
Genuss. Amen.

(Festpredigt zur Installation von Daniel
de Roche als Studentenpfarrer an der
Universität Fribourg)

Stefan Wigger

Befreiung und Bindung durch Begegnung
Ein Brief an Professor Stephan Pfürtner zu seinem 60. Geburtstag

Stefan Wiggers Brief an seinen ehemaligen Lehrer in Moraltheologie ist der Festgabe
für Stephan Pfürtner zum 60. Geburtstag entnommen (vgl. die Buchbesprechung,
hinten S. 212). Der Text verdient es, auch in unserer Zeitschrift veröffentlicht zu
werden: Einerseits erinnert er an eine «Affäre», die wir gerade im Zusammenhang
mit dem Besuch des Papstes in der Schweiz nicht vergessen sollten; andererseits
widerspiegelt sich darin eine Biographie, wie sie heute für jene vielen, vor allem
katholischen Christen symptomatisch ist, die es schwerhaben, mit der Kirche oder

gar in der Kirche das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit zu suchen.
Stephan Wigger war vor seinem Wegzug ins Appenzellerland Mitglied unserer
Redaktionskommission. Heute arbeitet er zusammen mit seiner Frau Annegret in
einer heilpädagogischen Grossfamilie.
Die Veröffentlichung dieses Briefs erfolgt mit der freundlichen Genehmigung des

Verfassers und des Benziger Verlags. Der Untertitel wurde leicht geändert, die
Zwischentitel stammen von der Redaktion. W. Sp.

Lieber Stephan

Wann ich Dir das erstemal begegnet bin,
kann ich heute nicht mehr genau sagen.
Ich weiss nur noch, dass Du damals unter

uns Philosophiestudenten als «Ge¬

heimtip» herumgereicht wurdest ja
und jetzt bist Du 60 Jahre alt geworden,
und ich hätte Deinen Geburtstag ganz
sicher vergessen, hätte nicht Alberto

182



Bondolfi mich im Namen der Herausgeber
der Festschrift mit der Anfrage um

einen Beitrag darauf aufmerksam
gemacht. Obwohl ich seit über einem Jahr
das «theologische Geschäft» (nicht ganz
freiwillig) verlassen habe und seither
zusammen mit Annegret und inzwischen
fünf Pflegekindern einen für mich völlig
neuen familienzentrierten Alltag
kennenlerne, fühlte ich mich vom Konzept
der Festschrift angesprochen.

So habe ich in den letzten Herbstmonaten

bei Garten- und Waldarbeiten
häufiger überlegt, was ich Dir und einer
grösseren Öffentlichkeit eigentlich zu
sagen hätte. Je näher der Abgabetermin
rückt, desto stärker verspüre ich das
Bedürfnis, anstelle einer «theologischen
Abhandlung» — was nie meine Stärke
war, wie Du vielleicht weisst — in einem
offenen Brief einzelne Stationen der
Begegnung mit Dir nachzuzeichnen, einer
Begegnung, die bei mir wichtige Spuren
zurückgelassen hat. Dabei bin ich völlig
auf mein subjektives Gedächtnis
angewiesen, zumal ich die «Pfürtner-Akte»
mit Vorlesungspapers und Dokumenten
der «Pfürtner-Affäre» vor Jahresfrist
anlässlich unseres Umzuges aufs Land
vernichtet habe!

Was heute noch im Bücherregal von
Dir steht, ist offiziell Gedrucktes —
vielleicht schaue ich in den nächsten Wochen
in die eine oder andere Schrift rein, denn
ich muss gestehen, dass ich in Deinem
Sammelband «Macht, Recht, Gewissen
in Kirche und Gesellschaft» mehr
geblättert als gelesen habe. Wenn ich heute
das Inhaltsverzeichnis durchgehe, werden

Erinnerungen an Vorlesungs- und
Seminarthemen wach, die mich während
des Theologiestudiums stark beschäftigten,

die heute für mich jedoch nicht
mehr die gleiche Brisanz haben. Ich
könnte mir vorstellen, dass es Dir ähnlich

geht, oder?
Was für mich zentral geblieben ist —

gerade vom Evangelium aus betrachtet
— ist das Engagement für den
Menschen, der nicht «verzweckt» werden

darf, weder in der Kirche noch in der
Gesellschaft. Du siehst, ein wesentlicher
Punkt Deines Anliegens ist bei mir
angekommen.

Vom Milieukatholizismus
zur befreienden Dimension
christlichen Glaubens und Lebens

Doch zurück zu den Anfängen unserer
Begegnung, Anfänge, die ich letztlich
nur aus meiner jetzigen Position
nachzuzeichnen versuchen kann.

Wie gesagt, während meines
Philosophiestudiums (1965-67) habe ich von Dir
nur gehört und Dich gelegentlich vor
dem Hörsaal im Gespräch mit Studenten

flüchtig gesehen; wenn ich mich
nicht täusche, trugst Du damals noch
regelmässig den Dominikanerhabit —
genau wie Deine dozierenden Mitbrüder.

Zu einem besonderen Ereignis wurde
für mich Deine Antrittsvorlesung: Der
grosse Hörsaal (Auditorium B) der Uni
Freiburg war überfüllt, zumal ausser
Theologiestudenten viele «Nichttheologen»

gekommen waren, nebst einigen
Professoren und Gästen. Es war
offensichtlich das Thema, was so viele
Studentinnen und Studenten anzog: Du
wagtest es — unmittelbar vor Erscheinen

der Enzyklika «Humanae vitae» —
über die umstrittene Frage der
Geburtenregelung zu sprechen.

Was Du im einzelnen gesagt hast,
weiss ich heute nicht mehr. In Erinnerung
geblieben sind mir aber die Begleitumstände:

Der Dekan der theologischen
Fakultät wünschte Dir einleitend, dass
Du die Finger an diesem heissen Eisen
nicht verbrennen mögest; einer Deiner
Mitbrüder aus der philosophischen
Fakultät hatte sich in einer der ersten Reihen

mit einem Tonbandgerät postiert,
das er nach etwa 20 Minuten abstellte. Den
Rest der Zeit verbrachte er mit Zeitunglesen...

und schliesslich brach er diesen
schweigenden Protest, indem er in einer
der nächsten Vorlesungen mit der
Bemerkung «les pauvres théologiens
d'aujourd'hui» sein endgültig vernichtendes

183



Urteil fällte. Ein anderer Philosophieprofessor

meinte nach Deiner
Antrittsvorlesung äusserst zurückhaltend und
doch vielsagend (wie meistens): «Es ist
nicht leicht, Papst zu sein!»

Offensichtlich wagtest Du, Dich im
katholisch-traditionellen Milieu zu
exponieren, was mir an diesem Tag die
Begleiterscheinungen deutlicher zeigten
als der Inhalt, der für mich persönlich
nicht mehr diese Herausforderung
besass. Ausgesprochen oder unausgesprochen

galtest Du für mich und viele andere

von diesem Ereignis an als Theologieprofessor,

den man im Auge behalten
müsste, weil Du — wenn auch sehr
vorsichtig und nach mehreren Seiten hin
abgewogen und abgesichert — von
konkreten Problemen des heutigen
Menschen sprachst.

In den Vorlesungen und Seminaren
während meines Theologiestudiums
(1968-72) konnte ich mich davon oft selber

überzeugen. Ich erinnere mich noch
gut an die Einführung zu den «offiziellen»

Traktaten «de fide» und «de iusti-
tia». Für mich hast Du — ähnlich wie
die Exegeten — neue Seiten und Dimensionen

meines angestammten katholischen

Glaubens aufscheinen lassen,
indem Du in der Sprache des säkularisierten

Menschen grundsätzliche Glaubensfragen

gestellt hast. Du hast in gutem
Sinne zu einer Entmythologisierung meines

Glaubensverständnisses beigetragen
— für mich ein befreiender Schritt!

Hinzu kam bei mir damals eine ganz
zentrale Motivation, die mich vielleicht
im Gegensatz zu Dir eher als Pragmatiker

ausweist: Deine Gedanken lieferten
mir Argumente, die ich für meine spätere

theologische Praxis dringend brauchte,

um als Priester vor den vielen
kritischen Anfragen bestehen zu können —
Anfragen, die mir aus meinem eigenen
bäuerlich-katholischen Milieu eher
unbekannt waren. Dies war auch der Grund
für mein Engagement bei der von
Studenten und Studentinnen (soweit es
damals im theologischen Fachbereich wel¬

che gab) organisierten theologischen
Ringvorlesung, die gerade auch jene
Fragen thematisierte, die im offiziell
angebotenen «Gottes-Traktat» nicht zur
Sprache kamen.

Dazu fällt mir wieder eine wahrscheinlich

nicht untypische Episode ein: Zur
Vorbereitung und Themenwahl hatten
wir alle Theologieprofessoren ins
Studentenzentrum zu einem kleinen Imbiss
eingeladen — für uns und wahrscheinlich

auch für Euch Professoren eine der
seltenen Möglichkeiten, (damals) im
ungezwungenen Rahmen miteinander ins
Gespräch zu kommen. Und so konnte
ich mein persönliches Anliegen an
diesem Abend auch frei formulieren, meine
Suche nach einer bestmöglichen Antwort
auf die Gottesfrage — und die habe ich
damals als Student zuallererst von Euch
Professoren erwartet. Deine Entgegnung
war für mich ermutigend, bestätigend
und herausfordernd zugleich mitten
in dieser abgeklärten Professorenrunde
sitzend, hast Du für mich die ehrlichste
Antwort gegeben: Die Frage nach Gott
würde Dich genauso stark und immer
wieder neu beschäftigen. In Deinem
Ringvorlesungs-Beitrag hast Du dann
versucht, diese Frage unter dem Aspekt
der «Autonomie des Menschen —
Anspruch Gottes» neu zu stellen und nach
Antworten zu suchen.

Wichtig war für mich damals zu spüren,

dass es Dir immer wieder darum
ging, die befreiende Dimension christlichen

Glaubens und Lebens herauszustellen.

Von dieser Position aus hast Du
historisch bedingte Normen hinterfragt,
kirchliche Dokumente und Amtsträger
nicht ausgenommen. So konnte ich Deine

kritischen Bemerkungen zu Struktur,
Anspruch und Wirklichkeit des Ordenslebens

persönlich gut nachvollziehen,
auch wenn sie damals in mir eher einen
Ansporn bedeuteten, diese Realität zu
verändern.

In Deinen Vorlesungen und Seminaren

hast Du den Blick jedoch sehr stark
auf aktuelle gesellschaftliche Fragen aus-

184



gerichtet. Ich erinnere mich an Seminare
über Militärdienstverweigerung und
Schwangerschaftsabbruch. Diese Themen

forderten mich damals schon stark
heraus, und doch blieb etwas Leeres
zurück, das Gefühl, als Theologe (Priester)

ja gar nicht direkt davon betroffen
zu werden, also über etwas zu reden,
was ausserhalb meiner eigenen Welt lag,
was ganz andere Menschen betraf.

Viele Deiner angesprochenen Themen,
sei es das Problem der Pressefreiheit
oder der Religionsfreiheit, der Autonomie

des Menschen innerhalb der
kirchlichen Strukturen etc., Themen, die mir
damals als einzelne interessant und wichtig

waren, sehe ich heute zusammenflies-
sen in einem Dir wichtigen Anliegen: der
Durchsetzung oder — sollte ich vorsichtiger

und bescheidener sagen — der
Entfaltung der bürgerlichen Rechte auch im
innerkirchlichen Bereich, dem Respekt
vor der individuellen Entscheidung auch
des gläubigen Menschen. Was ich hier
als Dein Anliegen formuliere (ich hoffe,
ich vereinnahme Dich damit nicht), ist
für mich in dieser Phase meines
Studiums ein Stück Wirklichkeit geworden.
Diese Zeit der theoretischen
Auseinandersetzung — und Du hast ja viele
Anleihen bei anderen Fachdisziplinen wie
Psychologie und Soziologie gemacht,
was in den Augen orthodoxer Theologen
sehr suspekt war — war für mich über
weite Strecken eine Befreiung von inter-
nalisierten katholischen Normen und
damit zugleich die Möglichkeit, eine
intensivere Bindung zu Kirche und Theologie

aufzubauen, da ich mich jetzt an
der Gestaltung aktiv beteiligen konnte
und in den nachkonziliaren Aufbruch
grosse Hoffnungen setzte.

Die Pfürtner-Affäre: das Ergebnis
einer fragwürdigen Morallehre
Dies alles, ja sogar meine Bewunderung
und Begeisterung für Dich, mein
Interesse an Theologie, mein Einsatz für
Kirche und Gemeinschaft wurden durch
die Pfürtner-Affäre (wie die Medien die¬

se wichtigen und vielschichtigen
Auseinandersetzungen in einem verschleiernden
Begriff zusammenfassten) auf eine erste
Probe gestellt. Es würde eindeutig zu
weit führen, hier die Vorgänge chronologisch

aufzureihen, zumal ein Mitbruder
und ich bereits 1972 einen kommentierten

Dokumentationsband mit den
wichtigsten Daten und kontroversen
Stellungnahmen zusammenstellten, der
trotz anfänglich bekundetem Interesse
bis heute weder von einem katholischen
noch einem evangelischen Verlag
veröffentlicht worden ist Gründe für die
NichtVeröffentlichung mag es viele gegeben

haben, aber es ist wohl kaum nur
eine Spekulation, wenn in dieser «Verweigerung»

auch eine Verlagspolitik zum
Ausdruck kommt, die es sich nicht
leisten kann, Kirchenkritisches abzudruk-
ken — damals für mich ein erstes Indiz,
dass Du mit Deiner Ansicht mehr als nur
eine kirchliche Position in der Sexualmoral

hinterfragt hast.
Auch aus meiner heutigen Sicht ist mir

einiges wichtig geblieben aus diesen
intensiven Tagen und Wochen der
Auseinandersetzung, der Streitgespräche, des
Schweigemarsches, der Enttäuschung,
des Kampfgefühls usw. — und zwar wie
ich Dich und mich selbst damals erlebt
habe. Über uns Theologiestudenten
brach die Pfürtner-Affäre buchstäblich
über Nacht wie ein Blitz aus heiterem
Himmel herein. Wir konnten die heftigen

Reaktionen auf Deinen Berner Vortrag

zum Thema «Moral — was gilt heute

noch? Das Beispiel der Sexualmoral»
einfach nicht verstehen, denn wir kannten

Dich ja schliesslich, im Gegensatz zu
vielen bitterbösen LeserbriefSchreibern.
Wir interpretierten den Protest als
unglückliche oder böswillige Unmutsäusserungen

einzelner verbitterter Katholiken.

Wie anders sollten oder konnten
wir verstehen, dass Dich Leute wegen
Deiner differenzierten Aussagen über
Masturbation und voreheliche Sexualität
mit «Totengräber der Moral» beschimpften

und Dir Morddrohungen ins Haus

185



schickten? Auch Dein Deutschsein wurde
Dir plötzlich vorgehalten, eine
Ausländerfeindlichkeit war spürbar, die wohl
in Krisen immer deutlicher zum
Vorschein kommt als sonst.

Ich war empört, entsetzt und hilflos,
dass sich soviel Wut und Hass auf Deine
Person konzentrierten; und es war für
mich als Ordensmann eine ganz bittere
Erfahrung, miterleben zu müssen, wie
Du von einzelnen Deiner Mitbrüder fallen

gelassen wurdest. In dieser Phase —
auch der Hilflosigkeit, in der wir
Studenten vielfach nur die Gemeinheiten
Deiner Gegner sehen konnten und auf
der anderen Seite die Integrität Deiner
Person dagegenstellten — hat es mir gut
getan, dass wir wenigstens eine Pro-
Pfürtner-Stellungnahme verfassen und
damit Unterschriften sammeln konnten,
um der allgemeinen Hetze zumindest
etwas entgegenstellen zu können. In diesen

Tagen spürte ich in mir zwei ganz
widersprüchliche Gefühle: einerseits den
Unmut, das Unverständnis über so viel
Gemeinheit innerhalb und ausserhalb
der kirchlichen Grenzen und andererseits

doch noch den Glauben an die
Institution, dass das, was sich da
abspielte und sich zu einem Kesseltreiben
gegen Dich steigerte, doch letztlich gut
— eben doch auch im Geist des Evangeliums

— ausgehen würde.
Dagegen warst Du fast eher der

ruhende Pol in unserem Kreis. Obwohl uns
Deine persönliche Betroffenheit nicht
verborgen blieb, und obwohl Du es ja
warst, der da von allen Seiten persönlich
angegriffen und verletzt wurde, zeigtest
Du meistens die grösste Gelassenheit
von uns allen. Während ich in Deinen
Kritikern Gegner einer vernünftigen,
menschenfreundlichen Moral sah und
sie letztlich deshalb verurteilte, hast Du
in ihren Äusserungen Ergebnisse einer
fragwürdigen katholischen Morallehre
aufscheinen sehen. Obwohl Du für mich
nach aussen viel weniger kämpferisch
wirktest, scheinbar Deine Gegner ja
noch in Schutz nahmst, ist mir heute

klar, dass auch damals schon Deine
Argumentation, die letztlich mehr auf die
Struktur als auf die Personen zielte, das

Kirchensystem sehr viel mehr in Frage
stellte als unsere eigenen, mehr persönlichen

Gegenangriffe.
Wir kämpften damals für Dich,

Stephan, und vielleicht weniger für den
«Meinungspluralismus» in der Kirche —
und diese Einsicht habe ich letztlich an
mir selbst und dann noch einmal sehr
intensiv im «Fall Küng» erfahren müssen...
Aus meiner jetzigen Sicht habe ich letztlich

in allen drei Auseinandersetzungen
— und immer ging es darum, dass Personen,

die ihre Arbeit gut machten, auch
wenn sie von bestimmten kirchlich-institutionellen,

und das heisst letztlich historisch

bedingten, Normen abwichen, doch
in dieser Kirche müssten bleiben können
— persönliche Hoffnungen auf eine
Kirchenstruktur gesetzt, die ich in meiner
Biographie und dann in der gelebten Praxis

von vielen Christen doch ganz anders
erfahren habe, als sie sich in diesen
Auseinandersetzungen zu erkennen gegeben
hat.

Die Lösung des Schülers vom Lehrer
in der Auseinandersetzung mit dem
Sozialismus
Aber zurück: Es kam, wie es kommen
müsste! Der definitive Entzug der
Lehrbefugnis wurde zwar noch einige Zeit
hinausgezögert, aber niemand konnte mehr
so richtig glauben, dass «in Rom» ein
Einlenken möglich sei — und einen
Maulkorb wolltest auch Du Dir nicht
umhängen lassen. In dieser Zwischenphase

trafen wir uns nochmals in
Münster/Westfalen, da Dich die katholische
Studentengemeinde zu einem Vortrag
eingeladen hatte. Als sogenannter
«Insider» wurde ich von vielen Studenten
und Studentinnen ausgefragt über Dich,
Deine Positionen, die Auseinandersetzungen

usw... Doch nach Deinem Vortrag

konnte kaum einer verstehen,
warum Du für das kirchliche System nicht
mehr tragbar warst. Mit dem Satz: «Der

186



Mann vertritt doch wirklich keine
revolutionären Positionen», brachte ein
Studentenpfarrer diese Stimmung auf den
Punkt. Und im Grunde hatten sie recht.
Du hast ja lediglich bürgerliche Rechte
eingefordert, Rechte, die inzwischen für
uns in Mitteleuropa zum gesellschaftlichen

Alltag gehören. Aber wahrscheinlich

reagieren Ordinarien und Kurien
ebenso allergisch auf die befreiende
Dimension der Sexualität wie des Marxismus!

Ja, in Münster lernte ich dann noch
mal eine neue Dimension christlichen
Glaubens kennen, eine Dimension, welche

die Lebenswirklichkeit des Volkes
als ganzes miteinbezieht. Ich habe mich
dann oft gefragt: Warum hab' ich in
meinem Theologiestudium nichts von
den Religiösen Sozialisten gehört (von
Karl Barth zwar schon, aber als Dogmatiker),

warum wurde die Theologie der
Befreiung aus dem Lehrangebot
ausgeklammert? In Diskussionen mit und unter

«Christen für den Sozialismus» wurde

mir immer deutlicher, dass das, was
ich bei Dir als ersten Schritt der auch
religiösen Befreiung erlebt hatte, mir —
nicht zuletzt aufgrund der Erfahrungen
bei einem längeren Besuch in Peru —
nun als Verkürzung, als vielleicht typisch
bürgerliche Religionsvorstellung sichtbar

wurde.
In dieser Hinsicht war vielleicht unsere

letzte Begegnung nicht untypisch, in der
wir abends recht vehement über die Vor-
und Nachteile des Kolonialismus
diskutierten. Anlass war das Khomeini-Regime.

Zu vorgerückter Stunde hast Du
sinngemäss zu prophezeihen gewagt:
Eines Tages wird sich zeigen, dass letztlich
die zivilisatorischen Leistungen der
Kolonialzeit höher zu bewerten sein werden
als die damit verbundenen Leidenserfahrungen

dieser Völker. Ich erinnere mich
noch gut, wie Annegret und ich fast
fassungslos vor diesem Gedankengang standen,

zumal uns die Erinnerung an die
verheerenden Folgen der spanischen
Invasion in Peru als eine Ursache des ak¬

tuellen Elends von Millionen Menschen
gegenwärtig war. Wir haben Dir —
soweit ich weiss — heftig widersprochen.

Warum ich dieses Gespräch hier noch
erwähne: Auch in dieser Auseinandersetzung

habe ich Dich — trotz Widerspruch

meinerseits — wiedererkannt,
spürte ich aus Deiner Argumentation die
Grundzüge eines echten Liberalen, der
zugunsten der individuellen Rechte des
Menschen argumentiert, für den Freiheit
grundlegend mit der individuellen
Entscheidungsfreiheit verbunden ist, und
der vielleicht dabei vergisst, dass in
anderen Kulturen die Gemeinschaft eine
ganz andere Bedeutung hat, als wir uns
das in Mitteleuropa, in unserer
abendländischen Kultur vorstellen können.

Vielleicht wurde mir in dieser Diskussion

auch bewusst, wie sehr ich mich als
Schüler doch vom Lehrer gelöst hatte;
und ich glaube, damals an dem Abend
fiel es mir irgendwie schwer, mir
einzugestehen, dass ich einen bestimmten
Weg auch allein weitergehen muss, dass
ich unsere Unterschiede gelten lassen
muss — ich weiss eigentlich gar nicht,
wie es Dir damals ergangen ist...

Begegnung
Ja, Stephan, es ist gar nicht so leicht,
unsere Begegnungen in einem kurzen
Brief zusammenzufassen. Während ich
das schreibe, kommt mir vieles wieder
hoch: Einiges wird mir verständlicher,
anderes muss ich einfach so stehen
lassen. Aber eines kann ich sagen: Die
Begegnung mit Dir — in den verschiedenen

Phasen — hat mir viel bedeutet und
gegeben. «Begegnung» — dieses Wort
steht vielleicht für Deine ganze Person.
Ich habe Dich immer offen gegenüber
uns Studenten erlebt. Du gehörtest
damals zu den wenigen Professoren, die
trotz Hierarchieunterschieden eine
Begegnung überhaupt erst möglich machten.

Diese Offenheit, diese Bereitschaft,
auf den anderen zuzugehen, habe ich in
einer ganz anderen Situation sehr ein-

187



drücklich erlebt: Als ich Dich in Köln
besuchte und Du mit mir zu Eurer
gemeinsamen Wohnung gingst, die Tür
öffnetest, kam Dir Deine Tochter Mona
strahlend entgegengelaufen. Du hast sie

spontan auf den Arm genommen und sie
über Deine Schulter gelegt. Im abendlichen

Gespräch hast Du dann begeistert
erzählt, wie Mona Dir oft auf die Schultern

klopft, als wollte sie Dir sagen: Ja,
ja, schon recht alter Kumpel... Unwillkürlich

müsste ich an Deine
«Glaubenskonjugation» denken: «Er lässt mich
nicht fallen», die Du uns in einer Deiner
Vorlesungen sehr anschaulich vorgetragen

hast. Als Beispiel brachtest Du einen
jungen Vater, einen Arzt, der nach Hause

kommt. Seine 4jährige Tochter steht
auf der Garagenmauer, sie sieht ihren
Papi, er sieht sie, und schon lässt sie sich
fallen, so dass er das Mädchen gerade
noch auffangen kann. Ihn durchfährt
ein kalter Schrecken, und noch bevor er
— aus Liebe — eine Rüge aussprechen
kann, sagt sie ihm mit strahlenden
Augen: Papi lässt mich nicht fallen.

Deine ausgewählten Beispiele waren
aus dem Leben gegriffen, waren hautnah,

das hatten wir auch schon als
Studenten gespürt; aber für mich — besonders

damals noch als Priester — war es
ein eindrückliches Erlebnis, Dich in
diesem Familienrahmen zu erleben. Ich
habe mich spontan gefreut, dass Du
Dich als Familienvater so wohlfühltest,
dass Du vielleicht gerade auch mit und
bei den Kindern und in der Beziehung
zu Irmgard der Mann sein kannst, von
dem wir während der Studienzeit nur
Bruchstücke aufblitzen sahen.

Wenn ich Deine/Eure Familiensituation

an den Schluss des Briefes stelle, so
ist das wahrscheinlich kein Zufall, denn
seit über einem Jahr erlebe ich einen
Familienrahmen, der zwar nicht mit einer
Kleinfamilie vergleichbar ist, aber mich
— und auch Annegret — persönlich
stark herausfordert. Es ist eine intensive
Erfahrung, mit Kindern zusammenzuleben,

die bereits vielfach gescheiterte
Beziehungen hinter sich und einen Grossteil

ihrer Geschichte ohne uns erlebt
haben. Denn das, was in dem
obengenannten Beispiel an kindlichem Vertrauen

gegenüber Eltern — als Voraussetzung

für Glauben an Gott — sichtbar
wird, können wir nur ganz langsam und
behutsam miteinander aufbauen, indem
wir versuchen, Gegenerfahrungen zu
schaffen. Und gerade im Alltag eine
Glaubensdimension mit ihnen zusammen

zu leben, fällt mir oft nicht leicht;
denn wo sollen Begriffe wie «Vater»,
«er lässt mich nicht fallen», «Vertrauen»,
«Liebe» greifen, wenn sie als
Kleinkinder genau diese Dimension nie wirklich

erleben konnten, wenn z.B. der Vater

ganz gefehlt hat, oder wenn sie sich
von ihren Eltern verlassen fühlen.

Aber das jetzt hier aufrollen, würde
zu weit führen, obwohl wir uns sicher
gerade auch in dieser Hinsicht einiges zu

sagen hätten.
Ich möchte diesen Brief jetzt hier ab-

schliessen, nicht ohne mich noch im
nachhinein all den vielen Gratulanten
anzuschliessen und Dir alles Gute zu
wünschen.

Das Reich Gottes ist das Trachten nach Gottes Gerechtigkeit, ist Dienst des Bruders, ist Liebe.
Von einem zu hütenden Besitz kann auf diesem Boden nicht mehr die Rede sein, denn das
Reich Gottes ist zum Unterschiede von der Religion eine allgemeine und gemeinmenschliche
Sache; es ist nicht eine geheime Weisheit oder verwickelte Gelehrsamkeit und auch kein
Tempelmysterium, sondern eine so freie und einfache, jeder Menschenseele gut zugängliche Sache
wie Luft und Sonnenschein. Sein Priester ist der Mensch als solcher.
(Leonhard Ragaz, Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Erster Band, Erlenbach 1922,
S. 296/97)

188


	Befreiung und Bindung durch Begegnung : ein Brief an Professor Stephan Pfürtner zu seinem 60. Geburtstag

